
به مناسبت بیستمین سال وفات مرد سخن و اندیشه آیت‌الله 
محمدعیسی محقق خراسانی





یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی
 )نگاهی به زندگی، اندیشه، آثار و خدمات آیت‌الله 

محمدعیسی محقق خراسانی(

خاطره/ 2

به کوشش: محمدعلی برهانی شهرستانی

 انتشارات بنیاد اندیشه 
زمستان 1398



 یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی
تهیه و تنظیم: محمدعلی برهانی شهرستانی

ناشر: انتشارات بنیاد اندیشه
ویراستار: حسین حیدربیگی

بازخوانی: عصمت الطاف و نجیب‌الله پویا
صفحه‌آرایی و طرح جلد: محمد‌رضا قربانی

نوبت چاپ: اول، زمستان 1398، کابل
شمارگان: ۱000

قیمت: 450 افغانی
شابک:  978-9936-635-24-1

ISBN: 978-9936-635-24-1
آدرس مرکز پخش )1(: کابل، سرک دارالامان، سرک اول، خانۀ 8، 

بنیاد اندیشه، شمارۀ تماس: 0788311524 
آدرس مرکز پخش )2(: کابل، پل سرخ، مارکیت ملی، انتشارات بنیاد 

اندیشه، شمارۀ تماس: 0700200519
کلیۀ حقوق برای ناشر محفوظ است.

انتشارات بنیاد اندیشه

سرشناسه: برهانی شهرستانی، محمدعلی
عنوان: یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مشخصات نشر: چاپ اول، کابل، انتشارات بنیاد اندیشه، زمستان 1398.
مشخصات ظاهری: وزیری، 502 صفحه

موضوع: خاطره
شابک: 978-9936-635-24-1

ISBN: 978-9936-635-24-1



فهرست مطالب
11................................................................. خداوندگار سخن و قلم
17.......................................................................... آغاز سخن

21....................................................... فصل اول؛ از نجف تا خراسان
)نگاهی به زندگی محقق خراسانی از نجف تا خراسان(

روایت زندگی و کارنامۀ ‌آیت‌الله محقق خراسانی )ناصر واعظ‌زاده(............................23
56......................... محقق خراسانی؛‌ نمونه‌ای از فضایل انسانی و دینی )علی حسن‌زاده(
71.............................. حوزۀ علمیۀ نجف اشرف و عالمان افغانستان )علی حسن‌زاده(

فصل دوم؛ در حدیث دیگران........................................................93
)محقق خراسانی از زبان یاران و شاگردان(

محقق خراسانی؛ خطیب بی‌نظیر........................................................94
گفتگو با آیت‌الله محمدعلی اسلامی‌ شهرستانی

103........................................... ناگفته‌هایی از زندگی آیت‌الله محقق خراسانی
گفتگو با آیت‌الله ناصر ناصری کرمانی

محقق خراسانی در آرزوی بازگشت به افغانستان.........................................114
روایت آیت‌الله خادم‌حسین فاضل ورسی

122. ................................. خطابه‌های رسا و پرشور در ترویج مرجعیت امام خمینی
گفتگو با حجة‌السلام والمسلمین استاد یوسف واعظی شهرستانی

134......................................................... محقق خراسانی را می‌شناسم
گفتگو با حجة‌الاسلام و المسلمین ناصری یکه‌ولنگی

143......................................... آیت‌الله محقق خراسانی؛ نمونۀ صدق و اخلاص



6 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

گفتگو با حجة الاسلام محمدعلی حلیمی یکه‌ولنگی
147.................................... یه نگاهی به کارنامه و زندگی محقق خراسانی در سور

حاصل گفتگو با شیخ دیدارعلی شریفی

فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران......................151
152........................................ آیت‌الله محقق خراسانی ستارۀ آسمان علم و ادب

گفتگو با محمد ناطقی سفیر پیشین دولت اسلامی افغانستان در لیبی
161.............................. نقش محقق خراسانی در تأسیس نهاد مرجعیت در افغانستان

گفتگو با حجة‌‌الاسلام والمسلمین ناصر اخلاقی یکاولنگی معاون دفتر آیت‌الله محقق کابلی در قم
خدمات و برکات مرجعیت در افغانستان................................................192
گفتگو با حجةالاسلام و‌المسلمین محمدباقر فاضلی بهسودی رئیس بخش استفتائات دفتر آیت‌الله محقق کابلی
217.................................... نقش محقق خراسانی در عبور هزاره‌‌‌‌ها از بحران هویت

گفتگو با شاعر و نویسندۀ معروف سید ابوطالب مظفری
محقق خراسانی؛ تلاش در جهت ایجاد وحدت و خودباوری................................233

گفتگو با حجة‌الاسلام اسدالله جعفری

فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها..................................................249
تحلیلی بر ضرورت انتخاب مقام رسالت و ولایت از سوی خداوند...........................251

سخنرانی آیت‌الله محقق خراسانی به مناسبت سالروز شهادت امام علی)ع(
261............................................. مرجعیت اساس رهبری و وحدت در جامعه

از سخنرانی‌های آیت‌الله محقق خراسانی
وظایف اجتماعی نهاد مرجعیت )محمدعلی جویا(........................................280
نگاهی به آرای فلسفی آیت‏الله محقق خراسانی )حسن‌رضا فهیمی(..........................295
316............................................. زمان از دیدگاه ابن‌سینا ) حسن‌رضا خاوری(
روش‌شناسی نظام اخلاق اسلامی )یوسف عارفی(.......................................338
381........................ یشه‌ها )حبیب‌الله فهیمی( یخ منطق؛ در جستجوی ر جستاری در تار
تأملی در شرایط مقدمات برهان منطق )عبدالله جعفری(...................................402



 فهرست مطالب / 7

فصل پنجم؛ نگاهی به آثار علمی محقق خراسانی................................453
نردبان عروج به آسمان؛ نگاهی به سلّم الصعود اثر اخلاقی آیت‌الله محقق خراسانی 

455. )اسدالله جعفری(..................................................................
مؤلفان معاصر افغانستان؛ نگاهی به کتاب المؤلفون الافغانیون المعاصرون

457. ...................................................... ) محمدعلی برهانی شهرستانی( 
460............ مبارزه با فقر؛ نگاهی به کتاب الکفاح الاسلامی فی مشکلة الفقر )یوسف عارفی(
463. ...... درّ یگانه در منطق؛ معرفی دو اثر منطقی از آیت‌الله محقق خراسانی )حبیب‌الله فهیمی(

فصل ششم؛ نکته‌ها و خاطره‌ها.................................................470
ویژگی‌های درس آیت‌الله محقق خراسانی )محمدحسین فاضل(............................473
476. .......................................... تلاش برای ترویج مرجعیت )علی‌احمد راسخ(
477. ...................................... یادگاری از استاد محقق خراسانی )غلام‌نبی نظری(
صدای رسای عزت و شکوه ملت )غلام‌حسن اکبری(......................................479
481............... یست و مظلوم رفت )محمد‌حسین ابراهیم‌زاده( محقق خراسانی گمنام و مظلوم ز
قصیده‌ای در شرح زندگی »استاد محقق« )سید جواد حسینی(.............................384
قصیده‌ای در وصف کتاب»المؤلفون الافغانیون المعاصرون« )محمدحسین نوری(...........884
تصاویر آیت‌الله خراسانی..........................................................491





یادداشت ناشر
خوشبختانه در طی یک دهۀ اخیر، صنعت چاپ و نشر کتاب در افغانستان رو به رشد بوده است؛ 
این بهبودی را هم می‌توان در نوع کتاب‌آرایی دید و هم در کیفیت چاپ، و این جایی بسی مباهات 
است؛ اما چیزی که این بازار را مغشوش ساخته است، عدم نظارت رسمی نسبت به کیفیت چاپ 
محصولات فکری و فرهنگی است؛ هر بنگاه نشراتی دیدگاه ارزشی‌ـ کیفی خاصی برای خودش 
تعریف کرده است. این مسئله اگرچند به نحوی سوار بر بال آزادی بیان است؛ اما پی‌آیند‌ش گاه چاپ 

آثاری است که از نگاه کیفی، بافت ساختاری، زبان و قدرت محتوایی ضعیف به نظر می‌نماید.
انتشارات بنیاد اندیشه با توجه به این کم‌و‌کاستی‌ها، گام به میدان نشر گذاشته و سعی دارد، علاوه بر 
حمایت نیروهای پژوهشگر و فرهنگی و چاپ آثارشان، نگاه کیفی، از لحاظ فرم و محتوا نسبت به 

آثار پژوهشی و آفرینشی داشته باشد. 
از سوی دیگر، در دهه‌های پرشر و شور و گذشتۀ تاریخی نا‌بسامان این آب‌و‌خاک، آثار بسیاری در 
زمینه‌های تاریخ، ادبیات و مباحث فکری خلق شده و بار تحولات و درد و رنج این ملت را در سینه 
دارند، تحولات و رنج‌هایی که همزاد و دوشادوش انسان افغانستانی حرکت کرده و با قلم و فکر 
نسل‌های گذشته و امروز، میراث تلخ نسل‌های آینده شده‌‌اند؛ اما بسیاری از همین میراث خلق‌شده 
در دهه‌های گذشته در پستوها مانده‌اند که کم‌کم در غبار شتاب‌آلود زمانه گم می‌شوند؛ آثاری که 
نمی‌دانیم برای خلقش چه خون دل‌هایی خورده شده‌اند و چه رنج‌هایی تحمل. انتشارات بنیاد اندیشه 
بر این است که نگاه ویژه‌ای نسبت به چاپ این‌گونه آثار داشته باشد و از اولویت‌های خودش تعریف 

کند. امید است که مورد قبول طبع خوانندگان و پژوهشگران افتد.
 

انتشارات بنیاد اندیشه
کابل، زمستان 1398 شمسی‌





خداوندگار سخن و قلم
حق شخصیت سترگ مرحوم آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی، تنها با نشر این »یادواره« ادا 
نمی‌شود. ابعاد گوناگون شخصیت و اندیشۀ آن مرد بزرگ کار بیشتری می‌طلبد؛ اما در شرایط کنونی 
این حد‌اقل کاری است که انجام شده و من از همۀ نویسندگان و کسانی که به صورت نوشته یا 
مصاحبه، خاطرات و نظریات خود را در مورد آن شادروان بیان کرده‌اند و دوستانی که این مجموعه 
را گردآوری و تنظیم کرده‌اند صمیمانه تشکر می‌کنم. در این کتاب علاوه بر تبیین شخصیت محقق 
خراسانی، تاریخ یک دوره‌ای از فعالیت‌های علمی و فرهنگی علمای ما در حوزه‌های علمیه نیز 
تشریح شده و نکته‌های ناگفتۀ بسیاری نیز برای اولین بار آفتابی شده‌اند که واقعاً بسیار خواندنی و 

قابل استفاده‌اند. 
در مقدمۀ این کتاب گران‌سنگ، چند نکته و خاطرۀ بسیار کوتاه از آیت‌الله محمدعیسی محقق 

خراسانی را برای خوانندۀ گرامی نقل می‌کنم:
1

در سال 1351 خورشیدی، ‌که هنوز به سن بلوغ و تکلیف نرسیده بودم و در حوزۀ علمیۀ بزرگ نجف 
اشرف کتاب جامع المقدمات و سیوطی می‌خواندم، می‌دیدم طلاب جوان‌تر و بزرگتر که مشغول 
ماه رمضان و  یا  و  اربعین  یا  بودند، در مناسبت‌های دهۀ عاشورا  ما  از  بالاتر  تحصیل در سطوح 
مناسبت‌های مذهبی دیگر، گروه‌گروه و با اشتیاق و علاقۀ فراوان، به محافل و مجالس سخنرانی 
می‌شتافتند تا به سخنرانی خطیب نامور حوزۀ نجف گوش فرا دهند و یا سخنرانی‌های او را ثبت کنند 
تا بعد در اطاق آورده بار‌‌بار بشنوند و یا حتی از سبک سخنرانی ایشان تقلید کنند و یا جملات ایشان 

را حفظ کنند. 
این سخنران نامور، نبود جز خداوندگار کلام و سخن و دریای مواج اندیشه و علم و معرفت 
محمدعیسی محقق خراسانی )قاسمی( که در میان عرب و عجم و ایرانی و افغانستانی و ملت‌های 
دیگر، سرآمد فن خطابه بود و به فارسی و عربی و با فصاحت بی‌نظیر و محتوای عالی علمی و با 
سبک خاص خود سخنرانی می‌کرد و شنونده را بدون این‌که احساس خستگی کند، برای ساعت‌ها 
میخکوب می‌کرد و حتی شخصیت‌هایی مانند امام خمینی و آیت‌الله خویی و رجال علمی دیگر حوزۀ 



12 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

علمیۀ نجف، زیر سخنرانی ایشان تا آخر می‌نشستند و با دقت گوش می‌دادند.
آن سال‌ها در حوزۀ علمیۀ نجف یک نوع رقابت شدید بین علما و طلاب کشورهای مختلف، از 
نگاه جایگاه علمی و فرهنگی آغاز شده بود و خیلی‌ها مخصوصاً ایرانی‌ها که به مراتب در آن حوزۀ 
هزار ساله، سابقۀ چند صد ساله داشتند، نسبت به طلاب افغانستان که اکثریت از مردم محروم هزاره 
بودند و سابقۀ حضور بیشتر از دو یا سه دهه در حوزه نداشتند، با دید منفی و یا حقارت می‌نگریستند 
و این‌ها را از هر جهت برای خود رقیب نمی‌دانستند؛ اما بر‌عکس این تصور، علما و طلاب افغانستانی 
در آن دوره بسیار خوش درخشیدند و در میدان علوم دینی تا حد زیادی گوی سبقت را ربودند و در آن 

سال‌ها بهترین و بی‌نظیرترین آثار علمی و پژوهشی را تولید کردند. 
این دوره واقعاً یکی از ماندگارترین تجربیات علمی و از درخشان‌ترین دوره‌های رشد علمی علما 
و طلاب هزاره در عرصۀ علوم دینی و حوزوی است که نظیر آن، نه قبل از آن سابقه داشته و نه بعد از 
آن تکرار شده است. جالب است اکثر مؤلفان آن آثار از نگاه سنی در آن تاریخ، در سنین کمتر یا چیزی 
بیشتر از سی سالگی یعنی در عنفوان جوانی هستند، ولی آثاری را خلق کرده‌اند که همگی در سطح 

تخصص و فوق تخصص و در حد اجتهاد قرار دارند.
کتاب پنج جلدی »محاضرات« از آیت‌الله محمداسحاق فیاض به عنوان بهترین کتاب در دروس 
عالی خارج اصول در سال 1341 خورشیدی، کتاب »مصباح الاصول« از آیت‌الله سید سرور واعظ، 
کتاب »صراط الحق« از آیت‌الله محسنی، کتاب‌های »الیتیمه«، »هدایت المنطق«، »سلم الصعود« 
و »الکفاح الاسلامی فی مشکلة الفقر« از آیت‌الله محقق خراسانی در سال 1345 خورشیدی، کتاب 
»تحریر العروه« از آیت‌الله محقق کابلی در سال 1344، کتاب هفت جلدی »المدرس الافضل« از 
علامه محمدعلی مدرس افغانی به عنوان یک دایرة المعارف ادبیات عربی و کتاب »الکلام المفید« 
و »مکررات المدرس« ایشان در سال 1346 خورشیدی، کتاب چهار جلدی »المفصل« در شرح 
مطول از علامه شیخ موسی بامیانی در همان سال‌ها منتشر شدند و ده‌ها کتاب کوچک و بزرگ دیگر 
که نشان‌دهندۀ توان بالای علمای افغانستانی بودند. برخی از این آثار با این‌که اکنون در حدود 60 
سال از تألیف و چاپ آن‌ها سپری می‌شود؛ اما هنوز هم در موضوع خود، منحصر‌به‌فرد بوده و پیوسته 

در حوزات علمیه مورد استفاده‌اند. 
محقق خراسانی از آن دسته افرادی بود که در این رقابت، در ایام جوانی یعنی در سن سی سالگی 
به عنوان مرد علم و قلم و سخن، چهرۀ درخشانی از خود نشان داد و علاوه بر تألیف کتاب‌هایی که 
پیشتر یاد شدند، کتاب کوچکی به نام »المؤلفون الافغانیون« نوشت و در این کتاب بیش از بیست 
تن از علمای افغانستانی مقیم حوزۀ علمیۀ نجف را که در میدان تألیف قدم گذاشته و کتاب نوشته 
بودند، به معرفی گرفت. ایشان همگی را تشویق می‌کرد که شما هیچ کمی و کاستی از هیچ قوم و گروه 



 خداوندگار سخن و قلم / 13

دیگری ندارید و باید همت کنید، علم بیاموزید و به تحقیق و تألیف رو آورید. 
2

بار دوم در ماه دلو 1357 آیت‌الله محقق خراسانی را در حوزۀ علمیۀ زینبیه در سوریه دیدم. ایشان 
از نجف عراق وارد سوریه شده و در حوزۀ علمیۀ سوریه مستقر شدند. حوزۀ علمیۀ زینبیه به همت 
آیت‌الله سید حسن شیرازی در ابتدا با حضور تعداد چهل تا پنجاه طلبۀ افغانستانی تأسیس شده بود 
و بعدها به صدها طلبه افزایش یافت و از کشورها و ملت‌های دیگر نیز در این حوزه شرکت کردند؛ 
اما در عین حال، اکثریت طلاب و اساتید آن‌جا را طلاب و اساتید افغانستانی از مردم هزاره، تشکیل 
می‌دادند و آیت‌الله محمدعلی فاضل از سنگتخت دایکندی و مرحوم آیت‌الله غلام‌علی محمدی 
از بامیان و مرحوم آیت‌الله مقدس از بهسود از برجسته‌ترین اساتید آن حوزه بودند که توفیق داشتم 

سطوح عالی حوزه را نزد آنان تلمذ کنم.
بر تعداد  نام و آوازۀ ایشان، همگی خوشحال شدیم که  به  با توجه  با ورود محقق خراسانی و 
استادان حوزه، یک چهرۀ برجستۀ دیگر نیز افزوده شد. اگر حافظه‌ام اشتباه نکند، بهار 1358 بود که 
ما جمعی از طلاب، برخی از درس‌ها را نزد ایشان شروع کردیم. درسی که من برای مدتی اشتراک 
داشتم، درس کتاب الخیارات »مکاسب« بود. با این‌که این کتاب را خوانده بودم و سطوح عالی حوزه 
را به پایان رسانده بودم، ولی دوباره در این درس اشتراک کردم تا از دانش استاد محقق خراسانی 
استفادۀ بیشتر کنم. ایشان می‌گفت که نمی‌خواهم صرفاً متن کتاب را تدریس کنم، بلکه هدف من در 

این نوع درس‌ها این است که از شاگردان خود، »مجتهد و فقیه« تربیه کنم.
در این درس به راستی ژرفای علمی و تسلط کامل ایشان بر مباحث بسیار فنی و پیچیدۀ فقهی را 
درک کردم و این‌که ایشان بر عکس آن تصویری که از نجف عراق از ایشان داشتم، نه تنها یک خطیب 
زبردست و بی‌نظیر، بلکه یک »استاد« چیره‌دست و یک »فقیه« برجسته و یک »مجتهد« مسلّم نیز 
هستند. درس خیارات مکاسب ایشان هرچند از ناحیۀ متن کتاب، پیشرفت زیاد نداشت و به کندی 
پیش می‌رفت، چون در هر جلسۀ درسی، بیش از پنج یا شش سطر کتاب را تدریس نمی‌کرد، ولی 
همان چند سطر را به اندازۀ کافی مورد موشکافی و نقد و بررسی قرار می‌داد و در‌ واقع، این درس 
کاملًا مشابه درس‌های خارج فقه حوزه و همان‌طور که خود ایشان می‌گفت، مجتهد‌ساز بود. در کنار 

این درس، مضامین دیگری در منطق و فلسفه و اصول فقه را نیز تدریس می‌کرد.
من در همان سال 1357 در حوزۀ علمیۀ زینبیه از درس‌های مرحوم آیت‌الله محمدآصف محسنی 
مخصوصاً کتاب‌های »کفایة الاصول«، »مکاسب« و »منظومۀ« سبزواری و »اقتصادنا«ی شهید 
صدر نیز استفاده کردم و بهرۀ فراوان بردم؛ اما به راستی به نظر من درس‌های آیت‌الله محقق خراسانی 
با درس‌های آیت‌الله محسنی از نگاه عمق علمی بسیار متفاوت بود. آیت‌الله محسنی در یک جلسۀ 



14 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

درسی حتی تا یک صفحه از کتاب »مکاسب« )از چاپ‌های سنگی قدیم( و دو صفحه از »کفایه« 
و »منظومه« را تدریس می‌کرد که از نگاه کمیت، درس‌های ایشان پیشرفت بسیار خوبی داشت، ولی 
کمتر وارد نقد و بررسی دقیق‌تر و عمیق‌تر می‌شد؛ اما آیت‌الله محقق خراسانی بر‌عکس، همۀ جوانب 
مسأله و نظریات مختلف را بررسی کرده و مورد نقد قرار می‌داد و شاگرد را با همۀ زوایای مسأله آشنا 

می‌کرد. 
3

سال‌ها بعد و برای بار سوم آیت‌الله محقق خراسانی را در ایران دیدم که هر چند در اثر بیماری ضعیف 
شده بود، ولی از نگاه روحی به مراتب شاد و با‌نشاط بود. این دیدار در روزهایی صورت گرفت که 
مدیرمسئول »هفته‌نامۀ وحدت« بودم. در سال 1372 شاهد دو تحول عمده در جامعۀ هزاره بودیم: 
یکی اوج مقاومت غرب کابل و تثبیت رهبری استاد مزاری نه تنها در حزب وحدت، بلکه در سطح 
همۀ مردم هزاره و شیعیان افغانستان و دوم مطرح شدن مرجعیت تقلید آیت‌الله العظمی محقق کابلی. 
محقق خراسانی خود نیز از کسانی بود که به این دو پدیده افتخار می‌کرد و در تثبیت مرجعیت آیت‌الله 

کابلی نقش بسیار برجسته داشت.
در یکی از روزهای بهار 1372 که از شهر مشهد به قم تشریف آورده بود، به من پیام داد که از 
نزدیک خدمت‌شان برسم. چند دقیقه مختصر حضورشان رسیدم. از کار فرهنگی من و همکارانم 
هم در کمیسیون فرهنگی حزب وحدت و مخصوصاً »هفته‌نامۀ وحدت« که در آن ایام یک نشریۀ 
پرطرفدار و پرخواننده بود و هم از کارهای »مرکز فرهنگی نویسندگان افغانستان« که تازه تأسیس 
تقدیر کرد و گفت که هرچند فرصت و حال خواندن  بود، بسیار  آغاز کرد  را  شده و فعالیت‌هایی 
نشریات را ندارد، ولی از این‌که یک جمعی از نسل جدید ما یک حرکت نیرومند فرهنگی و نشراتی 
را راه‌اندازی کرده‌اند خشنود است و هم‌چنین تأکید کرد که باید روی تثبیت رهبری سیاسی استاد 
مزاری و مرجعیت تقلید آیت‌الله محقق کابلی و توسعۀ کارهای فرهنگی و علمی تلاش بیشتر نمایید. 
در جریان همین سفر در مناسبت‌ها و شهرهای مختلف محل حضور مهاجرین، به سخنرانی 
پرداخت و بعدتر در شهر مشهد به طور خاص، در کنار تدریس، در محافل مختلف، ده‌ها و بلکه 
صدها سخنرانی ایراد کرد. گزارش برخی از سخنرانی‌های ایشان را در بعضی از شماره‌های »هفته‌نامۀ 
وحدت« همان‌وقت چاپ کردیم. در همۀ این سخنرانی‌ها از استاد شهید مزاری به عنوان »سردار 
رشید ما مزاری« یاد می‌کرد و هم‌چنین از آیت‌الله العظمی محقق کابلی به عنوان یک مجتهد مسلّم و 
پرهیزکار و واجد شرایط مرجعیت نام می‌برد و در آن سال )1372( می‌گفت: »آیت‌الله محقق هجده 
سال کامل در درس خارج آیت‌الله خویی حضور مداوم داشته و بیست‌وهشت سال پیش »تحریر 
العروه« را به عنوان یک کتاب استدلالی فقهی تألیف و چاپ کرده است.« ایشان می‌افزود: »من سی 



 خداوندگار سخن و قلم / 15

سال پیش )پیش از سال 1372( که آیت‌الله محقق را دیدم ایشان را یک مجتهد یافتم. پس در اجتهاد 
ایشان هیچ تردیدی وجود ندارد و امروز این مجتهد از خود شما است و افتخار ما است.«

4
سخن آخر این‌که آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی از میان ایل محرومی برخاست؛ اما به تعبیر 
ناصر خسرو بلخی، درخت وجود او چون بار دانش گرفت، چرخ نیلوفری را به زیر پای اندیشۀ خود 
کشید و با تحمل سختی‌ها، محرومیت‌ها و زخم زبان‌ها و با کوشش و همت بلند خود، یل بزرگی شد 
که در عصر و زمانۀ خود از همۀ هم‌عصران و همگنان خود یک سر و گردن بالاتر داشت و سرافراز و 
باعزت زیست و برای دین و فرهنگ و مردمش افتخار آفرید؛ اما این مرد بزرگ متأسفانه در روزهای 
آخر حیاتش، به خاطر بیماری، تنگدستی و مشکلات دیگر، زجر و رنج زیادی را متحمل شد و 
بالاخره بعد از شصت‌وسه سال عمر پربرکت، به تاریخ اول دلو 1378 در مشهد ایران دار فانی را وداع 

گفت و به لقای حق شتافت.
روان تابناک آن مرد بزرگ شاد و خاطره‌اش جاویدانه باد.

سلام علیه یوم ولد و یوم توفی و یوم یبعث حیّا

سرور دانش
معاون رئیس جمهور و رئیس بنیاد اندیشه

جدی 1398

 
 





آغاز سخن
آیت‌الله محقق خراسانی فقیه، فیلسوف، متکلم و خطیب و مبلغ دینی بزرگ به شمار می‌رود. نام او برای 
همۀ علمای افغانستانی در ایران و نجف آشنا است. آیت‌الله محقق خراسانی را بیشتر با خطابه‌های 
آتشین، جذاب و پرشورش می‌شناسند؛ خطابه‌هایی که ساعت‌های طولانی عرب و عجم را در پای 
منبرش می‌کشاندند و آنان با قلب‌های سرشار از ایمان دینی از مجلس وعظش بر می‌خاستند. او در کنار 
برخورداری از هنر خطابه، عالم برجسته‌ای در فقه، فلسفه و سایر علوم حوزه‌ای نیز به شمار می‌رفت و 

شاگردان فراوانی را در این رشته‌ها تربیت کرد.
محقق خراسانی در کنار همۀ هنرهایی که داشت، یک مبارز اصلاح‌طلب اسلامی نیز بود. به همین 
دلیل در انقلاب جهانی اسلام، به‌ویژه انقلاب اسلامی ایران و عراق سهم داشت و نقش ایفا کرد؛ اما درد 
جانکاهی که او را از درون رنج می‌داد، مظلومیت مضاعف شیعیان مظلوم افغانستان بود. به همین دلیل، 
سال‌های آخر عمر همتش را بر سر ایجاد وحدت، عزت و هویت‌یابی جامعۀ شیعیان افغانستان گذاشت. 
ایشان این ایده را در نجف داشت و هم‌چنان در ایران با این ایده زیست، تمام فعالیت‌ها و تلاش‌های 
خود را معطوف این ایده کرد. زندگی او در نجف وقف تحصیل، تدریس و تبلیغ و تربیت نسل دل‌سوز و 
حساس به مسائل اجتماعی گردید و توانست طیف دردآشنا را به جامعه تحویل دهد. تلاش‌های او در 
نجف در جهت رسیدن به وضعیت مطلوب از نظر علمی و فرهنگی قابل تحسین است و در همین راستا 
در کنار آیت‌الله مدرس افغانی هر نوع حمایتی را از طلاب و عالمان مردم خود دریغ نمی‌کرد. پس از 
حضور در ایران نیز با تبلیغ از مرجعیت جامعۀ شیعۀ افغانستان گام دیگری در جهت هویت‌یابی و وحدت 
جامعۀ هزاره حول محور واحد دینی برداشت و با تبلیغ مؤثر از حزب وحدت اسلامی از وحدت سیاسی 

جامعۀ هزاره دفاع کرد.
بردارد،  ایده گام‌های مؤثری  این  ترویج  بسیار مؤثر خطابه در  ابزار  با  توانست  محقق خراسانی 
خطابه‌های محقق خراسانی به اعتراف واعظان و سخنرانان از نمونه‌های روزگار است. شاید ایران خطبا 
و سخنرانان بسیار عظیم و بزرگی را در زبان فارسی در خود پرورش داده باشد، ولی هیچ کدام به پایۀ 
آیت‌الله محقق خراسانی نمی‌رسد؛ زیرا سخنرانی‌های او آمیخته‌ای از علم و هنر، شور و شعور، عمق 
و اثربخشی بود. او در خطابه صاحب سبک مخصوص به خود بود. محقق خراسانی با آخرین گام در 
جهت تبلیغ از مرجعیت جامعۀ شیعه کارنامۀ عملی خود را به پایان رسانید و در یکم دلو سال 1378 در 



18 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اثر مرض دیابت از این جهان رخت بربست و به لقای معبود شتافت.
در سال 1388 به همراه تعدادی از دوستان گرامی به خصوص برادر گرامی جناب اسد‌الله جعفری، در 
مشهد مقدس با جمعی از دوستان و شاگردان محقق خراسانی مصاحبه کرده و سعی نمودیم خاطره‌های 
مربوط به این استاد گرامی را جمع‌آوری نموده و در اختیار عموم مردم قرار دهیم؛ اما تقدیر رفیق نگردید 

و مجموعۀ یادنامۀ آیت‌الله محقق خراسانی به نشر نرسید.
بار دیگر در سال 1395 تا 1396 دوست گرامی ما دکتر عبد‌الله جعفری از قم این پروژۀ ناتمام را به 
عهده گرفت تا هم با مصاحبه با جمعی از دوستان استاد محقق خراسانی بر غنای این مجموعه بیفزاید 
و هم با معرفی اجمالی آثار آیت‌الله محقق خراسانی، مجموعۀ آثار او را معرفی کند و هم با جمع‌آوری 
مقالات، اندیشه‌های او را به کاوش بگیرد. انگار تقدیر آن بوده است که تقریباً هر ده سال یک‌بار یاد این 
شخصیت برجسته در میان دوستان و علاقه‌مندان ایشان زنده شود. امید است با انتشار این یادنامه از این 
شخصیت گران‌قدر جامعۀ ما تجلیل ‌گردد. البته کار تدوین یادنامه به سهولت انجام نشد؛ یادم نمی‌رود 
بعد از درگذشت آیت‌الله محقق خراسانی آقای علی پیام در یادداشتی در شمارۀ 11 تا 12 مجلۀ »در 
دری« از صعوبت کار در مورد تدوین زندگی‌نامۀ علمی و خدمات اجتماعی آیت‌الله محقق خراسانی 
صحبت نموده‌ بود و خاطرنشان کرد که تمام تلاش‌ها جهت تدوین زندگی‌نامه به بن‌بست مواجه گردید. 
گویا این موضوع بار دیگر نیز تکرار شد. هر چند توانستیم با جمع قابل توجهی از دوستان و یاران و 
صاحب‌نظران مصاحبه نماییم و گوشه‌هایی از حیات پربار علمی و اجتماعی او را باز کنیم؛ اما نتوانستیم 
با برخی از بزرگانی که افتخار شاگردی او را داشتند مصاحبه نماییم. یکی از عالمان پنجاب که به اعتراف 
خود فن سخنوری را از آیت‌الله محقق خراسانی فراگرفته، نتوانست در این یادنامه همکاری کند، پس 
از پیگیری‌های مکرر و وعده و قرار، در آخرین لحظات که تیم مصاحبه نزد ایشان حضور می‌یافت، از 

انجام مصاحبه عذر خواست.
همین‌طور سید بزرگوار جناب آقای سید غلام‌حسین موسوی نیز جزء افرادی بود که امید می‌رفت 
روشنی‌هایی به زندگی آیت‌الله محقق خراسانی بیفکند، چرا که او هم افتخار شاگردی آیت‌الله محقق 
خراسانی را داشت و به فراز و فرود و زوایای زندگی آیت‌الله محقق خراسانی از نجف تا ایران وقوف 
داشت، هم شخصیتی بود که استاد خراسانی در کتاب المؤلفون الافغانیون خود از او به عنوان محصل 
متأدب نام می‌برد و نام او را به عنوان یکی از مؤلفان افغانستان در نجف زنده نگهداشته است؛ اما پس از 

پیگیری‌های مکرر، او نیز از انجام مصاحبه عذر خواست.
آخرین شخص از مجموعۀ حواریون و شاگردان نجف آیت‌الله محقق خراسانی جناب آقای صابری 
لعلی به شمار می‌رفت که می‌توانست بر حیات استادش روشنایی بیندازد؛ اما به دلیل کسالت جسمانی، 
امکان مصاحبه با ایشان وجود نداشت. گویا تقدیر چنین بوده است که شرح زندگی او بسان حیات او 

حالت غریبانه به خود بگیرد.
در قسمت معرفی آثار، پاره‌ای از آثار ایشان قبلا در نجف اشرف به نشر رسیده بودند. همین مجموعه 



 آغاز سخن / 19

در اختیار ما بود و سعی نمودیم این مجموعه را معرفی کرده و مقالاتی دربارۀ اندیشه‌های علمی آیت‌الله 
محقق خراسانی بر پایۀ همین آثار شکل بگیرد. پاره‌ای دیگر از آثار به صورت نوشتۀ خطی است، 
تلاش‌های ما در جهت دسترسی به این آثار و نشر آن‌ها به صورت مستقل و یا به صورت تعدادی از 
مقالات منتخب در این مجموعه نیز به نتیجه نرسید، آثار مخطوط ایشان در دسترس ما نیستند.‌ سلسله 
مباحث کلامی ایشان در دفتر آیت‌الله محقق کابلی در قم را نتوانستیم پیدا کنیم، پیگیری‌های دوستان ما 

در قم جهت یافتن آن به نتیجۀ مطلوب نرسید.
به هر روی، آن‌چه مقدور بود در این یادنامه گرد آمده، کوشیده‌ایم در چند محور زندگی آیت‌الله محقق 
خراسانی را شرح داده و کارنامۀ علمی و اجتماعی او را بیان نماییم. بر این اساس، مطالب در فصول زیر 
شکل گرفته است،‌ فصل اول »از نجف تا خراسان« روایت زندگی ایشان را از نجف تا خراسان در بر گرفته 
است، یک نگاه کلی به زندگی و کارنامۀ علمی و اجتماعی او شده و فضایل انسانی او بیان شده‌اند. فصل 
دوم، »در حدیث دیگران« کارنامۀ درخشان زندگی آیت‌الله محقق خراسانی از زبان یاران و دوستان او 
بیان شده و خاطرات و مطالب بسی شیرین در این مجموعه وجود دارند. فصل سوم، »کارنامۀ محقق 
خراسانی در گفتگو با اندیشوران« است که در این گفتگو شخصیت‌های بسیار برجسته‌ای سیاسی مانند 
استاد محمد ناطقی و فرهیختۀ پرآوازه سید ابوطالب مظفری و رجال برجستۀ دفتر مرجعیت آیت‌الله 
محقق کابلی مشارکت نمود‌ه‌اند. در فصل چهارم، »بازتاب اندیشه‌ها« و تأملات او را به کاوش گرفته 
و محققان و نویسندگان بلندمرتبتی چون دکتر جعفری، دکتر جویا و دکتر عارفی از نویسندگان مقالات 
این دفتر است که بسی از آنان و سایر نویسندگان ارجمند سپاس‌گزاریم. در فصل پنجم، به معرفی آثار او 
پرداخته‌ایم و سعی شده آثار این محقق گران‌قدر به خوبی برای خوانندگان معرفی گردند، به امید آن روزی 
که بتوانیم مجموعه آثار او را نشر نماییم. در فصل ششم نکته‌ها و خاطره‌های پراکندۀ دوستان و شاگردان 

ایشان پایان‌بخش این دفتر است.
مهم‌تر از همه پیام مرجع بزرگوار آیت‌الله العظمی محقق کابلی زینت‌بخش این دفتر شده است و بسی 
نکات ارزنده در این پیام پرمحتوا وجود دارند. امید است که با نشر این مجموعه‌ بخشی از زوایای زندگی 

و دانش این چهرۀ علمی معرفی شده باشد.
در پایان بار دیگر لازم می‌دانیم از کلیۀ دوستان گرامی که در نشر این اثر با ما همکاری کرده‌اند 
به‌خصوص دانشمند گرامی استاد دکتر عبدالله جعفری که بخش عمدۀ این مجموعه به همت و تلاش 
مجدانۀ ایشان رقم خورده است تقدیر و تشکر نمایم و نیز از فرهیختۀ بلندمرتبت استاد دانش معاون دوم 
ریاست جمهوری اسلامی افغانستان و رئیس بنیاد اندیشه که زمینۀ نشر این اثر را فراهم کرد، بی‌نهایت 

سپاس‌گزارم.

محمدعلی برهانی شهرستانی



پیام مرجع عالیقدر آیت‌الله العظمی محقق کابلی )مدظله العالی(



فصل اول
از نجف تا خراسان

)نگاهی به زندگی محقق خراسانی از نجف تا خراسان(





روایت زندگی و کارنامۀ ‌آیت‌الله محقق خراسانی
ناصر واعظ‌زاده

مقدمه
حوزۀ علمیۀ شیعه و دانشگاه بزرگ اسلا‌می‌که اواخر قرن اول هجری به دست توانای امام باقر )ع( 
تهداب‌گذاری و توسط فرزند برومندش امام صادق )ع( به کمال و شکوفایی رسید، توانست یک 
جهان‌بینی الهی و توحیدی و خط فکری صحیح و منطبق با اسلام اصیل و تعالیم قرآن و سنت نبوی 
را بنیان نهد و نیروهای کارآمد و نگاهبانان دیانت و شریعت را تربیت و تحویل جامعۀ بشریت دهد. 
این مهم میسر نشد مگر به دلیل حرکت نمودن حوزۀ علمیۀ تشیع در مسیر اهداف بنیان‌گذاران آن؛ 
یعنی امام باقر و امام صادق‌)ع( در پرتو همین فضای قدسی بود که علما و فضلا، نخبگان علم و دین 
و ستاره‌های فضیلت، آموزش‌ دیده و تربیت شدند و مشعل‌داران هد‌ایت جامعۀ بشری گردیدند. از 
این جهت رسالت اساسی فرهنگیان، دانش‌آموختگان و قلم‌به‌دستان جامعه، حفظ، پاسداری و دفاع 

از آموزه‌ها و ارزش‌های دینی و ترویج و گسترش آن ‌است.
تکریم و نکوداشت شخصیت‌های دینی و برجسته‌سازی تلاش‌های ‌علمی ‌و معنوی و تولیدات 
فکری و آثارشان و هم‌چنین الگوسازی و نهادینه کردن افکار و اندیشه‌های آنان برای نسل حاضر و 
آینده و تشنه‌کامان زلال معرفت یکی از کارهایی است که در راستای ترویج ارزش‌های دینی محسوب 

می‌شود.
در این میان و در گسترۀ تمدن شکوهمند اسلا‌می‌جغرافیای افغانستان یا خراسان کهن به عنوان 
یکی از مراکز مهم فرهنگی و حوزۀ تمدن جهان اسلام، توانسته است قهرمانان سترگ عرصه‌های 
علم، هنر، ادب، شعر و مردان برجستۀ تاریخ چون؛ بوعلی سینای بلخی، جلال‌الدین‌ محمد بلخی، 
ابو شکور بلخی، رابعه بلخی، ناصر خسرو قبادیانی بلخی، سنایی غزنوی، ملا محمدکاظم هروی، 
عدالت‌خواهی  پیشوای جنبش  بلخی،  اسماعیل  سید  مجاهد شهید علامه  کابلی،  سردار  علامه 
افغانستان، شهید وحدت ملی استاد عبد‌العلی مزاری و صد‌ها حکیم، فیلسوف، عارف، مفسر، 
دانشمند و... را در دامان خود پرورانده و تربیت کرده است، چنان‌که حکیم متأله و مفسر قرآن کریم 

‌آیت‌الله جوادی آملی »مدظله العالی« در کنگرۀ بزرگداشت آخوند خراسانی در قم فرمود:



24 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

»این )کشور( مهد پرورش بزرگان بود؛ اگر بوعلی است، بالاخره از بلخ است؛ اگر مولوی است، 
بالاخره از بلخ است و این چنین نیست که فقط لعل بدخشان از بدخشان باشد؛ اگر سید جمال 

است، از بلخ است؛ اگر آخوند خراسانی است، از هرات است. این‌ها افغانی‌اند.
نگاهی گذرا به گذشتۀ تاریخی »هزارستان اسلامی« نیز نشان ‌می‌دهد که نقطه‌نقطۀ این خطه، 
مهد علم و دانش و فرهنگ بوده است. مورخ نامدار کشور »غلام‌‌محمد غبار« هنگا‌می‌که جنایات 
عبدالرحمن را بازگو ‌می‌کند، ‌می‌نویسد: »مردم هزاره تلفات زیادی دادند؛ اما تلفات روحانیون بیشتر 
بود... تنها از یکه‌ولنگ صد خانوار روحانی به دام دولت افتادند، یک هزار روحانی موفق به فرار 
شدند و دو هزار و یک‌صد روحانی در جنگ کشته شدند.1« این سند تاریخی دلیل دانش‌ورزی و 

بالندگی ‌علمی ‌جامعۀ افغانستان، به‌خصوص هزاره است.
از  مردی  بزرگ  آثار  و  حالات  سرگذشت،  زندگی،  از  گوشه‌ای  تا  برآنیم  کوتاه  نوشتار  این  در 
ینی فراروی ما باشد: رهیافتگان به کهکشان کمال و فضیلت و ‌اندیشه را به تصویر بکشانیم تا لوح زرّ

زندگی سبز مردان خدا
ینی است در انظار ما لوح زرّ

دین‌نگهدار،  فیلسوف  ارجدار،  فقیه  نامدار،  خطیب  جز  نیست  کسی  فرزانه  شخصیت  آن  و 
اصولی روش‌دار، مدرس عالی‌مقدار که مدادش افضل از دماء شهیدان بود، حضرت ‌آیت‌الله شیخ 

علیه«. الله  محقق خراسانی »رحمت  محمدعیسی 
گفتار اول؛ دورنمایی از اقیانوس حیات

1. وضعیت خانوادگی
زندگی اجتماعی مردم افغانستان بر اساس قوم و قبیله و طایفه استوار است. ‌آیت‌الله محقق خراسانی 
از قوم بزرگ و ریشه‌داری به نام خوجه‌احمد از مردم بابه‌جی دایزنگی بود. این طایفه از اقوام اصیل، 
متدین و خوش‌نام هزارستان اسلا‌می‌ هستند و در قریۀ جنگلگ کرمان از توابع ولسوالی لعل ولایت 
غور و همجوار با ولسوالی پنجاب ولایت بامیان باستان که در شمال آن قرار دارد، زندگی ‌می‌کردند. 
ایمان، صداقت، تقوا، پایبندی به واجبات و شعائر الهی، علم‌دوستی و عالم‌پروری از ویژگی‌های بارز 

این طایفه و مردمان این منطقه بودند.
پدر بزرگوار ایشان شخص متدین و علم‌دوست و عالم‌پرور به نام قنبرعلی است که دارای دو برادر 
به نام‌های شیخ میرزاعلی و قاسم است. مرحوم شیخ میرزاعلی، عموی گرا‌می‌ ‌آیت‌الله خراسانی از 
علمای فاضل، خدمت‌گزار و خوش‌نام منطقۀ کرمان بود و انتخاب لقب »قاسمی« توسط علامه 

1. غبار، میر غلام‌محمد، افغانستان در مسیر تاریخ، ص 669.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 25

خراسانی در برخی تألیفاتش به خاطر عمویش »قاسم« است.
2.هجرت به ایران

والد مکرم و عموهای محقق خراسانی از جمله طوایف و ایل و تبار هزاره‌هایی‌اند که بر اثر ظلم و 
جنایات حکومت وقت افغانستان به طور اجباری از افغانستان هجرت نموده و وارد ایران ‌می‌شوند. 
تاریخ دقیق این هجرت معلوم نیست، لیکن احتمال داده ‌می‌شود که در اوایل 1345 هجری قمری، 

حدود 1300 هجری شمسی و 95 سال قبل از این تاریخ بوده است.
خانوادۀ پدری و عموهای ایشان ابتدا در نوارمرزی افغانستان و ایران اقامت ‌می‌گزینند و پس از 
مدتی ساکن یکی از روستاهای شهر فریمان از توابع مشهد مقدس به نام »چلمه‌سنگ« ‌می‌شوند. 

انتخاب این نام برای این روستا از طرف هزاره‌های کوچیده از افغانستان صورت گرفته است.
3. طلوع خجسته

زندگی ساده و بی‌آلایش و توأم با ایمان و تقوای والد علامه خراسانی در این منطقه از دیار هجرت 
سپری ‌می‌شد تا این‌که در سال 1355 هجری قمری در روستایی به نام »گیامی« واقع در جنوب‌شرقی 
مشهد مقدس خورشید وجود فرزندی طلوع کرد که نام »محمدعیسی« را بر وی نهادند؛ کودکی 
روستایی‌زاده که شعاع ‌اندیشۀ تابناکش گرمابخش دل طلاب و عالمان شد و انوار هد‌ایت و معنویت 
را بر سرزمین قلب انسان‌های تشنۀ معارف و حکمت تابانید و در آینده به »‌آیت‌الله محقق خراسانی« 

شهرت یافت.
این طلوع مبارک احیاکنندۀ ستاره‌های دنباله‌دار علم و فضیلت در آسمان تاریخ خراسان کهن 
و سرزمین آبایی و اجدادی‌اش بود تا برای نسل حاضر و آینده سوسو زند و نهال امید و طراوت را 
در باغچۀ دل آنان بکارد. سیمای ملکوتی و معنوی و نگاه نافذ و بابصیرت این کودک مبارک پدر 
و عموی عالم را بر آن داشت تا بار دیگر بار سفر ببندند و مهاجر دیار دیگری شوند تا تقدیر چگونه 

تقدیر شود.
گفتار دوم؛ هجرت به نجف

۱. هجرت؛ سنت انبیا و اولیا
هجرت از دیار وطن در برخی مواقع سفارش قرآن و سنت انبیا و اولیا است که بزرگان و خورشیدسواران 
بدان جامۀ عمل پوشانیده و آن را منشأ تحولات سترگ عرصۀ زندگی خویش قرار داده‌اند، چنان‌که 
هجرت پیامبر )ص( از مکه به مدینه و هجرت امام علی )ع( از مدینه به کوفه و هجرت امام حسین 

)ع( از مدینه به کربلا منشأ تحولات ماندگار و تمدن‌ساز در تاریخ بشریت گردید.



26 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

‌آیت‌الله محقق خراسانی در دهمین بهار عمر شریفش به سال 1365 هجری قمری قرار داشت 
و یک‌بار دیگر پدر و عموهایش تصمیم ‌می‌گیرند که بار سفر را بسته و هجرت در پیش گیرند؛‌ اما این 
بار نه به سوی هزارستان و زادگاه خویش، بلکه آنان تصمیم گرفته‌اند تا محقق خراسانی را از فضای 
نورانی مهتاب رضوی به کهکشان انور آفتاب مرتضوی نقل مکان دهند. آسمان مبدأ و عرش مقصد 
از منظومۀ شمس رضوی به کهکشان عرش علوی. خوشا به حال چنین مهاجری که مبدأ و منتهای 
سفرش نور است و روشنایی. این سفر محقق خراسانی و همراهان را قطعاً کشش و جذبۀ تاریخی 
است که خداوند در نهاد و سرشت پاک‌شان قرار داده است. آن عهد و پیمان با ولایت علوی است 
که سال 36 هجری قمری آل شنسب از حاکمان منطقۀ غور با امیرالمؤمنین علی‌)ع( بست و مردم 
سرزمینش تا پای جان بر سر آن عهد و پیمان استوار ماندند و هرگز دل در گرو نفرین ندادند. حال 

محقق خراسانی ما بر سر آن عهد و عمل، با ارادۀ پولادین راهی دیار علی )ع( شده است.
صفت عاشق صادق به درستی آن است

که گرش سر برود از سر پیمان نرود.
2. قدم در گلستان علم و ادب

سرشت ‌آیت‌الله محقق خراسانی از همان کودکی و طفولیت با عشق و علاقۀ خاص به علم و دانش 
عجین گشته بود و این را از خود بروز ‌می‌داد. اوج علاقۀ او را از حضور در مجلس وعظ و استماع 
خطابۀ سخنرانان ‌می‌توانست فهمید. این مطلبی است که بستگان و هم‌شهریان نزدیک ایشان نقل 
‌می‌کنند. به همین جهت در سال 1365 هجری قمری همراه عموی روحانی خود آقای شیخ میرزا 
علی کرمانی و والد مکرم، راهی نجف اشرف گردید و در جوار بارگاه ملکوتی مدینه علم النبی‌)ص( 
قدم به عرصۀ تحصیل علوم دینی و کسب فضایل اخلاقی گذاشت. در این مرحله از سن و سال که 
دورۀ نوجوانی استاد بود، او توانست با علو همت و عشق به دانش و ادب بهترین دورۀ عمر شریفش 

را آغاز نماید.
او در تمام دوران تحصیل در میان طلاب علوم دینی به عنوان برترین فرد به شمار رفت. او که از 
قریحۀ عالی و سرشار از تلاش و طراوت برخوردار بود در میان هم‌درسان و هم‌صنفان خود، هر مطلب 
دشوار و مشکلی را به آسانی حل ‌می‌نمود و تعجب همگان را بر ‌می‌انگیخت. هدف‌مندی، سرعت 
فهم، ذکاوت فوق‌العاده، تلاش مستمر، توکل و ایمان راسخ و درک درست از آینده از جمله عواملی 
بودند که ‌آیت‌الله خراسانی در سن 20 سالگی سطوح عالیه را به پایان رساند و در زمرۀ عالمان برجسته 

قرار گرفت.
بنابراین، استاد محقق پس از طی دوران کودکی همراه با عمویش شیخ میرزاعلی کرمانی به نجف 
اشرف مشرف گردید و در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف به تحصیلات علوم حوزوی پرداخت و در سن 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 27

20 سالگی از سطوح عالیه فارغ ‌می‌شود، در حالی که در ضمن تحصیل در مرحلۀ سطوح عالیه، به 
تدریس قسمتی از سطوح نیز اشتغال داشته است. پس از طی این مرحله وارد حلقه‌های دروس 
خارج گردیده و از محضر آیات و مراجع عظام تقلید آن دوره، دوره‌های خارج فقه و اصول را استفاده 
‌می‌نماید و با توجه به استعداد قوی و درخشانی که داشت، در مدت زمان کوتاهی به مرحلۀ عالیۀ 
اجتهاد و استنباط ‌می‌رسد و سپس خود به عنوان یک مجتهد و چهرۀ برجستۀ ‌علمی ‌حوزۀ علمیۀ 

نجف اشرف حلقۀ درس خارج ایجاد نموده و به تربیت شاگردان ‌می‌پردازد.1
با این‌که استاد محقق خراسانی بسیار خوش درخشید و در آوان جوانی قدم به مرحلۀ اجتهاد و 
تدریس دروس خارج گذاشت؛ اما خودش رضایت کامل ندارد و این نشان‌دهندۀ علو همت و روحیۀ 
بلند اوست که ظرفیت زمانی و دوره‌های بعد پاسخگوی پرواز اندیشۀ بلندپرواز او نیست. استاد 

فرزانه خود چنین ‌می‌گوید:
»من در سن بیست سالگی از تحصیل سطوح عالی فارغ شده و قسمتی از سطوح را تدریس 
‌می‌کردم؛ ولی مع‌الأسف پس از آن وقت تا کنون یک پیشرفت محسوس و رضایت‌بخش با طول مدت 
مشاهده ‌نمی‌کنم و در عین حال به انتظار یک گم‎گشتۀ مجهولی هم به‌ سر ‌می‌برم، فکر ‌می‌کنم به این 
درد بسیاری از محصلین افغانی گرفتار خواهند بود؛ زیرا غالب آنان از تحصیل خود هدف و منظور 
معینی ندارند و شاید هدف جمعی تنها آموختن دروس سطح است و بس. از‌این‌رو، گاهی محصل ده 

ساله و سی سالۀ آنان یکسان است و این خود نشانۀ گم بودن هدف است.2«
3. اساتید محقق خراسانی

استاد محقق خراسانی با همه علم و فضل و فرزانگی‌ای که داشت، متأسفانه ناشناخته بود و ناشناخته 
ماند. از‌این‌رو، زوایای زندگی ایشان به طور دقیق معلوم نیست.

در بخش تحصیلات ‌علمی ‌نیز این‌گونه است. آن‌چه که مسلم است حضرت استاد محقق در دورۀ 
خارج فقه و اصول آیات عظام خویی  و حکیم شرکت داشته و نیز طبق اظهارات حجة‌الاسلام سید 
محمدعلی عالمی بلخابی از درس خارج آیت‌الله میرزا هاشم آملی )از شاگردان برجستۀ ضیاء‌الدین 
عراقی( بهره برده است3 و با آیات عظام و شخصیت‌های ‌علمی ‌سرشناسی چون »امام خمینی« 
»شهید صدر« »صدرا بادکوبه‌ای« ارتباط صمیمانه داشته است؛ اما درس خواندن ایشان در محضر 

این افراد معلوم نیست.
با توجه به تبحر استاد محقق خراسانی در فلسفه و منطق و تفسیر و ادبیات عرب، اساتید ایشان 

1. مرجعیت رمز بقاء تشیع، ص 76.
2. محقق خراسانی، محمدعیسی، المؤلفون الأفغانیون المعاصرون، زندگی‌نامۀ آیت‌الله محقق خراسانی، نوشتۀ غلام‌حسن 

فصیحی یکاولنگی ازشاگردان ایشان.
3. گرفته‌شده از گفتگوی ایشان با دکتر عبدالله جعفری، تابستان 1397، قم.



28 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

در این علوم نیز مشخص و معلوم نیست. دست نیافتن به اطلاعات در این بخش از زندگی ایشان دلیل 
کم‌توجهی جامعۀ علمی و نخبۀ کشور ما به فرهیختگان علم و اندیشه است و این سؤال را در ذهن 
ایجاد می‌کند که چرا ما این‌قدر به این مفاخر و گنجینه‌های ماندگار و سرمایه‌های انسانی بی‌توجهیم.

یس 4. محقق خراسانی و تدر
همان‌گونه که اشاره رفت، استاد محقق خراسانی همزمان با تحصیل علوم حوزوی در نجف اشرف، 
مشغول تدریس سطوح عالیه نیز بوده‌اند و کتاب‌هایی چون کفایة‌الاصول، رسایل و مکاسب، مطول، 
حاشیه، منظومۀ سبزواری و غیره را تدریس ‌می‌کرده است. ‌آیت‌الله شیخ خادم‌حسین فاضل ورسی 

‌می‌گوید:
سید محمد پیتاب‌جوی ورسی کتاب‌های رسایل و مکاسب و کفایه را نزد ‌آیت‌الله محقق خراسانی 

که شاگردان زیادی داشته، خوانده است و از نحوۀ تدریس ایشان هم بسیار زیاد تمجید ‌می‌کرد.1
علاوه بر دروس سطوح عالیه که به شکل جذاب و عالمانه تدریس ‌می‌کرد، خارج فقه و اصول را 
نیز در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف تدریس کرده است. تدریس در این سطح عالی از دروس حوزه آن هم 
در نجف اشرف، دلیل روشنی بر فرزانگی ‌علمی ‌استاد محقق خراسانی است؛ زیرا در آن زمان، ‌اندک 
افرادی در کرسی تدریس خارج فقه و اصول تکیه زده بودند؛ شخصیت‌هایی چون ‌آیت‌الله خویی، 
حکیم، امام خمینی، شهید صدر و ... و به‌خصوص این‌که در میان علمای افغانستان این وضعیت 
در پایین‌ترین حد خودش قرار داشت و تنها شخصیت‌هایی هم‌چون ‌آیت‌الله فیاض، علامه مدرس 

افغانی و آیت‌الله محقق کابلی مشغول به تدریس بوده‌اند.
حضور پررنگ ایشان در عرصۀ تدریس علوم حوزوی در سطح بالا در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف 
اجتهاد استاد را مهر تأیید زده و تلاش ‌علمی ‌ایشان را مبرهن ‌می‌سازد. بدون شک رسیدن به مقام 
منیع درجۀ اجتهاد در سن جوانی و توفیق تدریس در حد بسیار بالا و جذاب و اظهار وجود در این 
عرصه ممکن نبود، مگر به خاطر فضل و علم و زهد و تقوی و توکل عمیق به خداوند متعال که 

سرزمین وجود استاد محقق خراسانی را شکوفا کرده بود.
تدریس ‌آیت‌الله محقق خراسانی منحصر به نجف اشرف نبود، بلکه پس از مراجعت به ایران در 
حوزۀ علمیۀ مشهد مقدس نیز ادامه یافت و شاگردان زیادی را تربیت کرد. در حوزۀ علمیۀ زینبیۀ 

سوریه نیز حدود سه سال بر فراز کرسی تدریس قرار داشت و استاد ممتاز در این حوزه بود.
منظومۀ  مکاسب،  رسایل،  کفایة‌الاصول،  کتاب‌های  تا 1371 هجری شمسی  از سال 1358 
مقدس  علمیۀ مشهد  در حوزۀ  را،  اقتصادنا  و  فلسفتنا  الاعتقاد، مطول،  تجرید  سبزواری، شرح 
تدریس کرد. در خلال این مدت، خارج فقه را نیز برای جمعی از مشتاقان تدریس نمود و تشنه‌کامان 

1. گرفته‌شده از مصاحبه با آیت‌الله خادم‌حسین فاضل ورسی.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 29

عرصۀ دانش را از چشمه‌سار جوشان علم خویش سیراب کرد.
یس ‌آیت‌الله محقق خراسانی 5. ویژگی‌های تدر

جایگاه بلند ‌علمی ‌استاد، تسلط کامل او بر مطالب و موضوعات نظریه‌پردازی و تحلیل علمی، 
تدریس استاد را امتیاز خاصی بخشیده بود که برخی از این امتیازات عبارتند از:

بیان رسا و فصیح، دسته‌بندی منظم، سیر منطقی و مستدل بودن، تبیین موضوعات و تنقیح 
مطالب، بررسی آرا و نظریات، تبیین نظریۀ خویش، اجتهادی سخن گفتن، این ویژگی‌ها سبب شده 
بودند که کلاس درس استاد ‌آیت‌الله محقق خراسانی جذاب و پررونق و محل حضور افراد عالم و 

باسواد و اهل تحقیق باشد.
یس در دانشگاه تهران 6. تدر

جامعیت ‌علمی ‌استاد محقق خراسانی به حدی بود که علاوه بر حوزۀ علمیه، در دانشگاه تهران نیز 
تدریس ‌می‌کرد. دروس فلسفه و عقاید از جمله موضوعاتی بودند که تدریس ‌می‌کرد. شرح منظومۀ 
سبزواری را آن‌گونه تدریس عالی ‌می‌نمود که کرسی استادی دانشگاه تهران را از سایر اساتید ربوده 
بود. کتاب‌ها و ‌اندیشه‌های فلسفی شهید استاد مطهری در آن زمان در دانشگاه‌ها خیلی مطرح بود؛ 
اما محقق خراسانی ضمن رد آرای ایشان، خود نظریه‌پردازی ‌می‌کرد. در این زمینه خود استاد محقق 

خراسانی چنین ‌می‌گوید:
»در ضمن درس‌های منظومه، آرای شهید مطهری را در پاره‌ای از مسائل که داشت نقد ‌می‌کردم، 
به من اعتراض شد که نمی‌شود کسی نظریات شهید مطهری را رد کند، من گفتم: آقایان! شما با دفتر 
حضرت امام‌ تماس بگیرید و به ‌آیت‌الله رضوانی بگویید که محقق خراسانی چنین چیزی ‌می‌گوید، 
من تابع آرای خود هستم و در علوم عقلیه و نقلیه صاحب‌نظرم و نظرات کسی را بدون دلیل و برهان 

رد ‌نمی‌کنم.1«
درخشندگی استاد بر کرسی تدریس چه در حوزه و چه در دانشگاه جایگاه علمی‌ و محبوبیت 

شخصیت او را چند برابر کرده بود که از این جهت الگویی عالی از علم و اخلاق است.
7. محقق خراسانی و تحقیق

از مهمترین ویژگی‌های ‌آیت‌الله محقق خراسانی جامعیت علمی ‌او است. منظور ما از جامعیت 
علمی ‌این است که توانایی و تخصص یک‌ اندیشمند در عرصه‌های تحصیل، تدریس، تألیف و تبلیغ 
ظهور و بروز نماید و جامع »تاآت« باشد: )ت: تحصیل، ت: تدریس، ت: تألیف و ت: تبلیغ(. 
این شخصیت‌ اندیشمند جامع همۀ آن کمالات بود که در آن عصر در افراد انگشت‌شماری از علما 

1. گرفته‌شده از مصاحبه‌ باحجة الاسلام ناصری یکاولنگی.



30 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

یافت ‌می‌شد. به همین جهت، به حق ‌می‌توان او را از پیشکسوتان اهل قلم در میان علمای معاصر 
افغانستان دانست. در بخش تألیف کتاب نیز جامعیت‌ اندیشۀ او حاکی از زبان‌شناسی و نیاز‌شناسی 

این عالم فرزانه دارد. بررسی آثار ‌علمی ‌او در عنوان بعدی گواه این مطلب خواهد بود.
8. آثار علمی ‌محقق خراسانی

تبلیغ زینت‌بخش دفتر زندگی علامه  و  تألیف  تدریس،  زیبای  از تحصیل، واژگان  از فراغت  پس 
و  دغدغه‌مندی  از  روشن  است  نشانی  متنوع،  موضوعات  در  او  تألیفات  است.  محقق خراسانی 
مسئولیت‌شناسی این شخصیت نابغۀ ‌علمی ‌نسبت به مسائل پیرامون و نیازهای مخاطبان و زمانۀ 
خودش. آثار ‌علمی ‌علامه محقق خراسانی، میراث‌های ماندگار ‌اندیشمندی است که هم جایگاه و 
جامعیت ‌علمی ‌او را ثابت ‌می‌کند و هم تبلور استعداد والای اهالی خراسان کهن و سهم‌گیری آنان در 

تولید فکر و علم در جامعۀ بشریت است.
بازخوانی ‌اندیشۀ او در قالب آثارش راهبرد مهم جامعۀ ‌علمی ‌در الگو‌سازی عالمان برجسته و 
چهره‌های ماندگار است. به طور کلی آثار ‌علمی ‌علامه محقق خراسانی را ‌می‌توان به صورت زیر 

دسته‌بندی کرد:
الف. آثار فلسفی و کلا‌می‌

1. »هدایة المنطق« شرح منطق منظومه، ج 1 چاپ‌شده؛
2. »هدایة المنطق« شرح منطق منظومه، ج 2 و 3 مخطوط؛

3. هدایة الحکمة، شرح حکمت منظومه، دارای اجزای متعدد و ناقص، مخطوط؛
4. ارغام الجاحدین فی دحض شبهات الملحدین، ج 1 و 2 مخطوط؛
5. الیتیمة شرح حاشیۀ ملا عبدالله در منطق، جزء 1 و 2 چاپ‌شده؛

ب. آثار فقهی و اصولی
6. الإیضاح القاسمی، شرح بیع مکاسب در فقه، ج 1 و 2 مخطوط؛

7. ابدع الوسائل فی شرح قطع الرسائل در اصول، مخطوط؛
ج. آثار اخلاقی

8. سلّم الصعود، فارسی 1 چاپ‌شده؛
9. سلم الصعود، فارسی 2 و 3 مخطوط؛

10. الکفاح الاسلا‌می ‌فی مشکلة الجهل، مخطوط؛
د. آثار اجتماعی ـ اقتصادی

11. المؤلفون المعاصرون الأفغانیون در شرح حال و زندگانی، چاپ‌شده؛



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 31

12. الکفاح الإسلا‌می‌فی مشکلة الفقر، چاپ‌شده؛
13. الکفاح الاسلا‌می‌فی مشکلة المرض، مخطوط؛

یخی ه. آثار تار
14. العلما و الادباء من افغانستان بین الأمس و الیوم؛

15. الهزارة فی التاریخ؛
16. خصال نامتناهی در صفات مرد نامتناهی.

آثار ‌علمی ‌ذکرشده، ابتکار و نوآوری علامه محقق خراسانی را در عرصه‌های مختلف فکری، 
‌علمی ‌و اجتماعی ‌آشکار ‌می‌کنند، آن هم در زمانی که امکانات تحصیل در وضعیت کمبود قرار داشت 
و مشکلات فقر و نبود پشتیبان، رنج تألیف را مضاعف ساخته بود. این ژرف‌نگری علامه محقق 
خراسانی الگوی کاملی از تلاش، امید و آینده‌نگری و نیاز‌سنجی جامعه برای اهل علم، محصلان و 

دانشجویان ما است. امید است با تأسی به چنین فرزانگانی، جامعۀ پیشرو داشته باشیم.
آن‌چه که تاکنون در گفتار اول و دوم بیان شد، مربوط به زندگی خانوادگی و تحصیلی علامه محقق 
خراسانی بود اعم از تحصیل، تدریس و تألیف که لوح‌های زرینی از دفتر سراسر عظمت، فضیلت، 

دلدادگی و فرزانگی استاد بود.
یه 9. هجرت به سور

ارتباط نزدیک ‌آیت‌الله محقق خراسانی با امام خمینی و حمایت‌های بی‌دریغ وی از انقلاب اسلامی 
با شهید  نزدیکی که  امام خمینی و همین‌طور معاشرت صمیمی و رابطه بسیار  و ‌اندیشۀ سیاسی 
آیت‌الله سید محمدباقر صدر داشت، سبب شد که پس از روی کار آمدن صدام بر علمای انقلابی 
سخت‌گیری نمایند؛ لذا ایشان را به خاطر گویندگی و سخنرانی‌ِهای روشنگر دربارۀ انقلاب اسلامی 
ایران و جنبش‌های آزادی‌بخش اسلامی تحت نظر بگیرند و سرانجام زندانی نمایند. پس از تحمل 
زندان حزب بعث عراق ایشان را به سوریه تبعید کردند. این‌جا بود که سومین هجرت ‌آیت‌الله محقق 
خراسانی به اجبار شروع شد و پس از استقرار در حوزۀ علمیۀ زینبیه باز هم در کرسی تدریس و خطابه 
بسان خورشید فروزان پرتوافکنی نمود و مردم نیازمند به موعظه و خطابه و طلاب تشنۀ علوم اسلامی 
را از فیض وجودش بهره‌مند و سرشار ساخت. مدت سه سال از عمر شریف ایشان در آن‌جا سپری 

گردید.
گفتار سوم؛ فضایل اخلاقی محقق خراسانی

مهم‌ترین ویژگی انبیای الهی علم و عصمت است که آنان را شایستۀ دریافت وحی نموده تا خلعت 
رسالت بر تن شریف‌شان پوشانده شود. »العلماء ورثة الأنبیاء« حال که دانشمندان چنان مکانت 



32 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

رفیع دارند، شایسته است به عنوان وارثان انبیای الهی از ویژگی علم و تقوی برخوردار باشند تا خلعت 
فضیلت بر‌اندام‌شان پوشانده شود. ‌آیت‌الله محقق خراسانی از این دو گوهر گران‌بها به عنوان وارث 
رسول خدا‌)ص( برخوردار بود و همین صفت علم و تقوی بود که او را شایستۀ تکریم و تعظیم و 
تجلیل گردانید. در کنار این فضیلت، محقق خراسانی فضایل اخلاقی زیادی را در وجودش پرورانده 

بود که در زیر به برخی از آن‌ها اشاره ‌می‌شود.
1.عاطفه و مهرجویی

مهربان بودن با انسان‌ها نوعی دیگر از کرامت انسانی است. همان‌گونه که پیامبر گرامی اسلام )ص( 
اسِ‏ نِصْفُ الْعَقْلِ«،1 ‌آیت‌الله محقق خراسانی شخصیت مؤمن و عالمی  دُ إِلَ‏ى النَّ وَدُّ می‌فرماید: »التَّ
‌است که با تمام توان در پی گره‌گشایی از مشکلات مردم و همنوعان و طلاب بود و کمتر دیده ‌می‌شد 
اسِ‏ مَنِ‏ انْتَفَعَ  که خواستۀ کسی را رد کند و از این جهت مصداق حدیث نبوی بود که فرمود: خَیرُ النَّ
اسُ.2 به خاطر همین خدمت‌رسانی بیش از حد به همنوعان، گاهی مورد مؤاخذۀ دوستان و  بِهِ النَّ

نزدیکان قرار ‌می‌گرفت.3 علی‌رغم این اعتراض‌ها، او اعتقاد همراه؛ عملش این‌گونه بود:
تا توانی به جهان خدمت محتاجان کن

به درمی‌ یا قلمی‌ یا قدمی.
2. همت عالی

او طی مراحل ‌علمی ‌و کمالات انسانی به درجات پایین قانع نبود با این‌که از نوابغ عصرش بود و 
یگانۀ دهرش در شعاع انسان زمینی؛ اما پیوسته از وضع موجودش ناراضی است و تبلیغ و تألیفش را 

آرام‌بخش‌ برای روح پرتلاطم خود ‌می‌داند و چنین ‌می‌سراید:
لقد اصبحت ضائعا و ضحیة لهذه النفسیة

فانی منذ ان شعرت بالذل و الهوان
من از نظر سلیقۀ طبیعی و خصلت نفسی خود ضایع شده و قربانی آن شده‌ام؛ زیرا از آن وقت که 

در بعضی فرصت‌ها احساس وهن و ذلت نمودم.
صرت اتجول البلدان لتحصیل ما اصون

به کرامتی و استطیع نشر جهودی الفکریة
به گردش و مسافرت‌ها رهسپار شدم تا بتوانم به این وسیله حفظ کرامت نموده و آثار قلمی ‌و 

1. کلینی، محمد بن یعقوب، الكافي )ط. الإسلامية(، ج 2، ص 643.
2. صدوق، محمد بن علی بن بابویه،‌ من لا یحضره الفقیه، ج 4، ص 396.

3. محقق خراسانی،‌ المؤلفون الافغانیون المعاصرون، زندگی‌نامۀ محقق خراسانی نوشته‌شده توسط سید محمد محقق 
دایزنگی.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 33

ثمرات فکری خود را نشر نمایم.
التی هی رأس مالی و کل آمالی من حیاتی

و لولا ذلک فما الذی اتطلب من وراء تجولی
زیرا که این آثار و مؤلفات تمام سرمایۀ زندگی و همۀ آرزوهای من در زندگی ‌می‌باشد، به راستی 

اگر این نبود کمترین انگیزه برای این مسافرت‌ها نداشتم.
الی مرض نفسی‌ام عارض عقلی

و لو کان قلمی‌ بیدی طول لیلی و نهاری
فو الله لم اکن ذلک الانسان

الذی عرفت و اتجلی الآن به.
زیرا که اگر در تمام فرصت‌های خود از شب و روز قلم به دست گرفته و منصرف از کتاب نباشم، 

البته انسان دیگری بوده و جلوۀ دیگری خواهم داشت.
این ابیات علاوه بر این‌که قریحۀ شعری و ذائقۀ طوفانی ادبی علامه محقق خراسانی را آشکار 
‌می‌گرداند، روح خروشان او در دریای پرموج زندگی تجلی ‌می‌سازد که تا چه حد استاد به دنبال نشر 

افکار و تلاش ‌علمی ‌خودش بوده است و فراتر از زمانه ‌می‌اندیشیده است.
3. تواضع و فروتنی

تواضع و فروتنی در مقابل خالق و مخلوق که از ویژگی‌های عباد الرحمن است )فرقان: 63(، در نهاد 
و سرزمین وجود عالم وارسته، طراوت‌بخش و روح‌افزا است. این خصوصیت والا در تما‌می‌لحظات 

زندگی ‌آیت‌الله محقق خراسانی جلوۀ ویژه دارد.
در زمان حضورش در نجف اشرف و کربلای معلا از معروف‌ترین خطبایی بود که به دو زبان 
فارسی و عربی به طور فصیح و بلیغ با محتوای بسیار بالای ‌علمی ‌و سراسر از حکمت و معرفت، 
سخنرانی ‌می‌کرد. به همین خاطر جمعیت انبوهی از مردم، طلاب علوم دینی از کشور‌های مختلف 
افغانستان، ایران، هندوستان، پاکستان، عراق، کویت، بحرین و... زیر منبرش شکوهمندانه حضور 
‌می‌یافتند؛ اما در این میان حضور مراجع تقلید و فرزانگان ‌علمی ‌آن روز آیات عظام ‌خویی، امام 
خمینی، شهید صدر و شاهرودی، اساتید و بزرگانی چون صدرا بادکوبه‌ای، شهید مصطفی خمینی 
و... برای استماع سخنرانی این خطیب نامدار، بی‌نظیر و سپاس‌مندانه بود و پیام‌رسان این نکته که 
آنان گوهرشناس بودند و وقت عزیزشان را برای هر کسی به ثمن بخس ‌نمی‌فروختند و در اختیار 

سخنور توانا حضرت ‌آیت‌الله محقق خراسانی قرار ‌می‌دادند.
حضور مستمر این استوانه‌های ‌علمی ‌جهان تشیع و علما و طلاب و مردم بی‌شمار هرگز روحیۀ 
تواضع و فروتنی او را کم‌رنگ نکرد و او هیچ‌گاه از این وسیله برای نام و شهرت و حتی نان استفاده 



34 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نکرد و تا واپسین لحظات عمر شریفش فروتن ماند.
4. زهد و پارسایی

این‌که  با  ایران.  در تما‌می‌ دوران زندگی و علمی، زندگی ایشان زاهدانه بود چه در عراق و چه در 
زمینه‌های زیادی برای استفادۀ بیشتر و بهتر از مادیات بود؛ زیرا در عراق اکثر منبر‌های باشکوه را 
ایشان داشت و در ایران هم استاد دانشگاه تهران بود و ‌می‌توانست از این راه‌ها به آلاف و الوف برسد؛ 
اما ‌آیت‌الله محقق خراسانی بدون دلبستگی به زخارف دنیا همچون عالمان پارسا حیات طیبه داشت.

5. عزت ‌نفس
از دیگر فضایل اخلاقی بارز و کم‌نظیر این عالم ربانی، عزت‌ نفس و طبع کریم وی بود. خدمات بسیار 
ارزندۀ ‌آیت‌الله محقق خراسانی نسبت به ترویج مرجعیت آیات عظام حکیم، خویی و به خصوص امام 
خمینی »قدس سرهم« او را جزء افراد مقرب و محبوب و مورد اعتماد در این بیوت قرار داده بود؛ اما 
او از این موقعیت و ارتباط نزدیک هیچ‌گاه خواستۀ شخصی خویش را مطرح نکرد و از فقر کمرشکن 
شکایت ننمود از عزت ‌نفس و طبع کریم با کمال متانت و بردباری پاسداری کرد. همین‌طور وقتی که 

در ایران بود و با افراد شاخص از بیت امام خمینی‌ ارتباط داشت.
در زمان شکل‌گیری حزب وحدت اسلا‌می ‌افغانستان و ارتباط صمیمانه با رهبر شهید آن، استاد 
مزاری و سایر رجال برجستۀ سیاسی افغانستان که از جایگاه اجتماعی و سیاسی بالایی برخوردار 
بودند و ‌آیت‌الله محقق خراسانی از مبلغین و استوانه‌های تحکیم‌بخش آن بود، باز هم اوست که 
خواسته‌های شخصی خویش را مطرح ‌نمی‌کند و با زندگی زاهدانه در مسیر انجام مسئولیت دینی و 

ملی و انسانی خویش با ثبات قدم و استوار گام بر ‌می‌دارد و خم به ابرو ‌نمی‌آورد.
البته برخی از شخصیت‌های بلندپایۀ حزب وحدت اسلامی افغانستان از جمله استاد محمدکریم 
خلیلی، استاد حاجی محمد محقق و مرحوم استاد عرفانی در مشهد با رفتن به منزل و دیدار از ایشان 
و تقدیم تحفه‌هایی، از این ‌اندیشمند فرزانه تکریم و تجلیل نمودند؛ اما ‌آیت‌الله محقق خراسانی 
هیچ‌گونه انتظاری از دیگران نداشت. این چنین زندگی است که مصداق »عاش سعیداً و مات سعیداً« 
‌می‌باشد و الگوی عملی را برای ما ترسیم ‌می‌کند و به عنوان یک شخصیت همیشه‌زنده در برابر 

دیدگان ما قرار می‌دهد.
6. دادخواهی از مظلوم

شیوۀ زندگی مردان خدا در تأسی به اهل بیت‌)ع( نهفته است، آنگاه که امام سجاد در آخرین وصایای 
هَ«،1 فرزندم بپرهیز از ستم به  به فرزندش ‌می‌گوید: »یا بُنَی إِیاک وَ ظُلْمَ‏ مَنْ لَ یجِدُ عَلَیک نَاصِراً إِلَّ اللَّ

1. کلینی، محمد بن یعقوب،همان، ص 331.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 35

کسی که جز خدا یار و یاوری ندارد، منشور دفاع از مظلوم و دادخواهی از ستمدیده را فریاد ‌می‌کند.
محقق خراسانی که خود از تبار ستمدیدگان تاریخ است، هرگز ظلم بر انسان مظلوم را بر ‌نمی‌تابد و 
همچون مولایش حسین‌)ع( صدای رسا در دفاع از مظلوم ‌می‌شود. یکی از هم‌شهریان و نزدیکانش 

نقل ‌می‌کند:
»زمانی بود که در مشهد، مهاجرین افغانی را اذیت و آزار و رد مرز ‌می‌کردند )ظاهراً سال 73 
بود(. این موضوع به سید باقر شیرازی فرزند ‌آیت‌الله سید عبدالله شیرازی رسید، ایشان در اعتراض 
به این عمل جلسه‌ای ترتیب داد و از استاندار برای پاسخگویی دعوت کرد؛ اما به جایش فرماندار 
آمد. من و ‌آیت‌الله محقق خراسانی و نهضت یکه‌ولنگی و یک نفر دیگر هم منزل سید باقر شیرازی 

رفته بودیم.
سید باقر اعتراض کرد که چرا این افغانی‌های بیچاره را این قدر اذیت ‌می‌کنید، این‌ها شیعه‌اند، 
این‌ها مظلوم‌اند. به ایران به عنوان یک کشور اسلا‌می ‌و شیعی پناه آورده‌اند و شما مهاجرین را هر جا 
گرفته و رد مرز ‌می‌کنید، این زیبندۀ یک کشور اسلا‌می ‌نیست. مطالب زیادی گفت تا این‌که ‌آیت‌الله 

محقق خراسانی یک مرتبه برزخ شد و بلند شد و گفت:
اگر من ‌می‌دانستم دولت ایران با مهاجرین افغانی این‌گونه رفتار ‌می‌کند به این‌ها ‌می‌گفتم به ایران 
نیایید. به هر جای دنیا پراکنده ‌می‌شوید، پراکنده شوید؛ اما به ایران نیایید، این‌جا جای شما نیست. 
حرف من در آن‌ها نفوذ داشت، این حرف را کسی دیگر ‌نمی‌تواند به یک فرماندار ایرانی بگوید؛ اما 

آقای خراسانی با شدت و عصبانیت این حرف را گفت.1«
این‌گونه دفاع شجاعانه و بیان حقایق، تبلور روحیۀ آزادگی و دادخواهی از مظلوم است.

7. خستگی‌ناپذیری در همۀ عرصه‌ها
او عالمی ‌است وارسته و مجاهدی است خستگی‌ناپذیر، فقیهی است ارجدار و خطیبی نامدار. از 
لحظه‌ای که قدم در دانشگاه بزرگ اسلا‌می‌ گذاشت، خود را سرباز استوار یافت که در تما‌می ‌سنگر‌ها 
آماده بود چه در سنگر تحصیل و تدریس و چه در عرصۀ تبلیغ و تألیف و سیاست و اجتماع. چه 
شهرها که نرفت و چه کشورها که در نوردید تا پیام مکتب اسلام را برساند و آن‌چه لازم است ترویج 

نماید.
آن روز که 10 ساله بود و تحصیل را آغاز کرد، شوق و ذوق، جدّ و جهد بال پروازش بود و آن‌گاه 
که تدریس را انجام داد، نوآوری و استدلال، مهربانی و راهنمایی همراهش بود و آن وقتی که بر فراز 
منبر تبلیغ را آبرو داد، هیچ‌گاه عرق شرم بر جبین نورانی‌اش جاری نشد و آن هنگا‌می‌که در اجتماع و 
سیاست قدم گذاشت هرگز دنبال نام و نان نبود و خود را محصور جناح بندی کاذب نکرد و در همۀ 

1. گرفته‌شده از خاطرات آقای ناصری کرمانی.



36 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

این عرصه‌ها او هم‌چنان بالنده، سازنده، تابناک، متحرک، جهت‌دهنده، هدفمند و خستگی‌ناپذیر بود 
و امید‌بخش و امید‌آفرین. این مهم ممکن نبود جز با ایمان قوی به رحمت کردگار لم‌یزلی که فرمود: 
ذِینَ هُمْ مُحْسِنُونَ  قَوْا وَ الَّ ذِینَ اتَّ هَ مَعَ الَّ هُمْ سُبُلَنَا )عنکبوت، ‌69(. إِنَّ اللَّ ذِینَ جَاهَدُوا فِینَا لَنَهْدِینَّ وَ الَّ

)نحل، 128(.
گفتار چهارم؛ فعالیت‌های اجتماعی

در میان فرزانگان علم و دانش ‌اندک‌اند افرادی که هم جامع معقول و منقول باشند و هم صاحب‌قلم 
و زبان‌آور در تدریس و تبلیغ و هم فعال و تگاپوگر در عرصۀ اجتماعی و سیاسی. ‌آیت‌الله محقق 
خراسانی همۀ این ابعاد را داشت و از این جهت منحصر‌به‌فرد در میان هم‌دوره‌ای‌های خودش بود.
بارزترین نماد فعالیت اجتماعی او حضور بر فراز منبر و تبلیغ بلیغ و خطابۀ غرّای اوست که 
گویی تنها تخصص و تبحر او در این عرصه است. آن‌گونه بیانش سحر‌آمیز است که همۀ سخن‌دانان 
نکته‌سنج را به پای منبرش جذب می‌کرد و همۀ طلاب جوان را فریفتۀ وعظ و نصیحتش. در زمان 
حضورش در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف و در جوار بارگاه ملکوتی امیر بیان، امیر مؤمنان علی )ع( 
همزمان با تدریس دروس سطح عالی و خارج فقه و اصول و اشتغال به تألیف، از مهمترین برنامۀ 

زندگی‌اش تبلیغ و سخنرانی بود.
1. محقق خراسانی؛ خطیب نامدار در نجف

به اقرار و اعتراف بسیاری از شخصیت‌های علمی و سرشناس حوزۀ علمیۀ نجف اشرف، مجلس 
وعظ و خطابۀ این عالم فرزانه هم از نظر کمیت و تعداد مخاطبان و تعدد و تنوع مجلس و هم از نظر 

کیفیت و محتوا از بهترین و معروف‌ترین مجالس آن زمان بود.
ایراد خطابه و  به  فارسی  زبان عربی و  به دو  نامدار در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف  این خطیب 
سخنرانی می‌پرداخت و لؤلؤ منظوم و در منثور از لسان مبارکش برای تشنه‌کامان سخن بلیغ و مطالب 
عمیق گسترانیده می‌شد و منبر عجیب و غریب داشت. یکی از مکان‌های مهمی که در آن‌جا منبر 

داشت، مدرسۀ قوام، جنب مرقد شیخ طوسی در نجف اشرف بود.
وقتی علما و طلاب از برنامۀ سخنرانی ‌آیت‌الله محقق خراسانی اطلاع می‌یافتند، با عشق و 
علاقۀ زایدالوصفی در آن‌جا حضور می‌یافتند و هم‌چنین بسیاری از علمای حوزۀ علمیۀ نجف اشرف 
از جمله ‌آیت‌الله فاضل لنکرانی، صدرا بادکوبه‌ای، شاهرودی و ‌آیت‌الله خویی‌ می‌گفتند: از همۀ 

کلمات این آقا بوی اجتهاد می‌آید.1
مخاطبان او در مجلس خطابه‌اش از علمای کشورهای مختلف؛ ایران، پاکستان، هند، عراق، 

1. گرفته‌شده از مصاحبه با آیت‌الله اسلامی شهرستانی.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 37

افغانستان بود و بیش از هزار نفر شرکت می‌کردند. ‌آیت‌الله صدرا بادکوبه‌ای که از معاصرین ‌آیت‌الله 
خویی و از اساتید معروف در فقه و اصول و فلسفه در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف بود؛ یکی از مستمعین 
دلداده به منبر و خطابۀ ‌آیت‌الله محقق خراسانی بود. ایشان در برخی از بیانات‌شان در مورد خطابۀ 
این خطیب نامدار می‌گفت: ایشان علاوه بر مقام علمی، در ادبیات فارسی چنان مسلط است که یک 
معنا و یک مضمون را هر طور که دلش بخواهد می‌پیچاند و می‌چرخاند، من نبوغ خاصی را در ایشان 

می‌بینم.1
‌آیت‌الله خراسانی به زبان عربی کاملًا تسلط داشت و بسیار فصیح و حماسی و شور‌انگیز و 
پرحرارت سخن می‌راند. در ایام محرم در شب و روز هشت الی ده منبر می‌رفت، برای عرب‌ها به زبان 

عربی و برای فارسی‌زبان‌ها به زبان فارسی سخن می‌گفت.
در یکی از روزهای محرم در منزل ‌آیت‌الله خویی بودیم و تعدادی از بزرگان و آیات و شاگردان 
ایشان هم حضور داشتند. مراسم عزاداری امام حسین‌)ع( در مدرسۀ پاکستانی‌ها )قوام( که جنب 
بیت ایشان بود شروع شد و صدای بلندگو به صورت واضح در منزل ‌آیت‌الله خویی شنیده می‌شد. 
وقتی سخنرانی ‌آیت‌الله محقق خراسانی شروع شد، ‌آیت‌الله خویی اطرافیان و حاضرین را امر به 
سکوت کرد که اجازه دهند به سخنرانی ایشان گوش فرا دهد. از اول تا آخر سخنرانی را گوش دادند 
و خیلی هم گریه نمودند به گونه‌ای که قطرات اشک مانند باران بر صفحۀ گونه‌های‌شان جاری شد. 
بعد از پایان سخنرانی خطاب به مجلس گفت: من در عمرم نه در عرب و نه در عجم مانند این محقق 

خطیب و سخنران ندیدم.2
حضور شخصیت‌های علمی و سیاسی جهان اسلام هم چون آیات عظام امام خمینی، خویی، 
شهید صدر و شاهرودی و سایر‌ اندیشمندان حوزۀ علمیۀ نجف اشرف در سخنرانی‌های ‌آیت‌الله 
محقق خراسانی گواه روشن و دلیل محکم بر محتوای عمیق، بیان رسا، زبان گویا و ارزشمندی 

مجلس خطابه این فقیه ارجدار است.
خاطرۀ استاد ناصری در این زمینه شنیدنی است:

با رحلت ‌آیت‌الله حکیم که مرجع بزرگ جهان تشیع و رکن اعظم حوزۀ علمیۀ نجف اشرف بود، 
همه عزادار شدند و غم و ‌اندوه بر همه سایه افکنده بود و علما و طلاب کشورهای اسلامی اعم 
از عرب‌ها، پاکستانی‌ها، ایرانی‌ها، هندی‌ها و علما و طلاب افغانستانی هر کدام به نوبۀ خود برای 
‌آیت‌الله حکیم‌ مراسم فاتحه برگزار کردند. در مراسمی که از سوی علمای افغانستان برگزار شده بود 
و سخنران آن ‌آیت‌الله محقق خراسانی بود، عرب‌ها دسته‌دسته از هر قبیله و عشیره با پرچم‌های 

1. گرفته‌شده از مصاحبه‌ با آقای واعظی شهرستانی.

2. گرفته‌شده از مصاحبه با آقای ناصری یکه ولنگی.



38 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مخصوص می‌آمدند. علما و طلاب و حضرات آیات عظام امام خمینی، خویی، شاهرودی و سایر 
آیات عظام و پسران مرحوم ‌آیت‌الله حکیم نیز در مراسم حضور داشتند.

وقتی ‌آیت‌الله خراسانی بالای منبر رفت و شروع به خطبه نمود، ناگهان شخص عربی فریاد زد 
و با ناراحتی و افسوس گفت: واعجبا! چه خبر شده امروز آقای حکیم از دنیا رفته، گویا تمام عرب 
از دنیا رفته، کسی نیست که در مراسم ایشان سخنرانی کند که حال یک عجم، آن هم یک افغانی، آن 

هم با این جثۀ کوچک سخنرانی می‌کند؟
سید یوسف پسر مرحوم ‌آیت‌الله حکیم نگاهی به آن عرب کرد و گفت: یا عمی اسکت أنت تعرف، 
أنا اعرف. تو ایشان را می‌شناسی یا من می‌شناسم؟ آن عرب ساکت شد. ‌آیت‌الله محقق خراسانی 
وقتی سخنانش اوج گرفت و اوصاف مولا امیر المؤمنین‌)ع( را به ‌آیت‌الله حکیم تطبیق می‌کرد، 
همان عرب با احساسات تمام از جا حرکت کرد خطاب به مردم گفت: ایها الناس أنا کاذب، من دروغ 
گفتم هذا السید، هذا الشیخ، هذا الخطیب عین العرب، قلب العرب، لسان العرب! پس از این‌که این 

حرف‌ها را گفت، ساکت شد و نشست.1
2. نو‌آوری‌های تبلیغی

یک. آشنایی با دانش روز
یکی از ویژگی‌های مهم فیلسوف، فقیه، اصولی و خطیب نامدار ما به‌روز بودن او و اطلاعات جامع 
ایشان از مسائل علمی روز دنیا بود. در بیت امام خمینی‌ ایشان به یک مناسبت سخنرانی کردند که 
در آن‌جا هم مسائل علم و فلسفه و کلام را با مسائل جدید و علمی روز مطرح می‌کردند. آن هم به 
صورت بسیار زیبا و جذاب. پس از پایان سخنرانی، همه به احترام ایشان ایستادند و راه را باز کردند 
تا ایشان در کنار ‌آیت‌الله سید مصطفی خمینی فرزند ارشد امام خمینی جلوس نماید. آقا مصطفی 

پیشانی علامه محقق را بوسید و به زبان عربی گفت: الحق و الإنصاف أنت لسان الأفغانیین.2

دو.‌ تسلط به دو زبان فارسی و عربی
‌آیت‌الله خراسانی تکلم به زبان عربی را بهتر از زبان مادری می‌دانست و بلد و مسلط برآن بود. این 
ویژگی، منبر و خطابۀ استاد را چندین برابر جذاب و پرمخاطب کرده بود و ایشان را از چهره‌های 
بسیار تاثیرگذار نموده بود به همین دلیل وقتی که شیعیان کویت از محضر مرجع صاحب نام حضرت 
‌آیت‌الله العظمی خویی درخواست مبلغی را می‌نمایند که هم مسلط به زبان عربی باشد و هم توانایی 
بالای علمی را دارا باشد تا بتواند پاسخگوی شبهات مخالفین باشد، معظم‌له با اعضای دفترشان 

1. همان.

2. همان.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 39

تشکیل جلسه داده و می‌فرماید: خطیبی که هم در عرصۀ علمی توانمند باشد و هم در عرصۀ تبلیغی 
مسلط به دو زبان عربی و فارسی باشد، غیر از شیخ عیسی محقق افغانی کسی را در بین عرب و 

عجم سراغ نداریم.
یبایی در بیان و فصاحت کلام سه. ز

فصاحت در گفتار و بلاغت در کلام عامل مهمی در زیبایی خطابه است که شخص خطیب را قادر 
می‌سازد تا مفاهیم و مقاصد را در قالب بدیع و شورانگیز و الفاظ دل‌نشین بریزد و روان و اندیشۀ 
مخاطبین را تسخیر نماید. براساس نیاز و سطح فهم مخاطب سخن بگوید. تبحر و تخصص ‌آیت‌الله 
محقق خراسانی در آن وادی آن‌قدر عالی بود که آفرینندۀ کلام و خلاق سخن بود و بیانش سحر بود 

و اعجازگر که جمعیت انبوهی از عالمان و جوانان را افسون کلامش می‌کرد.
3. ایدۀ تشکیلاتی و انسجام نیروهای فکری

ایده‌های  از  تشکیلاتی  سازوکار  ایجاد  و  توانمند  و  متعهد  افراد  تقویت  و  امور  سامان‌دهی  و  نظم 
می‌شود. اشاره  نمونه  عنوان  به  آن‌ها  از  برخی  به  که  است  والامقام  شخصیت  این  اجتماعی 

یک. حمایت از »موکب شباب‌الهزاره«
در ایام عزاداری در محرم و صفر بین مردم عراق و شیعیان کشورهای اسلامی مقیم در عراق رسم بود 
که هر‌کدام دسته‌جات سینه‌زنی و عزاداری به نام »موکب« داشته باشند؛ مثلًا موکب الشباب‌الفاضلیه، 
العماره و... به همین خاطر عده‌ای از کسبه‌کاران، جوانان طلبه و غیرطلبۀ هزارۀ افغانستانی جمع 
شدند و تصمیم گرفتند که به عزاداری‌شان انسجام ببخشند؛ لذا »موکب شباب‌الهزاره« را تشکیل 

دادند.
محقق خراسانی با روحیۀ جوان‌گرا و اعتقادی که به کار تشکیلاتی و منسجم داشت، از این‌گونه 
حرکت‌ها هم حمایت می‌کرد و هم آنان را تشویق می‌نمود. هر چند بعضی از افراد مغرض به این 
تشکل مذهبی، رنگ سیاسی دادند و تبلیغ کردند که تشکلی به این نام و عنوان در نجف اشرف علیه 
دولت حاکم در افغانستان که ظاهر شاه بود، فعالیت دارد، در نتیجه سفیر وقت افغانستان در عراق 
که شاعر نامدار، استاد خلیل‌الله خلیلی بود، براساس دستوری از کابل برخی شخصیت‌های مهم 
افغانستان از جمله ‌آیت‌الله مدرس افغانی را احضار نموده بود که ایشان هم فرموده بود، آن یک هیات 

مذهبی است و بس.1
دو. گره‌گشایی از مشکلات طلاب

با این‌که ‌آیت‌الله محقق خراسانی، تولد یافته در مشهد بود و تابعیت ایران را داشت؛ اما هم‌چنان نسبت 
به افغانستان علاقه‌مند بود، به همین جهت با شخصیت‌های افغانستانی از جمله آقای خلیل‌الله 

1. گرفته‌شده از مصاحبه با استاد واعظی شهرستانی.



40 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

خلیلی سفیر وقت در بغداد رابطۀ حسنه داشت؛ چون سفیر یک شخصیت فرهنگی و شاعر نامدار 
افغانستان بود، به علما و به خصوص به فرزانگان علمی کشورش همچون علامه مدرس افغانی و 
محقق خراسانی احترام ویژه‌ای را ابراز می‌کرد. اگر برای علما و طلاب در زمینۀ گذرنامه و یا اقامت 
مشکلی پیش می‌آمد با سفارش محقق خراسانی، از طرف سفارت همکاری خوبی صورت می‌گرفت 
و مشکل آنان حل می‌شد. این روحیۀ خدمت‌رسانی به دیگران تا آخر عمر شریف ایشان ماندگار بود 

و از آن لذت می‌برد.
سه. تکریم شخصیت‌های علمی و انقلابی

از دیگر فعالیت‌های اجتماعی فقیه و فیلسوف ارج‌دار ما علاقۀ خاص ایشان به تکریم از علمای 
سرشناس کشورش افغانستان بود. این رویکرد متواضعانۀ او شاید دو دلیل داشت:

یکی این‌که به جوانان و مردم مظلومش هویت بدهد تا عقبۀ علمی و فرهنگی خودشان را فراموش 
نکنند. دیگر این‌که الگو‌سازی نماید تا تکریم از شخصیت‌های علمی در بین مردم نهادینه گردیده و 
تبدیل به یک فرهنگ عمومی شود. به همین خاطر هنگامی که علامه شهید سید اسماعیل بلخی 
به عراق و نجف اشرف آمد، ‌آیت‌الله خراسانی در معرفی ایشان نقش مهمی داشت و در برنامه‌های 

مختلف از شخصیت او تبلیغ نموده و کارهای انجام‌شده توسط شهید بلخی را یادآوری می‌کرد.
مورد دیگر از این‌گونه فعالیت‌های اجتماعی او که نشان از تواضع و فروتنی و در عین حال علاقۀ 
او به تکریم علما را آشکار می‌سازد؛ حضور در مجالس استقبال و نشست و برخاست با ‌آیت‌الله سید 
حسن رئیس یکه‌ولنگی است. محقق خراسانی در این‌گونه محافل ضمن دیدار و تجلیل از علمای 
فعال افغانستان و اطلاع یافتن از اوضاع منطقه و مردم آن‌سامان راهکارهای دلسوزانه‌ای را برای حل 

مشکلات جامعۀ تشیع افغانستان مطرح می‌کرد.
4. ترویج مرجعیت در جهان تشیع

مرجعیت دینی در جهان تشیع جایگاه والا و مقام رفیع است که در عصر غیبت امام معصوم و محبت 
الهی عنوان نایب عام را دارد. از‌این‌رو، شیعیان و جامعۀ روحانیت و حوزه‌های علمیه، همواره به این 
مقام با حساسیت خاص دینی توجه نموده و ضمن دریافت احکام و مسائل شرعی مورد نیاز از مراجع 

دینی، نسبت به مسائل روز و سیاسی و سرنوشت جمعی نیز، گوش به فرمان آنان است.
حوزۀ علمیۀ نجف اشرف که باسابقه‌ترین نهاد علمی روحانیت در جهان تشیع است؛ در بستر 
تاریخ چندین هزار سالۀ خود، مجتهدان برجسته و مراجع دینی معروفی را پرورانده که نام و آوازۀ بلند 
آنان را اکثر دین‌داران شریعت‌مدار می‌شناسند. از جملۀ آنان آیات عظام حکیم، امام خمینی، خویی، 

محقق کابلی و... هستند.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 41

آن‌چه که در این نوشتار مدنظر است، نقش عالمان دلسوز و جامعۀ روحانیت در احیاء و ترویج 
مرجعیت دینی در میان مردم و حمایت از آنان است. در این خصوص تلاش و مجاهدت جامعۀ 
روحانیت افغانستان در ترویج و حمایت از مرجعیت دینی کمتر مورد توجه قرار گرفته و گاهی نیز، 
به فراموشی سپرده شده است، در حالی‌که روحانیون تشیع افغانستان در تحکیم و ترویج و حمایت 
مرجعیت دینی، همیشه فعال و تأثیرگذار بوده‌اند که اینک به نمونه‌های از این فعالیت با تأکید بر 

مجاهدت خالصانه و ‌اندیشمندانۀ علامه محقق خراسانی اشاره می‌گردد:
یک. حمایت از مرجعیت ‌آیت‌العظمی حکیم

در حمایت از مرجعیت ‌آیت‌الله حکیم، جامعۀ روحانیت افغانستان به خصوص بزرگانی همچون 
‌آیت‌الله سید محمد‌سرور واعظ بهسودی، ‌آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی، ‌آیت‌الله محمدعلی 
مدرس افغانی، شیخ علی‌جمعه ترکستانی، شیخ سلطان ترکستانی و غیره نقش مؤثری داشتند. این 
امر که پس از فوت ‌آیت‌الله العظمی سید ابوالحسن اصفهانی، مرجعیت از ایرانی‌ها به یک سید عرب 
آن هم با حمایت روحانیت افغانستان انتقال یافته بود، برخی از علمای ایرانی را عصبانی و وادار به 

واکنش کرده بود. خواندن خاطرۀ زیر جالب است: آقای خراسانی خودش نقل می‌کرد: 
یک وقتی با سید محمد محقق دایزنگی پسر شاه مختار پیتاب‌جوی ورس نزد شیخ نصرالله 
خلخالی رفتیم. ایشان آخوند تاجر و از بزرگان نجف بود. اگر مجتهدی را شیخ نصرالله خلخالی تأیید 
نمی‌کرد، مرجعیت او مطرح نمی‌گردید. وقتی در محضر او نشستیم به محض این‌که ما را دید، زبان به 
شماتت ما گشود و به همین تعبیر گفت؛ خدا لعنت کند شما افغانی‌ها را. گفتیم: آ شیخ چه شده این 
قدر عصبانی هستی؟ گفت: شما حکیم را که یک سید عرب است سرکار آوردید. اگر شما افغانی‌ها 
نبودید، هیچ‌کس حکیم را نمی‌شناخت، شما ریاست و حکومت هزار سالۀ دینی را که مال عجم بود 

به عرب‌ها دادید.1«

دو. حمایت از مرجعیت امام خمینی
پس از رحلت ‌آیت‌الله العظمی حکیم، دربارۀ مرجعیت اعلی در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف سکوتی 
علمای  هم  باز  نمی‌گرفت.  انجام  تبلیغ  خاصی  شخصیت  از  گسترده  صورت  به  و  شد  حکم‌فرما 
افغانستان و جامعۀ روحانیت این سامان بود که برای طرح مرجعیت شخصیت‌های مبرز آن دوره، 
فریادشان را بلند کردند؛ اما با این تفاوت که این بار بین علمای افغانستان در ترویج مرجعیت آیات 
عظام: خویی و امام خمینی تا حدی اختلاف پدید آمد. دسته‌ای از علما از مرجعیت آقای خویی 
و عدۀ دیگر از مرجعیت امام خمینی دفاع می‌کردند،‌ آیت‌الله مدرس افغانی طرفدار آقای خویی و 

1. گرفته‌شده از مصاحبه با آیت‌الله ناصری کرمانی.



42 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

آیت‌الله محقق خراسانی طرفدار امام خمینی بود.1
با این‌که این دو شخصیت مهم و علمی در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف ایرانی بودند؛ اما جامعۀ روحانیت 
افغانستان در ترویج مرجعیت آن دو استوانۀ علم از هیچ‌گونه تلاش و کوششی فروگزار ننمودند و 
دلیل آن هم این بود که مردم ما و علمای جامعۀ ما همیشه تفکر آرمانگرایی داشته و به دور از روحیۀ 

ناسیونالیستی می‌زیسته‌اند و تابع مصالح اسلامی بوده‌اند.
تفاوت عمدۀ ‌آیت‌الله خویی و امام خمینی در این نگرش بود که ‌آیت‌الله خویی بیشتر طرفدار ریاست 
دینی و مرجعیت علمی به نظر می‌رسید و بین علمای ایران، هند و پاکستان هم طرفداران زیادی داشت؛ 
امام خمینی بیشتر طرفدار زعامت جامعۀ اسلامی و تطبیق حکومت دینی بر جامعه بود و در نجف اشرف 

در میان علما از طرفداران کمتری برخوردار بود.
در چنین اوضاع و احوالی که در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف در تعیین مرجعیت پس از رحلت 
بود.  آمده  تا حدی اختلاف پیش  بود، تحیر و سرگردانی و  آمده  به وجود  غم‌انگیز ‌آیت‌الله حکیم 

است: امام خمینی جالب  با  دیدارشان  از  کرمانی  ناصری  مشاهدات ‌آیت‌الله 
»به یاد دارم وقتی نزد امام خمینی رفتیم، ایشان ما را نصیحت کرد که شلوغ و کشمکش نکنید. 
مرجعیت چیزی است و ادارۀ حوزه چیز دیگر، هر کسی مجتهد است، مجتهد است؛ اما حوزۀ نجف 
اشرف را تا پسران آقای حکیم اداره نکنند، ما نمی‌توانیم اداره کنیم، این‌ها عرب‌اند. حسن بکر رئیس 
جمهور عراق و صدام معاون او نسبت به حوزۀ علمیه حساس شده و می‌خواهند بعد از فوت آقای 
حکیم حوزه نابود شود. بنابراین، حوزه در خطر است. بروید دامن بیت حکیم را بگیرید. پسران 
حکیم می‌توانند حوزه را اداره کنند. وقتی آقای خمینی این حرف را گفت تعداد حدود 10 نفر از علما 
و بزرگان از جمله شیخ محمدتقی واعظی از بهسود و شیخ صفر عالمی پیش سید یوسف پسر بزرگ 
آقای حکیم رفتیم و گفتیم ما آمده‌ایم که شما به عنوان مرجع ما را هد‌ایت بدهید. آقای خمینی هم 

شما را تأیید کرده است.
سید یوسف گفته بود: من مجتهد نیستم امروز آقای خویی اعلم است پیش خویی بروید. این 
بزرگان گفتند ما از بیت آقای حکیم ناامید شدیم، سپس حضور آقای خویی و آقای خمینی آمدیم. 
تبلیغات از ‌آیت‌الله خویی و امام خمینی شروع شد.2« باور عمیق علامه محقق خراسانی به مرجعیت 
امام خمینی و این‌که او قهرمان مبارزه با ظلم و استبداد است و ‌اندیشۀ والای نجات مسلمین را در سر 
دارد از اعماق درون و قلب و جان او بود، به همین دلیل از چندین جهت در راستای ترویج، تحکیم، 

حمایت از امام خمینی تلاش کرد و این کار از چند جهت صورت گرفت:

1. همان.

2. همان.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 43

الف. تبلیغ از مرجعیت امام خمینی
در آن دوران از کشورهای اسلامی و از افغانستان و ایران زواران زیادی به عتبات عالیات می‌آمدند و 

این فرصت مناسبی برای آشنا نمودن آنان با مقام مرجعیت و تبلیغ از او بود.
‌آیت‌الله محقق خراسانی در این میدان گوی سبقت را از سایر علما ربوده بود و در منابر و مساجد زبان 
گویای تبلیغ از مرجعیت امام خمینی بود نه تنها برای زواران عتبات عالیات، بلکه در حوزۀ علمیه و 
در مساجد و در ایام تبلیغ به صورت پرشور از امام خمینی توصیف و تمجید می‌کرد و مرجعیت او را 

مطرح می‌کرد.
وی در عین احترام به همۀ مراجع و شخصیت‌های طرازاول در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف در دفاع از 
مرجعیت امام خمینی بسیار داغ و آتشین و پرحرارت سخن می‌گفت و از جمله این شعر معروف را 

می‌خواند:
دانۀ فلفل سیاه و خال مهرو‌یان سیاه

هر دو یکرنگ است؛ اما این کجا و آن کجا؟
این شعر را با صدای بلند می‌خواند و می‌گفت: خمینی کسی دیگر است، خمینی چیز دیگری 
است. در بسیاری از منابر ایشان از جمله در مدرسۀ قوام و مدرسۀ بزرگ آخوند سید مصطفی پسر 
ارشد امام خمینی زیر منبر ‌آیت‌الله محقق خراسانی حضور می‌یافت و به سخنان او گوش فرا می‌داد.1
تبلیغ گستردۀ محقق خراسانی از مرجعیت و شخصیت امام خمینی در کنار همراهی علمای 
افغانستان از جمله شهید عبدالعلی مزاری، استاد عرفانی یکه‌ولنگی، واعظی شهرستانی، عباس 
فرقانی، سید غلام‌حسین موسوی، ‌آیت‌الله ناصری کرمانی و... تأثیر به سزایی در ترویج مرجعیت 

ایشان داشته است و امید هستۀ مرکزی اطرافیان امام خمینی را چندین برابر کرده است.

ب. حمایت از مرجعیت امام خمینی
ترویج  پرتلاش  از حامیان صادق و  نیز ‌آیت‌الله محقق خراسانی  تبلیغ، در صحنۀ عملی  بر  علاوه 
مرجعیت امام خمینی بود. در نجف اشرف منطقه‌ای است به نام »جدیده« که ساکنان آن‌جا شیعیان 
هزاره و خاوری‌ها بودند و »حسینیۀ سجادیه« را تأسیس کرده بودند، محقق خراسانی با تعدادی از 
کسبه‌کاران توافق می‌کنند که امام خمینی را به منطقۀ جدیده دعوت نمایند. این کار صورت می‌گیرد و 
هنگام ورود چندین گوسفند را سر راه ایشان قربانی می‌کنند و استقبال پرشوری از امام خمینی به عمل 
می‌آورند. آن‌گونه تبلیغ صادقانه و این‌گونه حمایت‌های عملی از امام خمینی ایشان را به یک شخصیت 

محبوب نزد امام و پسر ارشدش آقای سید مصطفی خمینی و اعضای بیت امام تبدیل کرده بود.

1. گرفته‌شده از مصاحبه با استاد واعظی شهرستانی.



44 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حوزۀ علمیۀ نجف اشرف که از راه وصول و پرداخت وجوهات مسلمین از کشورهای مختلف 
اسلامی از جمله افغانستان که شیعیان آن همه ساله وجوهات شرعی خویش را از طریق وکلای 
مراجع وقت به آن‌جا گسیل داشته و می‌فرستادند، تأمین می‌شد، مع ذلک در پرداخت شهریه به 
طلاب علوم دینی یک نوع تبعیض ظالمانه صورت می‌گرفت و به طلاب افغانستان کمتر از دیگران 
شهریه می‌دادند. پس از تثبیت مرجعیت امام خمینی این رسم توزیع شهریه در دفتر ایشان هم اجرا 

می‌گردد.
امام خمینی عنوان  آنان گلایه‌ای را محضر  امثال  افغانی و  آیت‌الله محقق خراسانی و مدرس 
می‌کنند که ما از شما انتظار نداشتیم که با افغانی‌ها چنین برخوردی صورت بگیرد و نصف شهریۀ 
برادران ایرانی به آن‌ها داده شود. این‌که از سوی بعضی مراجع دیگر صورت می‌گیرد ما حرفی نداریم، 
ولی از سوی شما انتظار نداشتیم. حضرت امام خمینی معذرت‌خواهی می‌کند و می‌گوید: حالا این 

دفعه را بگیرید، دیگر تکرار نمی‌شود که واقعاً تکرار نشد.1
ج. همراهی با امام خمینی

شناخت ‌آیت‌الله محقق خراسانی از امام خمینی و اندیشه‌های علمی و سیاسی او در سطح دقیق 
و همه‌جانبه بود. خراسانی به خوبی شناخته بود که خمینی فقیه و ‌اندیشمند و سیاستمداری است 
که تبلیغ و حمایت از او بدون همراهی نمی‌تواند بار مسئولیت در قبال او را کم کند. از‌این‌رو، با 
صراحت و قاطعیت و بدون ترس و واهمه از حزب حاکم بعث در عراق و نظام شاهنشاهی در ایران 
از اندیشه‌های سیاسی امام خمینی حمایت نموده و همراهی خودش با راه و آرمان خمینی را نشان 

می‌دهد. در مسجد وسط جدیده سخنرانی می‌کرد و فریاد می‌زد:
آهای پسر پهلوی! برای تو همان ظرف شراب مناسب است تو لیاقت حکومت بر مردم را نداری. 

خبر نداری که با چه کسی طرف هستی. خمینی مسیح زمان است، تالی تلو امیر مؤمنان است.2«
بنابراین، حمایت همه‌جانبۀ فقیه، فیلسوف، ادیب و خطیب نامدار، از مرجعیت مراجع آن زمان 
به‌ویژه امام خمینی که نزد او جایگاه ممتازی دارد، نشان از ‌اندیشۀ متعالی و زمان‌شناسی اوست که او 
را به یک عالم و شخصیت فراملی جلوه داده و نمادی از احساس مسئولیت در امور دینی و در قبال 

سرنوشت سیاسی جوامع اسلامی قرار داده است.
4. حمایت از مرجعیت ‌آیت‌الله محقق کابلی

همان‌گونه که گفته شد محقق خراسانی به وطن آبایی خود افغانستان تعلق خاطر ویژه‌ای داشت و 
مهاجرت‌های پیاپی و تابعیت ایران هیچگاه از محبت او به وطن و وطنداران مظلومش نکاهید. با 

1. همان.
2. گرفته‌شده از مصاحبه با آیت‌الله ناصری کرمانی.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 45

این‌که او‌ اندیشۀ اسلامی و شناخت عمیق از مکتب اسلام داشت و خود را در حصار جغرافیا و قوم 
و تبار خاص محصور نکرده بود؛ اما پناهگاه مطمئن و دلسوز و امیدآفرین جامعۀ مظلوم خویش هم 
بود. از‌این‌رو، وقتی که از افغانستان و هزاره‌ها سخن به میان می‌آمد او را شوق مضاعف فرا می‌گرفت 
که لب گشاید و نغمه‌خوان رنج‌ها، محرومیت‌ها، ظلم‌ها، حق‌کشی‌ها باشد و صلای امید، احیای 
هویت، رفتن به جلو، نجات از سانسور شدن، تحقیرها و رسیدن به قله حقیقی منزلت و شخصیت 

ملت‌اش، می‌شد و آرامش و غرور و دل‌گرمی به آینده طنین حنجره‌اش بود.
طنین صدای ‌آیت‌الله محقق خراسانی در تبلیغ از مرجعیت ‌آیت‌الله العظمی محقق کابلی »مدظله 
العالی« و تثبیت آن ماندگارترین خدمت در تحقق مرجعیت در افغانستان است که تهداب گذاری آن 
توسط شهید وحدت ملی استاد عبدالعلی مزاری‌ گردیده بود و از ‌اندیشه‌های سیاسی آن پرچمدار 
عدالت در افغانستان بود؛ اما تلاش علما و فضلای افغانستانی مقیم مشهد و قم با محوریت و تلاش 
صادقانۀ ‌آیت‌الله محقق خراسانی تکمیل‌کنندۀ آن حرکت بود. گفتگوهای صمیمانه و خلوص‌مندانه 
و در عین حال با دنیایی از احساس مسئولیت در مقابل مردم مسلمان و متدین کشورشان، شنیدنی 

است.
‌آیت‌الله ناصری کرمانی چنین می‌گوید: »زمانی که ‌آیت‌الله العظمی محقق کابلی در مشهد سی 
متری و طبقۀ فوقانی بانک سپه خانه داشت، ‌آیت‌الله خراسانی و من و شیخ غلام‌حسن فصیحی 
یکه‌ولنگی و چند نفر دیگر به دیدنش رفتیم و در یک نشست دوستانه صحبت‌هایی داشتیم تا این‌که 

سخن به این‌جا کشیده شد که ‌آیت‌الله محقق کابلی گفت:
ما به‌اندازه قمی‌ها ملاییم؛ اما ملت و مردم نداریم و الا این‌طوری روی زمین نمی‌ماندیم، این 
حرف گویا ‌آیت‌الله محقق خراسانی را آتش زد، گفت: ‌آیت‌الله کابلی شما اقدام کنید و قدعلم نمایید، 
تبلیغات از من، ‌آیت‌الله محقق کابلی به ‌آیت‌الله خراسانی گفت: شما از من ملّاتر هستید من مدتی 
افغانستان رفتم و آن‌جا رسائل و مکاسب درس گفتم و مشغول فعالیت‌های سیاسی و اجتماعی شدم. 
شما نجف بودید، در قم ماندید و در مشهد درس خارج گفتید، بنابراین، شما برای مرجعیت سزاوار 

ترید.
آقای خراسانی گفت: شرایط برای من فراهم نیست؛ مرجعیت بدون پول و بدون قوم نمی‌شود، 
من نه پول دارم و نه قوم پولدار. آقای خراسانی قبول نکرد. ‌آیت‌الله محقق کابلی قرآن طلب نمود و 
استخاره گرفت و قرآن تأیید کرد و از همان مجلس دو کار سرنوشت‌ساز و مهم آغاز گردید. آقای 
کابلی شروع به نوشتن رساله نمود و آقای خراسانی اقدام به تبلیغ از مرجعیت ‌آیت‌الله کابلی نمود 
و چنان تبلیغات جانانه از کابلی کرد که بی‌نظیر بود، حتی در بعضی منبرها تعبیر می‌کرد: استادم 



46 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حضرت ‌آیت‌الله العظمی محقق کابلی.1«
گفتگوی این دو شخصیت فرزانه و عالمان برجسته تابلویی از اخلاص، دردمندی، صداقت، 
تواضع، تکریم و احترام متقابل، توکل به خدا و عزم راسخ در تحقق هدف مشترک را پیش چشمان 

انسان حقیقت‌بین ترسیم می‌نماید.
قدم گذاشتن ‌آیت‌الله خراسانی در مسیر ترویج مرجعیت ‌آیت‌الله محقق کابلی نه به خاطر پایان 
دادن به محرومیت‌های علمی و اجتماعی مردم تشیع افغانستان بود؛ بلکه ناشی از تعهد و تخصص 
و جنبۀ کارشناس بودن و اهل خبره بودن او است. چه این‌که متصدی شدن امور دینی مردم و تبیین 
شریعت در قالب احساسات و صرفاً دفاع از حقوق انسانی و هویت‌بخشی به مردم نمی‌گنجد. در این 
وادی باید به دور از حب‌و‌بغض قوم و تبار و از سر اخلاص و جلب رضایت »الله« جل جلاله قدم 
گذاشت. ‌آیت‌الله محقق خراسانی به عنوان اهل خبره، مجتهد مسلم و عالم‌شناس، قدم در عرصۀ 
تبلیغ از مرجعیت ‌آیت‌الله العظمی محقق کابلی گذاشت و تا آخر هم بر سر این عهد و پیمان باقی 

ماند.
یکی از شخصیت‌های تلاش‌گر در مسیر مرجعیت ‌آیت‌الله کابلی و از یاران همیشگی معظم‌له 
از  با تشکیل جلسه و جمع نمودن بخش قابل توجهی  جناب آقای اخلاقی یکه‌ولنگی است که 
علمای افغانستانی مقیم قم از تصمیم ‌آیت‌الله محقق کابلی در عملی نمودن مرجعیت حمایت قاطع 
نمودند. ایشان برای اطمینان بیشتر و حصول نتیجه از ‌آیت‌الله خراسانی سؤال می‌کند و می‌پرسد:
»استاد، شما فعلًا مجتهد هستید و باید مجتهد را اهل خبره تعیین کند، حالا ما به این کاروان 
فقیه  شما  نظر  به  کابلی  محقق  واقعاً ‌آیت‌الله  آیا  نمی‌کنیم؟  پیدا  مشکلی  شرعاً  آیا  شدیم  ملحق 
جامع‌الشرایط و جایزالتقلید است؟ ‌آیت‌الله خراسانی می‌فرماید: من در این ده روزی که در قم در 
منزل معظم‌له اقامت داشتم، طی این ده روز صبح‌ها قبل از صبحانه با ‌آیت‌الله کابلی نبرد علمی 
داشتم. ‌آیت‌الله کابلی قهرمان فقه و اصول است. طی این ده روز با ‌آیت‌الله منتظری، مکارم شیرازی، 
سید محمد شیرازی، صانعی و... مباحثه داشتم. در نبرد علمی با ‌آیت‌الله مکارم شیرازی و صانعی و 
بقیه بزرگان کوتاه آمدند و آن‌گونه که انتظار داشتم، پاسخگو نبودند به جز ‌آیت‌الله منتظری، لذا به شما 
اطمینان می‌دهم که با ایمان و اعتقاد حرکت کنید. ‌آیت‌الله کابلی از نظر فقهی و اصولی قهرمان است 
و هیچ کمبودی از دیگر فقها و مراجع تقلیدی که در حوزۀ علمیۀ قم مشغول تدریس هستند ندارد.2«
العظمی محقق کابلی  بنابراین، محرک اصلی و عامل اساسی قبول مرجعیت توسط ‌آیت‌الله 
‌آیت‌الله خراسانی است و هم‌چنین در استواری و ثبات قدم دیگر علما در حمایت و تبلیغ از مرجعیت 

معظم‌له.

1. همان.
2. گرفته‌شده از مصاحبه با جناب حاجی آقای اخلاقی.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 47

یا تا پاکستان و قم 5. محقق خراسانی از خراسان و کویر و کنارۀ در
از ویژگی‌های برجستۀ مؤمنان رستگار وفاداری به عهد و پیمان است. ‌آیت‌الله محقق خراسانی بر 
سر پیمان در تبلیغ از مرجعیت چونان کوه استوار است و پس از جلسه در منزل مرجعیت در مشهد 
مقدس، سفر تاریخی خویش در این هدف الهی را آغاز و در جوار بارگاه ملکوتی حضرت فاطمه 
معصومه )س(، در قم در جمع باشکوهی از عالمان نخبه و فاضل با استدلال قوی، منطقی، فلسفی 
و عقلانی و تحلیلی از ضرورت ظهور مرجعیت و ثمرات و برکات آن توانایی‌های ‌آیت‌الله العظمی 
محقق کابلی سخن می‌گوید و همه را به تسلیم و قبول و همراهی وا می‌دارد و کلام سحر‌آمیزش بر 

قلب‌ها نفوذ و روزنۀ امید را در دل‌ها می‌گشاید.
1. اصفهان

در اصفهان، علما و مهاجرین با شکوه تمام از هیأت تبلیغی مرجعیت و ‌آیت‌الله محقق خراسانی 
استقبال نمودند. ایشان ضمن تأکید بر ضرورت ظهور مرجعیت از خطۀ خراسان کهن از ‌آیت‌الله سید 
سرور واعظ نیز حرفی به میان می‌آورد و از خاطرات نجف اشرف سخن می‌گوید و عنوان می‌کند که:
‌آیت‌الله واعظ وقتی نجف اشرف آمد، علمای بهسودی را تقسیمی داد من به او انتقاد کردم که شما 
باید به همۀ علمای افغانستان مساعده می‌دادی و اگر نداشتی اصلًا نمی‌دادی، تو چرا سید الأفغانیین 

نباشی که سید البهسودیین باشی.1
این روحیۀ ‌آیت‌الله محقق خراسانی نشان از فکر بلند و افق دید وسیع اوست، که منطقه‌گرایی را 
بر‌نمی‌تابد هر چند که ‌آیت‌الله سید سرور واعظ در آن زمان که تقسیمی داد، آن انگیزه را نداشته است 

و توجه به پیامد عملش نیز ننموده است.
2. بندر عباس

فقیه  و  نامدار  خطیب  و  ژرف‌نگر  فیلسوف  سفر  دیگر  محدودۀ  کویری،  مسیرهای  طی  از  پس 
مصلحت‌گرا، کناره‌های دریای نیلگون خلیج فارس و بندر عباس است؛ شهری که مردم غریب ما 
در پراکندگی هجرت‌نشینی خویش آن‌جا را نیز مأوا گزیده‌اند. در این‌جا نیز ‌آیت‌الله خراسانی و هیأت 
همراه با استقبال پرشور علما و مردم مهاجر روبه‌رو شدند و نسبت به ضرورت مرجعیت، اهداف و 

تقویت بنیان‌های دینی مردم دیندار کشورش سخن گفت.
3. تهران

در تهران، مهاجرین و علما در مرقد مطهر امام خمینی از فقیه فرزانه ‌آیت‌الله خراسانی و هیأت همراه 
استقبال به‌یادماندنی کردند و روح بلند و ملکوتی امام خمینی را که حدود 30 سال ‌آیت‌الله خراسانی 

1. گرفته‌شده از مصاحبه با جناب حاجی آقای اخلاقی یکه‌ولنگی.



48 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

همراهش و مروج و مبلغ مرجعیتش بود، گواه گرفتند که اینک این یار دیرین و خستگی‌ناپذیر هم‌چنان 
در ترویج مرجعیت در سایر نقاط نیز از پا نیفتاده و با شوق و ذوق زایدالوصف پرچم مرجعیت را در 

خراسان کهن به اهتزاز می‌آورد.
4. پاکستان

تابستان سال 1372 بود و حرارت مرجعیت، فقیه و اصولی، فیلسوف و مؤلف و خطیب نامور ما را 
به سوی سرزمین گرم پاکستان کشاند. ‌آیت‌الله محقق خراسانی با هماهنگی مرجعیت و با همراهی 
عده‌ای از دلسوزان و مخلصین خستگی‌ناپذیر همچون حجت الاسلام و المسلمین حاجی شیخ ناصر 
اخلاقی یکه‌ولنگی )معاونت محترم دفتر مرجعیت( و مسئول فعلی مجتمع علمی و فرهنگی امام 
صادق )ع( در بامیان، از تهران، آسمان را در‌نوردید و در کراچی فرود آمد. پیشاپیش آقای اخلاقی 
رفته بود و با همکاری مردم و بزرگان قوم هزاره و مؤمنین مقیم در پاکستان زمینۀ استقبال باشکوه در 

فرودگاه را آماده کرده بود.
حضور علما و شخصیت‌هایی از مجموعه نهادهای علمی و مردمی مانند دفتر حزب وحدت 
اسلامی افغانستان، دفتر نفاذ فقه جعفری، حوزۀ علمیه کویته، تنظیم نسل نو هزاره، صحنه‌های 
باشکوه و ماندنی را به وجود آورده بودند. ‌آیت‌الله خراسانی را با همراهی 150 وسایل نقلیه تا کویته 

نمودند. استقبال 
کویتۀ  در  و هدف‌مند ‌آیت‌الله محقق خراسانی  نشاط‌انگیز  و  پرشور  و  کم‌نظیر  سخنرانی‌های 
پاکستان در جمع مردم و اساتید دانشگاه و علما و تاجران در راستای ضرورت ظهور مرجعیت در 
کشور افغانستان و هویت‌بخشی به مردم هزارۀ آن‌سامان اشک شوق و نخل امید را بر دیدگان جاری 

و در دل‌ها زنده می‌کرد.
دلبستگی مردم هزاره در پاکستان به سرنوشت جمعی‌شان از طریق دیانت و حمایت از مرجعیت 
زمینه شد که هزار جلد رسالۀ توضیح‌المسائل مرجع عالیقدر جهان تشیع حضرت ‌آیت‌الله العظمی 
محقق کابلی در کویته چاپ و در اختیار مؤمنین علاقه‌مند قرار بگیرد، این در حالی است که در قم 
و مرکز حوزۀ علمیۀ شیعه در تاریخ کنونی اجازۀ چاپ داده نشده بود و تنها تعداد 50 رساله زیراکس 
شده بود. سفر ‌آیت‌الله محقق خراسانی به پاکستان برای ترویج مرجعیت بسیار پرثمر و بابرکت بود. 
بخش دیگر این سفر مربوط به جنبۀ مردمی و ارتباط با تشکل‌های مردم هزاره در کویته است که در 

قسمت بعدی به نگارش خواهد آمد.
بدون شک نقش ‌آیت‌الله محقق خراسانی در ترویج و تبلیغ و تثبیت مرجعیت چه در حوزۀ علمیۀ 
نجف اشرف و چه در قم بی‌بدیل و مثال‌زدنی است. حدود سی سال در کنار مرجع جهانی حضرت 
امام خمینی‌ و سایر مراجع و از دهۀ هفتاد به بعد در کنار مرجع عالیقدر حضرت ‌آیت‌الله محقق 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 49

کابلی از ویژگی‌های منحصر‌به‌فرد این شخصیت ‌اندیشمند، فرزانه، دلسوز و مصلحت‌نگر است که 
تربیت‌سازی  الگوسازی،  مظلوم‌یاوری،  دینی،  تعالی‌بخشی  هدف‌مندی،  ایمان،  صلابت،  تواضع، 
دینی، خود‌باوری مقید نشدن در حصار قوم و قبیله و محبوس نگردیدن در زندان سرزمین نژادی و 

منفعت‌طلبی شخصی و مادی و... برای همیشه فرا روی ما ترسیم می‌نماید.
گفتار پنجم؛ فعالیت‌های سیاسی

همواره  کلان  سطح  در  خویش  پیرامونی  مسائل  همۀ  به  نسبت  صاحب ‌اندیشه  و  بزرگ  مردان 
دغدغه‌مند و حساس‌اند و از روی حس مسئولیت و تکلیف الهی چشمه‌های همیشه‌جوشان و جاری 
در ایجاد انگیزه و خروش برای دیگرانند. حضرت ‌آیت‌الله محقق خراسانی از مجموعه علمای عامل 
و دین‌باور و مجتهد و مجاهد خستگی‌ناپذیر در عرصه‌های مختلف علمی، اجتماعی و سیاسی 
است. اوج ‌اندیشه‌های سیاسی آن سترگ‌مرد را در سه عرصۀ به ظاهر مجزا و در عین حال واحد 

می‌توان جستجو کرد و تبیین نمود:
1. انقلاب اسلامی ایران و دلدادگی به رهبری آن امام خمینی؛

2. جنبش‌های آزادی‌بخش جهان اسلام؛
3. انقلاب اسلامی افغانستان.

این سه خیزش انقلابی که تحولات سیاسی فراوانی را به وجود آورده‌اند، هر چند از نظر جغرافیایی 
و حتی زبانی از یکدیگر مجزا و جدایند؛ اما به خاطر هویت اسلامی و دینی و بستر ساختاری آن و 
اهداف و آرمان‌های آن، همۀ آن‌ها عنوان »خیزش اسلامی« را دارند و از این منظر مجموعۀ واحد به 

حساب می‌آیند.
1. حمایت از انقلاب اسلامی ایران

نبوده و بلکه عین یکدیگر است.  در نگرش اسلامی و بینش صحیح دینی، دین از سیاست جدا 
از‌این‌رو، این اسلام‌شناس متعهد در کنار سایر فعالیت‌ها و ‌اندیشه‌های ناب از سیاست نیز غافل 
نبوده و در این عرصه نیز از شخصیت‌های ممتاز حوزۀ علمیه در طول حیات طیبۀ خویش بوده است 
و نسبت به انقلاب اسلامی ایران که به عنوان مهمترین پدیدۀ کشورش نگریسته و به حمایت قاطع 
و تبلیغ بی‌دریغ از نهضت امام خمینی اقدام نمود. به منظور روشن شدن بهتر لازم است فرازهایی از 

ارتباط علامه محقق خراسانی را با امام خمینی بازگو نماییم.
یک. آشنایی با امام خمینی

‌آیت‌الله محقق خراسانی، دورۀ تحصیلات و مدارج علمی را در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف گذرانده و 
همزمان با آن و به خصوص پس از نیل به مرحلۀ اجتهاد و تدریس دروس عالی سطح حوزه و خارج 



50 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

فقه و اصول و با برخورداری از امتیاز والای فن سخنوری و حضور مستمر در همۀ منابر و مجالس 
باشکوه و هم‌فکری با همه شخصیت‌های طراز اول حوزۀ علمیه احاطۀ کامل بر ‌اندیشۀ افراد مهم در 
نظام حوزۀ علمیۀ نجف اشرف دارد. از‌این‌رو، امام خمینی و ‌اندیشه‌های انقلابی و سیاسی او را به 
خوبی می‌شناسد. ‌اندیشه و شخصیت او را در بعد سیاسی و نجات امت اسلامی درک کرده است 
و اعتقاد راسخ به توان‌مندی و روحیۀ انقلابی خمینی دارد و در بیانات و اظهار نظرهای خویش 
هیچ‌کس را در این اوصاف با ایشان قابل مقایسه نمی‌داند و او را چیز دیگر می‌داند. این معرفت، 
او را به وادی محبت و سرانجام به عرصۀ تابعیت از امام خمینی در ‌اندیشه‌های سیاسی می‌کشاند. 
بنابراین، شالودۀ ‌اندیشۀ سیاسی علامه محقق خراسانی از آشنایی و همراهی او با امام خمینی شکل 

گرفته و نظم پیدا کرده است.
دو. آشنایی با اهداف امام خمینی

گاهی کامل  محقق خراسانی به عنوان اعضای بیت امام و یار نزدیک ایشان به آرمان‌های الهی او آ
دارد و می‌داند که هدف والای امام خمینی بنیان‌گذاری حکومت اسلامی و به دنبال آن جهت‌دهی 
و نجات امت اسلامی از سلطۀ اجانب و احیای هویت اسلامی و تشکیل امت واحده است و این‌ها 
آرمان‌های محقق خراسانی جوان نیز هست و این خود عامل دیگری برای تبلور‌ اندیشۀ سیاسی او 

است.
سه. تبلیغ و حمایت از نهضت امام خمینی

محقق خراسانی که از تبار هزاره‌های همیشه‌مظلوم و محروم تاریخ افغانستان است، ایدۀ حکومت 
اسلامی را تنها عامل قدرت مسلمین و به‌ویژه تشیّع می‌داند. بدین‌سان ‌اندیشۀ سیاسی او را بدون 
حکومت اسلامی نمی‌توان تحلیل و ارزیابی کرد. همین ویژگی دلدادگی او به امام خمینی کبیر و 

انقلابش را مضاعف کرده است.
بنابراین، نگاه عمیق او به تاریخ و گذشته‌های نه چندان روشن مظلومین تاریخ باورهای سیاسی 
او را تحکیم بخشیده و گام‌های او را در مسیر حمایت همه‌جانبه به‌ویژه در سخنرانی‌های پرشور و 
شور‌انگیز از امام خمینی، انقلاب اسلامی و اهداف متعالی او استوارتر نموده و شخصیت محقق 
خراسانی را به چهرۀ منتقد نترس و بی‌باک از نظام شاهنشاهی مبدل می‌سازد. مهم‌تر این‌که حمایت 

او تا واپسین لحظات حیاتش از امام خمینی باقی است.

2. حمایت از نهضت‌های آزادی‌بخش اسلامی
‌آیت‌الله محقق خراسانی به عنوان عالم متعهد، زمان‌شناس، مسئولیت‌مدار همواره به دنبال انجام 
رسالت‌های اسلامی در برابر امت اسلامی و جهان اسلام و مسلمانان بوده است و هیچ‌گونه توجهی به 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 51

خصیصۀ قوم، نژاد، جغرافیا و ملیت به عنوان هدف ندارد. به همین خاطر، او از تحولات ناخوشایند 
جهان اسلام غمگین و از ترقی و پیشرفت و تحولات مثبت آن خوشحال و مسرور است.

از‌این‌رو، خودش را اسیر جنبش خاصی نکرد و با روحیۀ خیرخواهانه‌ای که داشت؛ بارها از 
جنبش‌های آزادی‌بخش جهان اسلام در فلسطین و عراق و سایر کشورهای مظلوم حمایت کرد. از 
مسلمانان هند و پاکستان و کشورهای عربی یاد می‌کرد و اهداف والای اسلامی‌شان را تأیید می‌نمود، 
به خصوص در زمان حضور در عراق از جنبش آزادی‌بخش عراق و احزاب شیعی آن‌جا همانند 
مجلس اعلای شیعیان، حزب‌الدعوه و پیروان شهید صدر حمایت و با آن‌ها همراهی هم می‌کرد. 
این‌گونه حمایت و همراهی نشان از درک عمیق ایشان از تحولات جهان اسلام و ‌اندیشۀ سیاسی کلی 
اوست و تعهد و مسئولیت‌مداری وی را در قبال امت اسلامی به اثبات می‌رساند. در همین راستا 
سالیان طولانی به عنوان یکی از سخنرانان در محافل مجلس اعلای اسلامی عراق به شمار می‌رفت. 

یکی از شاهدان از مشاهدات خود این‌گونه می‌گوید:
نگارنده در سال‌های 1363- 1362ش. در شهر مشهد مقدس زندگی می‌‌کردم، روزی اتفاقاً 
عبورم از صحن امام خمینی  افتاد که فعلًا تبدیل به شبستان گردیده، مردی را با لباس روحانیت و 
چهرۀ هزاره‌گی و با قامت کوتاه و لحیۀ ‌اندک، پشت ماشین بلند و پوشیده دیدم که از تبار ‌‌‌هابلیان، 
تریبونی را در اختیار دارد و مشغول سخنرانی داغ برای عرب‌زبانان طرف‌دار مجلس اعلای انقلاب 
اسلامی‌ عراق است، درست پیش دار‌الزهد و دم درب ورودی صحن مسجد گوهرشاد، از داخل 
صحن امام خمینی  قرار داشت، با بیان رسا و عربی روان و انقلابی سخن می‌‌گفت. آن زمان، شناختی 
از آن مرحوم نداشتم و آوان جوانی بود، از کسی پرسیدم: این فریادگر انقلابی و حماسه‌ساز کیست؟ 
پاسخ شنیدم: آیت‌الله شیخ محمدعیسی محقق خراسانی، از خاوری‌های مشهد است. عالم فرزانه 

و محقق بزرگ و خطیب قوی و نیرومند است.1

3. انقلاب اسلامی افغانستان
همان‌گونه که اشاره شد، او به وقایع تاریخی کشورها و جهان اسلام و به‌ویژه افغانستان آشنایی و 
شناخت داشت و از گذشتۀ تاریک و دوران ظلم و ستم بر مردم آن‌ سامان همواره یاد می‌کرد. به همین 
خاطر انقلاب اسلامی افغانستان را که نشأت‌گرفته از اسلام و قیام عاشورا بود، مورد تأیید قرار می‌داد 
و از آن حمایت می‌کرد و چهره‌های انقلابی و حماسی کشورش همچون شهید سید اسماعیل بلخی 

را می‌ستود و اقدامات انقلابی او را در منابر و تبلیغات خودش ترویج می‌کرد.
این‌ها نمونه‌هایی از تعلق خاطر او به انقلاب اسلامی افغانستان است؛ اما پس از به وجود آمدن 
احزاب متعدد در دوران انقلاب، هیچ‌گاه در حصار حزب و جریان خاصی قرار نگرفت، بلکه فراتر از 

1. از خاطرات علی حسن‌زاده از طلاب و فضلای مقیم قم.



52 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حزب و جریان به ‌اندیشه‌های سیاسی و انقلابی‌اش جامۀ عمل پوشاند،‌ چرا که او شخصیت والایی 
داشت که در حصار حزب خاصی نمی‌گنجید؛ زیرا قرار گرفتن در حصار و قالب یک گروه او را تبدیل 

به ابزار و عضو هوادار آن می‌کرد.
4. محقق خراسانی و حزب وحدت اسلامی

وقتی جامعه و احزاب شیعی افغانستان با تلاش و پرچمداری شهید وحدت ملی استاد عبدالعلی 
مزاری و سایر دلسوزان به مردم، تشکل واحدی به نام »حزب وحدت اسلامی افغانستان« را به وجود 
آوردند، ایشان نه تنها حمایت و تأیید می‌کرد و مبلغ آن بود، بلکه اظهار می‌کرد که: من افتخار می‌کنم 
که به عنوان حامی، پشتیبان و مبلغ این جریان باشم؛ چرا؟ چون او حزب وحدت اسلامی را مظهر 
اراده، قدرت، انسجام، تشکل‌گرایی و احقاق حقوق مردم تشیع افغانستان می‌دانست. حمایت او از 
مرجعیت ‌آیت‌الله محقق کابلی و رهبر شهید مزاری را نیز می‌توان در راستای اقتدار دینی و سیاسی 

مردم افغانستان تفسیر کرد.
و  متعهد  و  فقیه  عالم  عنوان  به  و  داشت  کلان  در سطح  را  سیاسی  نظام  اندیشۀ  او  بنابراین، 
زمان‌شناس نسبت به مسائل جهان اسلام حساسیت ویژه‌ای داشت و در هر کجا و هر برهه‌ای که به 
او نیاز بود، اعلام نظر و موضع می‌کرد و فراتر از تفکر ناسیونالیستی می‌اندیشید و به جامعه‌های مظلوم 

و محروم تاریخ بشریت عنایت ویژه و دلسوزانه‌ای داشت.
از  بسیاری  همانند  را ‌آیت‌الله محقق خراسانی  اسلامی«  هویت  »احیای  به  بازگشت  اندیشۀ 
مصلحان مسلمان در تاریخ معاصر از جمله: سید جمال‌الدین افغانی، اقبال لاهوری، سید قطب 
و... در سر می‌پروراند و از آن حمایت می‌کرد؛ اما ویژگی ایشان این بود که ایمان به خودباوری را در 
میان قبیلۀ محرومی که مستعد بود با توان و تلاش احیا می‌کرد، نهال امید را در سرزمین وجود آن‌ها 
می‌کاشت و با یادآوری کدها و آدرس‌های مشخص روحیۀ خودباوری را در بین مردم مظلوم تاریخ 
کشورش احیا می‌کرد و در این مسیر از هیچ‌گونه تلاش و کوشش فروگذاری نکرد. او که با صداقت 
و فروتنی کتابخانه‌های رسالت و قائم آل محمد‌)عج( و حسینیۀ هزاره‌ها در مشهد مقدس را پایگاه 

تبیین ‌اندیشه‌هایش در این زمینه قرار داده بود، میگفت:
»مردم هزاره استعداد سرشاری دارند و دارای نبوغ فکری می‌باشند. ‌آیت‌الله شیخ محمدکاظم 
آخوند خراسانی صاحب کفایه از شما مردم بود و زبردستی ایشان بر شیخ مرتضی انصاری صاحب 
رسایل این بود که نبوغ فکری داشت و نظرات فشرده و مطالب عمیق را در قالب عبارات کوتاه بیان 
و تدوین کرده است و باقی تلاش را به عهدۀ طلاب گذاشته است بر خلاف شیخ انصاری که توضیح 

مفصل داده است.1«
1. گرفته‌شده از سخنرانی آیت‌الله محقق خراسانی با اندک تخلیص.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 53

در جای دیگری می‌فرماید:
رهبر  نمی‌شود،  مجتهد  هزاره  این‌که  بود؛  شده  تحمیل  ما  علمای  اذهان  در  غلط  باور  »یک 
نمی‌شود، تألیف و تصنیف نمی‌تواند، مدرس خوب درس خارج نمی‌شود، وقتی که در نجف بودیم، 
کوشیدیم این سدها شکسته شوند. لذا کتاب نوشتیم، درس خارج گفتیم، جزوات درس خارج ما در 
حوزۀ نجف ممتاز بودند، حوزۀ درس علامه مدرس افغانی در ادبیات بی‌نظیر بود، کتاب‌های مصباح 
الاصول ‌آیت‌الله سید سرور واعظ بهسودی و محاضرات ‌آیت‌الله محمداسحاق فیاض در حوزه لنگه 
نداشت، تنها آرزوی محقق‌نیافته مسألۀ مرجعیت بود که الحمدلله امروز این سد شکسته شده و 

‌آیت‌الله محقق کابلی به عنوان مرجع جا افتاده است.
آخرین آرزویی که تا هنوز جامۀ عمل نپوشیده و آن این است که مرجعیت عالیقدر ما باید رهبری 
دینی و مذهبی را در سطح کل دنیای شیعه به دست آورد و برای شیعیان دنیا از افغانستان، هند، 
پاکستان، ایران و لبنان و عراق تا دورترین نقاط مانند ‌آیت‌الله حکیم، خویی، امام خمینی بیدارگری 
داشته باشد، کمک‌رسانی شود، دفاتر افتتاح شود، سیطره و نفوذ معنوی و اجتماع داشته باشد و 
این بسیار مهم است و باید این امر تحقق یابد و علما و فضلای بیدار، روشن و مؤمن و متعهد شیعۀ 
افغانستان متحد و یکپارچه مانند کوه ثابت و استوار در پشت مرجع عالیقدر محقق کابلی بایستند و 

مجدانه از ایشان حمایت نمایند.1«
این موارد کدهایی‌اند از طرف ایشان برای هویت‌یابی جامعۀ هزاره. این ‌اندیشه از طرف ‌آیت‌الله 
محقق خراسانی دارای اهمیت ویژه است، نه به خاطر تقویت روحیۀ ناسیونالیستی که شأن ایشان 
اجل از آن هست،‌ بلکه به خاطر احیای هویت و خودباوری و ایمان به آن در قومی که استعداد سرشار 
و نبوغ فکری دارند، ولی از آن به خوبی استفاده نمی‌توانند و این همان بازگشت به »احیای هویت 
دینی و اسلامی« است که مصلحان داشته‌اند. تقویت رهبری سیاسی و مرجعیت دینی در جامعۀ 
تشیع و هزارۀ افغانستان و بازگشت خود ‌آیت‌الله محقق خراسانی به هویت قومی خود در زمانی که 
بسیاری از شخصیت‌های ما دچار بحران هویت و سردرگم هستند، دلیل آشکاری بر احیای هویت و 
باور نمودن ایمان به خودباوری و نقش این جماعت در احیای هویت اسلامی است. این بخش را نیز 

می‌توان در راستای فعالیت سیاسی ایشان مطرح کرد و آن را تحلیل و ارزیابی کرد.
سرانجام سخن

‌آیت‌الله شیخ عیسی محقق خراسانی از قوم اصیل و ریشه‌دار هزاره به نام خوجه‌احمد از مردم بابه‌جی 
دایزنگی از کرمان در ولایت غور افغانستان است. ایشان زندگی پرفرازی دارد که از سه مرحلۀ هجرت 

تشکیل یافته است.
1. همان.



54 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

الف. هجرت پدر و عموهایش به ایران؛
ب. هجرت علامه محقق خراسانی به عراق؛

ج. هجرت کوتاه‌مدت به سوریه و بازگشت به ایران.
سرشت پاک و طینت علاقه‌مند به معنویت و علم، تلاش و مجاهدت خستگی‌ناپذیر و نبوغ 
فکری او را در جوانی به مرحلۀ اجتهاد و استاد زبده در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف رساند تا جایی که از 

اساتید مطرح در سطوح عالی و درس خارج گردید.
جامعیت او در علوم منقول و معقول او را هم‌نشین با شخصیت‌های فرزانه‌ای همچون آیات عظام امام 

خمینی، خویی، صدرا بادکوبه‌ای، شهید محمدباقر صدر و دیگران قرار داد.
تسلط کامل او به زبان عربی و فارسی و بیان رسا و فصاحت و بلاغت بی‌مثال، او را قهرمان 
عرصۀ تبلیغ و منبر و فن سخن و سخنرانی نمودند. اعتماد‌‌به‌نفس، خودباوری و درک محرومیت‌های 
تواضع،  ایمان،  اندیشه و شخصیت سراسر  ناب‌  استخراج گوهرهای  برای  تاریخی عواملی شدند 
تهذیب، خوش‌اخلاقی او که در قلم عالمانه‌اش تراوش نمایند و آثار گوناگونی را در عرصۀ تألیف به 

یادگار گذارد.
حس مسئولیت و تعهد او را به ‌اندیشمند انقلابی در جهان اسلام قرار داد تا همۀ جنبش‌های 

آزادی‌بخش از وجودش بهرمند شوند؛ از ایران و افغانستان تا عراق و سوریه و لبنان.
محقق خراسانی؛ خورشید بی‌غروب آسمان علم

با همۀ افتخاراتی که در پروندۀ تاریخی حیات طیبۀ علامه محقق خراسانی است، او مظلومانه زیست 
زیرا  کرد؛  نخواهد  غروب  علم  آسمان  از  وجودش  خورشید  هیچ‌گاه  اما  کرد؛  عروج  مظلومانه  و 
»العلماء باقون ما بقی الدهر« ‌اندیشه و آثار او هم‌چنان فیض‌بخش جان‌ها و سیراب‌کنندۀ تشنه‌کامان 
زلال معرفت خواهند بود. جامعۀ علمی ما امروزه بیش از گذشته به ژرف‌اندیشی او نیازمندند و او را 

»سراج منیر« مسیر دانش‌ورزی خویش قرار خواهند داد. 
آن‌چه که غم فقدان کنز خفی علم و اندیشه را در جان و روان ما جانکاه و طاقت‌فرسا می‌نماید، 
مظلومیت اوست، به‌خصوص در بین خواص و اهل علم که نه در زمان حیاتش توجه کردند و نه اکنون 
که مسافر ملکوت اعلا شده است. امید است این حرکت قابل تقدیر و ستایش دوستان اهل فضل و 

دلسوز نسبت به احیای شخصیت این دانشمند فرزانه زنگ بیدارباشی برای سایرین باشد.
اوج مظلومیت ‌آیت‌الله محقق خراسانی به واپسین روزهای زندگی بابرکت و حیات طیبۀ ایشان 
بیشتر مربوط می‌شود که ضمن تحمل دشواری‌های زندگی با بیماری دیابت نیز دست‌و‌پنجه می‌زد؛ 
ولی در عین حال تنها و مظلوم بود و با لسان شکور و قلب صبور آمادۀ ملاقات با پروردگار می‌شد و 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 55

ةُ، ارْجِعی‏ إِل‏ى رَبِّک راضِیةً مَرْضِیةً، فَادْخُلی‏ فی‏ عِبادی، وَ ادْخُلی‏  فْسُ الْمُطْمَئِنَّ یتُهَا النَّ
َ
به ندای الهی: یا أ

تی ‏)فجر: 30-27( را لبیک می‌گفت. سرانجام این وعدۀ خداوند رحیم و کریم در شامگاه روز  جَنَّ
یک شنبه، یکم دلو 1378، تحقق یافت و روحش بر شاخسار جنان پرواز کرد. به محض انتشار خبر 
غم‌انگیز ارتحال ایشان، تمامی علما و مردم متدین در مشهد مقدس از مهاجرین و انصار در منطقۀ 
سی متری طلاب حضور پیدا نموده و در یک تشییع جنازۀ شکوه‌مند پیکر حضرت ‌آیت‌الله محقق 
خراسانی را به سوی جایگاه ابدی‌اش در بهشت رضا و قطعۀ مخصوص علما، مشایعت و همراهی 

کردند. »والسلام علیه یوم ولد و یوم مات و یوم یبعث حیا.«



 محقق خراسانی؛‌ 
نمونه‌ای از فضایل انسانی و دینی

علی حسن‌زاده
مقدمه

نوشتن و بیان حال مردان علم و عمل و ادب، نیاز به بررسی اوضاع و احوال زمان و مکانی است که در 
آن هویت شخصیتی او شکل گرفته است. زندگانی این افراد در گرو تربیت و تعلیم و تعلم می‌‌باشد که 
وجود علمی ‌خود را به دست آورده و در طول حیات خویش مقید به همان بوده‌اند، ذرّه‌ای خویشتن 
خویش را از آن تجرید نکرده‌اند. این‌ها میدان‌دار علم و عمل و متد کاری انسانیت و خدامحوری‌اند. 
در واقع گام‌های استوار و سازندۀ خویش را از آغاز حرکت برای هدایت و بیداری جامعۀ انسانی 
برداشته‌اند، تمام توان علمی ‌خود را وقف کارهای بسترسازی دینی کرده‌اند، چونان پیامبران، طلوع 
کرده و تا آخرین لحظه‌‌‌های حیات به روشن‌گری ادامه داده‌اند. چنین مردانی، در حوزه‌‌‌های دینی و 
علمی ‌خدامحور، تربیت‌‌‌‌‌ یافته و رشد کرده‌اند که آن حوزه از جامعیت کامل برخوردار بوده و رنگ و 
ملیت و قومیت و هویت‌‌‌های جداسازی در آن مرکز معنا و مفهوم‌شان را از دست داده‌اند. فقط معیار 
در آموزش، چارچوب دینی مورد توجه فرهیختگان بوده است. از این جهت، شخصیت‌‌‌های بسیاری 
را در این مسیر تقدیم جامعۀ اسلامی ‌کرده و به اقصی نقاط جهان ارسال داشته است. این روش 

حیات طیبۀ دینی و اسلامی‌ است.
شخصیت بی‌بدیل و بی‌نظیر علامۀ مجاهد، فقیه، فیلسوف، کلامی‌ بزرگ، خطیب و مبلغ دینی، 
نویسنده و محقق اسلامی ‌آیت‌الله شیخ محمدعیسی محقق خراسانی برخاسته از حوزه‌‌‌های علمی‌ 
شیعی بوده و توان علمی ‌خود را از این مراکز به دست آورده بود. این نوشتار مروری کوتاه است بر 

فضایل و کمالات اخلاقی ایشان.
1. محقق خراسانی و طلبگی

محقق خراسانی از شخصیت‌‌‌های ممتاز دینی و حوزوی در عرصه‌‌‌های مختلف بود. زندگی طلبگی 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 57

را با هجرت به شهر علم و حکمت آغاز کرد. بنیان شخصیتی او از همین شهر تکوّن‌‌‌‌‌ یافته و شکل 
گرفت. از محضر اساتید مختلف در زمینۀ ادبیات عرب بهره برده و خود را آمادۀ مراحل بالاتر می‌‌کند. 
حیات طیبۀ علمی ‌و دینی خود را با مرارت‌‌‌های روزگار ادامه می‌‌دهد. فعالیت‌‌‌های روزانۀ او برای 
زمان  هرچه  علم  فراگیری  به  زیرا علاقه‌مندی  نشد؛  متوقف  هرگز  دانش  ترقی کسب  و  پیشرفت 
می‌‌گذشت، او را تشنه‌تر می‌‌نمود و شوق بیش از پیش او را به تلاش بیشتر وامی‌‌داشت. همت و توان 
خود را در این مسیر به کار می‌‌بست تا خوشۀ از خرمن دانش و اقیانوس بی‌کران حوزۀ نجف اشرف 

و استان علوی برگیرد.
خراسانی به این هدف درس و بحث علمی ‌را در حوزه برگزید که روزی تبدیل به‌‌‌‌‌ یک عنصر خدوم 
و هدایت‌گر شود. شخصیت‌‌‌های عالی با هدف بزرگ و مقدس، تکامل علمی‌ و انسانی خود را باز 
می‌‌یابد. او از حوزۀ مشهد به منظور دست‌‌‌‌‌یابی به قلۀ‌‌‌‌‌ دانش، عازم حوزۀ کهن‌سال نجف اشرف شد. 
راه‌‌‌های دور و درازی را با وسایل قدیمی‌ پشت سر گذاشت تا از فحول علمی‌ آن مرکز، بهرۀ بیشتری 

جوید.
او سختی و زحمت و رنج و مشقت راه را برای رسیدن به هدف والای علمی ‌و انسانی با جان و دل 
پذیرفت و از عنصر همت و پشت کار استفاده کرد و لحظه‌ای در این مسیر درنگ نکرد و تلاش‌های 
شبانه‌روزی را به کار بست تا به محقق خراسانی تبدیل شد. او با فکر خلاق و اندیشۀ خدمت و 

دورنگری، نگاه وسیع داشت و دردها و حرمان بشریت را درک می‌‌کرد.
زادگاه او نواحی مشهد و از تبار غوریان بود، ولی‌ اندیشۀ او از نوع تفکر پیامبران بود که: نژاد، 
ملیت، سرزمین و وضعیت جغرافیایی را بر نمی‌تافت و خود را محدود نمی‌دانست. فراتر از هویت‌‌‌های 

اعتباری را شامل بود و عزت دینی و انسانی را در پرتو رفتار پیامبران می‌‌دید.
2. فضایل اخلاقی

هُوا  او پس از رسیدن به پلکان فقه و اجتهاد، در حوزۀ جهانی نجف اشرف آرام نگرفت و واژه: لِیتَفَقَّ
بیرون  تئوری  از حالت  را  )توبه 122(  یحْذَرُونَ‏  هُمْ  لَعَلَّ إِلَیهِمْ  رَجَعُوا  إِذا  قَوْمَهُمْ  لِینْذِرُوا  وَ  ینِ  الدِّ فِی 
آورد و عملی ساخت. برنامه‌‌‌های حیاتی خود را در آن مرکز آغاز کرد و همانند خورشید در میدان 
مختلف علمی‌ می‌‌درخشید و روشنی‌بخش پایتخت علمی ‌و فرهنگی و تمدنی جهان اسلام )حوزۀ 
علمیۀ نجف( گردید. شخصیت‌‌‌های علمی ‌و فقهی در آن سرزمین علاقه‌مند بودند که در درس‌‌‌های 
فقیهانه، فیلسوفانۀ ایشان شرکت کرده، پای خطابه‌‌‌های آتشین و علمی ‌و هدایت‌گرانۀ او بنشینند و 
کمال استفاده را ببرند. این مرد الهی و بزرگ دینی برنامه‌‌‌های حیات علمی خود را به شیوۀ درست 
و حساب‌شده پی‌ریزی کرد که همواره علاقه‌مندان به علم و دانش را به خود مجذوب می‌‌کرد. او 
فقاهت در دین و انذار جامعه و تربیت شاگردان را در رأس برنامه‌‌‌های زندگی خود قرار داده بود. به 



58 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

چند مورد، از ویژگی‌های آن فقیه بزرگوار اشاره می‌‌شود:
1. 2. تواضع

یکی از خصیصه‌‌‌های بارز مردان خدایی که علم ‌اندوخته و فرهنگ‌سازی کرده، هرگز خود‌سازی را 
اعَةِ.1 مؤمنان  هِ بِالطَّ وَاضُعُ‏ خَضَعُوا لِلَّ فراموش نکرده، چنان که امام علی )ع( می‌‌فرماید: وَ مَشْیهُمُ التَّ
در راه رفتن فروتنی دارند و خاضع به پیروی از خدا هستند. زمانی که محقق خراسانی را هنگام راه 
رفتن با آن شخصیت و علمی‌‌ که داشت، انسان ناشناس می‌‌دید، او را نمی‌شناخت و درست همانند 
انسان عادی و بی‌شائبه حرکت می‌‌کرد و هرگز خود را بالاتر و برتر از دیگران به حساب نمی‌آورد. او 
گفتار مولای متقیان و امیر مؤمنان علی )ع( را انتخاب نموده و خود را به همان طریق قرار داده بود و 
صْلُ کلِّ شَرَفٍ 

َ
وَاضُعُ أ از سوی دیگر از مصادیق فرمایش امام صادق )ع( نیز می‌‌باشد که می‌‌فرماید: اَلتَّ

نَفِیسٍ وَ مَرْتَبَةٍ رَفِیعَةٍ.2 فروتنی ریشۀ هر شرافت و بزرگی ارزشمند و مقام و موقعیت بلندی است. به 
قول عامۀ مردم: درخت‌‌‌های میوه، هر قدر پربار گردند، سر‌شاخه‌‌‌های‌شان خم می‌‌گردند. عالِمان و 
دانشمندان با عمل، درست همانند درختان میوه‌داری‌ هستند که از عظمت دانش توأم با عمل، فروتن 
می‌شوند. او با همین شیوۀ رفتاری خویش وقار و شخصیت الهی را از سوی خدای خویش به دست 
آورده بود، گویی در این روش نسبت به دیگران سبقت داشت. او هنگام کسب علم به کسب سلوک 

انسان‌سازی نیز مشغول بود.
2. 2. قناعت

محقق خراسانی، قناعت در زندگی دنیایی داشت، هرگز به دنبال ثروت‌اندوزی و قدرت و شهرت‌طلبی 
نبود. توان علمی‌‌ای که در او وجود داشت، هر‌گز به نفع دنیای خود بهره نگرفت و قناعت را در حیات 
پایینی قرار داشت و می‌‌توانست از  خود نهادینه کرده بود، در حالی که از جهت زندگی در سطح 
علم خویش به عنوان وسیله و ابزار استفاده کند و از این روش برای رسیدن به ثروت‌زایی شخصی 
کوشش و تلاش ‌‌نماید؛ ولی او این شیوه را انتخاب نکرد و خدا‌خواهی را محور حیات طیبۀ خود 
قرار داد. چنان که امام علی )ع( در این روش اصرار دارد و هرگز از قدرت خویش به نفع زایش‌‌‌های 
مالی استفاده نکرد و همواره برای مردم و بندگان خدا کار می‌‌کرد و آسایش و آرامش دیگران را مقدم 

می‌‌داشت. هدایت‌گری را در اولویت حیات خود قرار می‌‌داد.
هِ تَعَالَى  پیامبر اسلام )ص( نسبت به قناعت می‌‌فرماید: الْقَنَاعَةُ مُلْک لَ یزُولُ وَ هِی مَرْکبُ رِضَا اللَّ
تَحْمِلُ صَاحِبَهَا إِلَى دَارِهِ؛3 قناعت حکومت و قدرتی است که زوال‌ناپذیر و ثابت است، او مرکب 

1. سلیم، کتاب سليم بن قيس الهلالی، تحقیق محمدباقر انصاری، ج 2، ص 849.
2. منسوب به امام صادق، مصباح الشريعة، ص 72.

3. همان، ص 203.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 59

رضایت و خشنودی خدا است، صاحبش را به خانه‌اش حمل‌و‌نقل می‌‌کند. محقق خراسانی، پیراهن 
قناعت را پوشیده بود و زیبایی و عزت نفس خویش را در آن می‌‌دید؛ قرب الی الله و خدا‌جویی 
فردی  هیچ  که  می‌‌دانست  خدایی  بزرگترینسرمایه‌‌‌های  از  را  قناعت  می‌‌نمود.  احساس  آن  در  را 
غیردینی نتوانسته است، به حقیقت و درک آن برسد، جز مردان پاک‌سرشت؛ چنان که رسول خدا 
)ع( می‌‌فرماید: الْقَنَاعَةُ بَرَکةٌ؛1 قناعت برکت است. عزت، عبادت، عُمْر انسان در خدمت اسلام و 
زینت حیات آدم، قناعت است. این روش انسان‌سازی از برکت‌‌‌های حوزه‌‌‌های دینی شیعه است که 

شخصیت‌‌‌های بزرگ بی‌آلایش را در دامن خود تربیت کرده و تقدیم جهان اسلام می‌‌کند.
3. 2. شاگردپروری

او پس از فراغت و تفقه در دین و رسیدن به پلکان ترقی، به دنبال تربیت و پرورش شاگرد شد. 
همان‌طوری که سیرۀ انبیای الهی و اوصیاء، پرورش شاگردان بودند که هدایت‌گر جامعۀ اسلامی‌ 
و انسانی گردند. چنان که امام علی )ع( می‌‌فرماید: زَکاةُ الْعِلْمِ نَشْرُهُ؛2 زکات علم، نشر و پخش آن 
فْسِ فِی  هِ وَ إِجْهَادُ النَّ است. در ادامۀ این حدیث از امام علی )ع( آمده است: زَکاةُ الْعِلْمِ بَذْلُهُ لِمُسْتَحِقِّ
الْعَمَلِ بِهِ؛3 زکات علم، یاد دادن آن به شایستگان و وادار کردن خود به عمل کردن به آن است. امام 
صادق )ع( نیز در این بخش، خود از کسانی است که شاگردان بسیاری را تربیت نمود و در آموزش و 
تربیت، دست بالایی داشت که در عصر آن حضرت، تبدیل و تغییر رژیم‌‌‌های استبدادی اتفاق افتاده 
بود و طلایه‌دار دوران شاگرد‌پروری به حساب می‌‌آمد، آن گونه که مذهب را به او نسبت می‌‌دهند و او 
را مؤسس و رئیس مذهب شیعه می‌‌دانند، در حالی که تأسیس این مذهب از زمان رسول خدا )ص( 
هْلَهُ؛4 به درستی هر 

َ
مَهُ أ نْ یعَلِّ

َ
بوده است. این امام همام می‌‌فرماید: إِنَّ لِکلِ‏ شَی‏ءٍ زَکاةٌ وَ زَکاةُ الْعِلْمِ أ

چیزی زکاتی دارد، زکات دانش، آموختن آن به اهلش است.
محقق خراسانی نیز از مصادیق فرمایش روایت‌‌‌های مزبور است که از امامان معصوم )ع( به ما 
رسیده‌اند. او در این راه خود را آماده ساخت تا دانشمندانی را تربیت کرده و تقدیم جامعه کند. او در 
حوزۀ نجف اشرف، به تدریس فقه و فلسفه آغاز کرد که پاسخ‌گوی شبهات فقهی و فلسفی و عقیدتی 
آن روز باشند. در واقع او نمادی از معلم نمونه و انسانیت بود، رفتارش بیشتر انسان را به ساختن 

نفس ترغیب می‌کرد.
شاگرد‌پروری از خصیصه‌‌‌های مردان بزرگ و الهی است که در زمینه‌‌‌های بسیاری آموزش داده و 

1. ابن اشعث، محمد بن محمد، الجعفريات )الأشعثيات(، ص 160.
2. نوری، میرزا حسین، مستدرك الوسائل، ج ‏7، ص 46.

3.همان، ص 46.
4. ابن شعبه حرانی، حسن بن علی، تحف العقول، تصحیح علی اکبر غفاری، ص 364.



60 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

به تشویق و تبلیغ دین بپردازند؛ حیات مادی را کم‌رنگ کرده و جز در خدمت خلق نباشند. مهمترین 
عنصر ماندگار، ‌‌‌‌‌یکی تدریس با بیان شاگردفهم است که استاد در پیش می‌‌گیرد، به گونه‌ای که رضایت 
شاگردان را به دنبال داشته باشد. او با همین روش رضایت‌مندی، به آموزش دانش ادامه می‌‌داد و در 

دو قالب، شاگردانی را تربیت می‌‌نمود:
الف. حوزه: مرکز این نوع تربیت و آموزش، در حوزه‌‌‌های علمیۀ نجف اشرف و مشهد مقدس 
بود. وی در این حوزه‌ها کتاب‌های رسائل شیخ اعظم مرتضی انصاری در علم اصول و مکاسب در 

موضوع فقه را تدریس می‌کرد.
پیروزی  با آغاز  برابر  ایران اسلامی‌ که  به  از بازگشت از حوزۀ کهن نجف  ب. دانشگاه: پس 
به تدریس شد. تهران در موضوع فلسفه دعوت شده و مشغول  به دانشگاه  بود،  انقلاب اسلامی‌ 

4. 2. قلم‌فرسایی
قلم‌‌‌‌ وسیله و ابزاری برای نشر امور دینی و ارزش‌های آن است، از ارزش بالایی برخوردار است؛ به 
گونه‌ای که خداوند به آن قسم خورده و می‌‌فرماید: سوگند خداوند در قرآن به نام قلم، گویاترین شاهد 
بر شرافت و قداست آن است: »ن وَ الْقَلَمِ وَ ما ‌‌‌‌‌یسْطُرُونَ )قلم، 1(؛ سوگند به قلم و آن‌چه می‌نویسد.« 
درجایی که خداوند، صاحب هستی به آفریدای از آفریده‌‌‌های خود قسم‌‌‌‌ یاد می‌‌کند، بشر در چه 

جایگاهی می‌‌تواند از ارج و منزلت آن سخن براند.
در نخستین ارتباط وحیانی رسول خدا‌)ص( با مبدأ هستی در غار حرا، سخن از قلم به میان 
مَ بِالْقَلَمِ )علق، 4(؛ آن که با  ذی عَلَّ می‌‌آید تا جایی که خداوند خود را این‌گونه معرفی می‌‌کند: »الَّ
خْبَارُ الْمَاضِینَ 

َ
تِی بِهَا تُقَیدُ أ قلم آموخت« امام صادق )ع( در این زمینه به مفضل می‌‌فرماید: الْکتَابَةُ الَّ

دُ الْکتُبُ فِی الْعُلُومِ وَ الدَْابِ وَ غَیرِهَا؛1 ای مفضل دقت کن!  خْبَارُ الْبَاقِینَ لِلتِْینَ وَ بِهَا تُخَلَّ
َ
لِلْبَاقِینَ وَ أ

در امر کتابت که اخبار گذشتگان را برای باقی‌ماندگان و از اینان را برای آیندگان در بند می‌‌کشد و 
ضبط می‌‌کند که فراموش نشود و نیز به وسیلۀ نوشتن کتب، دانشمندان پیشین که در علوم و آداب و 

دیگر رشته‌‌‌ها تحریر نموده‌اند، باقی و جاودان می‌‌ماند.
با سیری در زندگی پیامبر و امامان علیهم السلام می‌‌توان توجه و اهتمام عملی به نوشتن را از 
متن سیرۀ آنان دریافت. این قدرشناسی به حدی بود که گاه موجب آزادی اسیران کفار می‌‌گشت. 
در صدر اسلام، پس از پایان برخی جنگ‌‌‌ها، پیامبر )ص( دستور می‌‌فرمود: اسیرانی که به ده نفر 
از مسلمانان خواندن و نوشتن بیاموزند، آزاد شوند. این عمل در جامعۀ محروم از تمدن آن دوره، 

زیباترین ومؤثرترین پیام برای ارج نهادن به جایگاه قلم و علم بوده و هست.2

1. مفضل بن عمر، توحید المفضل، تحقیق: کاظم مظفر، ص 80.
2. پایگاه اطلاع‌رسانی حوزه.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 61

قلم، زبان عقل و معرفت و احساس انسان‌‌‌ها و بیان‌کنندۀ ‌اندیشه و شخصیت صاحب آن است. 
قلم، زبان دوم انسان می‌‌باشد. هویت، چیستی و قلمروی آن، بسیار گسترده‌تر از آن است که در بیان 
بگنجد. هرگونه رشد و پیشرفت، پیروزی و آرامش و معرفت و شناخت، ریشه در قلم دارد. تمدن‌‌‌ها، 
تجربه‌‌‌های تلخ و شیرین و علوم با نوشتن ماندگار می‌‌شوند و آیندگان مملو از تجربه و پر از راه حل‌‌‌ها 
هستند. هرکس می‌‌تواند قلمی ‌را بین انگشتانش بفشرد و فرمانش دهد که بنگارد و هر آن‌چه را که از 
مخیلۀ صاحب انگشت تراوش می‌‌کند، بنویسد. قلم، تخریب می‌‌کند، می‌‌سازد. واقعیت‌‌‌ها را آشکار 

می‌‌کند. آشکارها را نهان می‌‌نماید. به واقع قلم، معجزۀ جاودان است.1
در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف، کمتر کسی از علما و طلاب پیدا می‌‌شد که قلم در دست گرفته، 
مطالبی درخور مخاطبانش را روی کاغذ پیاده نموده و تحت عنوان کتاب به چاپ بسپارد! محقق 
خراسانی با قلم زیبا و پرمحتوایش، کتاب‌هایی را نوشته و در آن عصر و زمان تقدیم جویندگان دانایی 
می‌‌کند. او از قلم‌به‌دستان بزرگ دینی بود که موجب افتخار حوزه‌‌‌های علمیه شد، آشنا و بیگانه نام 
او را در ذهن داشتند و از او تعریف و تمجید به عمل می‌‌آوردند. در واقع او همانند سلف صالح خود 
آخوند خراسانی در حوزه‌‌‌های علوم دینی درخشید و از مشرق‌زمین و خراسان بزرگ برخاسته و زمین 
و زمان را در نوردید و آثار گران‌بهایی را به عنوان میراث علمی ‌و فرهنگی برای محققان و پژوهشگران 
برجای گذاشت؛ به گونه‌ای که زندگی و پلکان ترقی به سوی اجتهاد، بدون نردبانی موسوم به کفایة 
الاصول آخوند در حوزه‌‌‌های دینی، برای طالب فقه و فقاهت امکان‌پذیر نیست. هردو از‌‌‌‌‌ یک سرزمین 
و از‌‌‌‌‌ یک مطلع ظهور نمودند و به همان توان علمی ‌رسیدند و آثار قلمی‌ را از خود بر جای گذاشتند.

5. 2. خطابه و سخنوری
دیگر از خصیصه‌‌‌های بارز محقق خراسانی، خطابه است که در حوزه‌‌‌های نجف اشرف و قم مقدسه و 
مشهد مقدس، بین علما و طلاب و فحول علمی ‌از شهرت خاصی برخوردار بود. زندگی آمیخته با این 
صفت برجستۀ دینی و اسلامی، در حیات شخصیتی او موج می‌‌زند؛ گویی با خطابه عجین شده بود. 
در حقیقت ثروت عظیم الهی است که برای این مرد علمی ‌عنایت نموده، چنان‌که خداوند از توجه 
به این موضوع برای موجودی به نام انسان خبر داده و در قرآن کریم خود با اعجاز بیان و فصاحت 
مَهُ الْبَیانَ )رحمن، ‌4(؛ به او بیان را تعلیم کرد. تعلیم بیان از  و بلاغت ما را آشنا کرده و می‌‌فرماید: عَلَّ
موهبت‌‌‌های الهی است که برای بشر لطف و عنایت می‌‌شود. هر دین و مکتب و نهادی مجبور است، 
از این صفت خود را دور نکند و بدون آن به پیشرفت و پیروزی و موفقیت نمی‌رسد. امام صادق )ع( 

به مفضل می‌‌فرماید:
ا فِی ضَمِیرِهِ  رُ بِهِ عَمَّ ذِی یعَبِّ نْسَانِ مِنْ هَذَا الْمَنْطِقِ الَّ سْمَاؤُه‏ُ بِهِ عَلَى الِْ

َ
سَتْ‏ أ هُ تَقَدَّ نْعَمَ اللَّ

َ
لُ مَا أ یا مُفَضَّ

1. نقش قلم در زندگی انسان، اثر نگارنده، غیرمطبوع.



62 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

وَ مَا یخْطُرُ بِقَلْبِهِ وَ ینْتِجُهُ فِکرُهُ وَ بِهِ یفْهَمُ عَنْ غَیرِهِ مَا فِی نَفْسِهِ وَ لَوْ لَ ذَلِک کانَ بِمَنْزِلَةِ الْبَهَائِمِ الْمُهْمَلَةِ 
تِی لَ تُخْبِرُ عَنْ نَفْسِهَا بِشَی‏ءٍ وَ لَ تَفْهَمُ عَنْ مُخْبِرٍ شَیئاً؛1 ای مفضل دقت کن! در نعمت نطق که  الَّ
خداوند به انسان عطا فرموده و انسان به وسیلۀ آن، چیزهایی را که در باطن دارد، بیان می‌‌کند‌‌‌‌‌ یا آن‌چه 
که به خاطرش خطور نموده‌‌‌‌‌ یا از اندیشه و تفکر عایدش گردیده به زبان می‌‌آورد. هم‌چنین با سخن 
گفتن چیزهایی را از غیر خود می‌‌فهمد که در ضمیرش نهفته بود. اگر آدمی‌ نطق نمی‌داشت، همانند 
چهارپایان می‌‌بود که نه قدرت دارد از خود چیزی را خبر دهد و نه می‌‌تواند از کسی که خبر می‌‌دهد، 

چیزی بفهمد.
پس خطابه‌‌‌‌‌ یک هنر است و می‌‌تواند به کمک‌‌‌‌‌ فکر و عقیده و فلسفه و دین و آیین یا به جنگ آن‌ها 
برود و‌‌‌‌‌ یا به وسیلۀ این هنر می‌‌توان آن‌ها را تقویت‌‌‌‌‌ یا تضعیف کند. خطابه فنی است که اثر اجتماعی 
دارد و عامل آن به شمار می‌‌رود. هیچ هنری به‌اندازۀ خطابه نمی‌تواند اثری در جامعه داشته باشد. 
در واقع اسلام در دامن خود، خطبای بسیار زبردستی را پرورش داده است که به نام خطیب معروف 

بوده‌اند.2
نمونۀ آن در وجود مرحوم محقق خراسانی تبلور داشت و از توان بالای خطابه برخوردار بود. وی 
با دو زبان زندۀ دنیا در محافل خصوصی و عمومی‌ و علمی ‌سخنرانی آتشین و سحرانگیزی را ایراد 
می‌‌فرمود؛ به گونه‌ای که همۀ مخاطبانش انگشت حیرت به دندان می‌‌گرفتند. مردم از او تمجید بسیار 
به عمل می‌‌آوردند. او با خطابۀ خویش، روح حماسی را در قلب و جان انسان به وجود می‌‌آورد. او 

در هر موضوعی می‌‌توانست، با بیان رسا و روان، سخنرانی کند.
الف. فارسی: هر کسی دارای بیان و فصاحت و بلاغت، حتی به زبان مادری خود نیست؛ اما 
محقق خراسانی از این ویژگی برخوردار بود که با زبان مادری خود، به سخنرانی اعجاب‌برانگیزی 

بپردازد.
ب. عربی: زبان عربی برای غیرعرب‌زبانان، اگر توانایی سخن گفتن را با آن داشته باشند، زبان 
دوم گفته می‌‌شود؛ مرحوم محقق خراسانی به این زبان نیز تسلط کاملی داشت، همانند زبان مادری، 

خطابۀ آتشینی را ایراد می‌‌کرد.
نگارنده در سال‌های 1363 - 1362ش. در شهر مشهد مقدس زندگی می‌‌کردم، روزی عبورم 
از صحن امام خمینی  اتفاق افتاد که فعلًا تبدیل به شبستان گردیده، مردی را با لباس روحانیت و 
چهرۀ هزاره‌گی و با قامت کوتاه و لحیۀ‌ اندک، پشت ماشین بلند و پوشیده دیدم که از تبار ‌‌‌هابلیان، 
تریبونی را در اختیار دارد و مشغول سخنرانی داغ برای عرب‌زبانان طرف‌دار مجلس اعلای انقلاب 

1. مفضل بن عمر، توحید المفضل، ص 80.
2. مطهری، مرتضی، ده گفتار، ص 151 و 152.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 63

اسلامی‌ عراق بود، درست پیش دار‌الزهد و دم درب ورودی صحن مسجد گوهرشاد، از داخل صحن 
امام خمینی )ه( قرار داشت، با بیان رسا و عربی روان و انقلابی سخن می‌‌گفت. آن زمان، شناخت 
از آن مرحوم نداشتم و آوان جوانی بود، از کسی پرسیدم: این فریادگر انقلابی و حماسه‌ساز کیست؟ 
پاسخ شنیدم: آیت‌الله شیخ محمدعیسی محقق خراسانی، از خاوری‌های مشهد است. عالم فرزانه 

و محقق بزرگ و خطیب قوی و نیرومند است.
در کتاب »مرجعیت رمز بقاء تشیع« آمده است: استاد محقق به تمام معنی استاد ادب و سخن 
می‌‌باشد، خصوصیت منحصر‌به‌فرد ایشان در جنبۀ خطابه و سخن در این است که به دو زبان ریشه‌دار 
و کهن )عربی و فارسی( به صورت همسان و همانند زبان مادری مهارت کامل دارد. ایشان خطیب 
مسلط و سخنور توانایی است که نظیرش میان خطبای معاصر کشورهای اسلامی‌ دیده نشده‌‌‌‌‌ یا کمتر 
دیده شده است. در معرفی این بُعد شخصیت ایشان این جملۀ امام خمینی  کافی است که بدین 
مضمون فرمود: »خطیبی نظیر ایشان در میان عرب و عجم نداریم.1« ایشان نسبت به هیچ‌کسی 

سخن اغراق‌آمیز نمی‌گفت؛ آن‌چه را به محقق خراسانی نسبت داده، عین واقعیت است.
6. 2. فقه و فلسفه

فقه دانشی است که شخص باید بر اثر آموزش و‌‌‌‌‌ یادگیری، کسب نماید و آن‌که به قدرت و توانایی آن 
رسید، نامش را فقیه می‌‌گذارند و آن شخص بایستی از مبانی دینی باید استنباط و استخراج احکام 
صْطِلاحِ هُوَ الْعِلْمُ  لغَةِ اَلْفَهْمُ وَ فِی الِْ کند. علمای علم اصول، معنا و تعریف فقه را نوشته‌اند: اَلْفِقْهُ فِی الُّ
ةِ.2 فقه در لغت به معنی مطلق فهم است و در اصطلاح  فْصِیْلِیَّ تِهَا التَّ ةِ عَنْ اَدِلَّ ةِ الْفَرْعِیَّ رْعِیَّ بِالَْحْکَامِ الشَّ
علم و دانشی به احکام شرعیه فرعیه از دلیل‌‌‌های تفصیلی است. این تعریف فقه در لغت و اصطلاح 
است که هرکدام دارای قید خاصی می‌‌باشد و جای بحث آن در این‌جا نیست. پس اجتهاد و مجتهد 
آن است که دارای قوه و نیروی استنباط احکام باشد. علی بن ابی حمزه گفت: از امام صادق )ع( 
عْرَابِی.3 در دین تفقه کنید. 

َ
ینِ فَهُوَ أ هْ مِنْکمْ فِی الدِّ هُ مَنْ لَمْ یتَفَقَّ ینِ فَإِنَّ هُوا فِی الدِّ شنیدم که می‌‌فرمود: تَفَقَّ

اگر کسی از شما تفقه در دین نکند، پس او بی‌سواد است.‏ امام محمد باقر )ع( می‌‌فرماید: الْکمَالُ 
ینِ.4 ه‏ُ فِی الدِّ فَقُّ کلُّ الْکمَالِ التَّ

بدیهی است، مشکلات جامعۀ بشری نو می‌‌شود و مشکلات نو، راه حل نو می‌‌خواهد. »الحوادث 
الواقعة« چیزی جز پدیدۀ نوظهور نیست که حل آن‌ها بر عهدۀ حاملان معارف اسلامی ‌است. سرّ 

1. جمعی از نویسندگان، مرجعیت رمز بقاء تشیع، جامعه روحانیت، ص 76، 
2 . حسن بن زین الدین، معالم الدین، انتشارات علمیۀ اسلامیه، ص 22.

3. کلینی، محمد بن یعقوب، الكافي )ط. الإسلامية(، تحقیق علی‌اکبر غفاری ، ج 1، ص 31.
4. همان، ص 33.



64 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ضرورت وجود مجتهد در هر دوره، ضرورت تقلید و رجوع به مجتهد زنده همین است و الا در ‌‌‌‌‌یک 
سلسله مسائل استانداردشده، میان تقلید از زنده و مرده فرقی نیست. اگر مجتهدی به مسائل و 

مشکلات روز توجه نکند، او را باید در صف مردگان به شمار آورد.1
مرحوم محقق خراسانی از فرهیختگان فقه و فقاهت و مجتهدان نواندیش و به‌روز بود به گونه‌ای 
که مبانی دینی، قدرت و توان اجتهاد را مطابق زمان و شرایط روز داشت و می‌‌توانست استنباط 
احکام در مسائل مستحدثه نماید و همان ملکه و قدرت را در وجودش ذخیره نموده و صحت و سقم 
از دست‌آوردهای حوزه، فقه استدلال‌محور است که  ریشه‌‌‌های احکام را تشخیص می‌‌داد.‌‌‌‌‌ یکی 

مطابق نیازهای روز به کار برده می‌‌شود و او از این توان و دانش برخوردار بود.
با این اوصاف، محقق خراسانی از مصادیق روایات ذیل می‌‌باشد که پیامبر اسلام )ص( فرمود: 
نَّ 

َ
لِ امام موسی کاظم )ع( می‌‌فرماید:  امینان فرستادگان خدا است.  فقها  سُلِ.2  الرُّ مَنَاءُ 

ُ
أ الْفُقَهَاءُ 

سْلَمِ‏ کحِصْنِ سُورِ الْمَدِینَةِ لَهَا.3 به درستی مؤمنین از فقها، دژ اسلام  الْمُؤْمِنِینَ الْفُقَهَاءَ حُصُونُ‏ الِْ
می‌‌باشند، همانند دژ دیوار برای شهر است. امیرالمؤمنین علی )ع( فرمود که پیامبر اسلام )ص( 
تُونَ مِنْ بَعْدِی یرْوُونَ 

ْ
ذِینَ یأ هِ وَ مَنْ خُلَفَاؤُک؟ قَالَ: الَّ هُمَّ ارْحَمْ خُلَفَائِی. قِیلَ: یا رَسُولَ اللَّ می‌‌فرمود: اللَّ

تِی.4 بار الها، به جانشینانم رحم کن. گفته شد: آیا رسول‌الله جانشینان شما کیستند؟  حَدِیثِی وَ سُنَّ
فرمود: کسانی که بعد از من می‌‌آیند و حدیث و سنت مرا روایت می‌‌کنند.

شخصیتی با خصیصۀ فقاهتی و وارث پیامبران، باید کارشناس امور فقهی باشد که در تشخیص 
اعلم، مسائل سختی مورد توجه صاحب‌نظران است. هر‌کس، قادر به تمیز نیست، باید کسی که 
کار‌شناس مسائل باشد، اعلم را از غیرش تمیز دهد و برای مقلد بیان نماید که اعلم فلان شخص 
است. محقق خراسانی این ویژگی را دارد؛ زیرا خود در این موضوع صاحب‌نظر بود، به شکلی که 
هر‌کسی نامش را می‌‌شنید، از او به خوبی به عنوان فقیه خبیر‌ ‌‌‌‌یاد می‌‌کرد. او همانند سایر مراجع 
عظام تقلید، از قدرت علمی‌ و مبانی فقهی برخوردار بود. به تعبیر دیگر: خود فقیه و مجتهد مسلم و 
فیلسوف قوی و نیرومندی به حساب می‌‌آمد. در عرصه‌‌‌های مختلف علمی ‌می‌‌درخشید. همان‌طوری 
که از نامش پیدا است، او از خراسان و سرزمین دانش‌پرور طلوع نمود و نام نیک خویش را برجای 

گذاشت؛ به گونه‌ای که شمشیر اجتهاد را در نیام داشت.
3. حمایت از نهضت‌‌‌های دینی

وقایع و حوادث اجتماعی و تاریخی، همانند پدیده‌‌‌های طبیعی، از نظر ماهیت با‌‌‌‌‌ یکدیگر اختلاف 

1. مطهری مرتضی، نهضت‌های اسلامی در صد ساله اخیر، ص 90.
2. کلینی، محمد بن یعقوب، الكافي )ط. الإسلامية(، ج 1، ص 47.

3. همان، ص 38.
4. صدوق، محمد بن علی بن بابویه، من لایحضره الفقیه، تحقیق علی‌اکبر غفاری، ج 4، ص 420.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 65

اکتبر  انقلاب  انقلاب کبیر فرانسه و ‌‌‌‌‌یا  با ماهیت  انقلاب اسلامی‌ صدر اسلام  دارند. هرگز ماهیت 
روسیه،‌‌‌‌‌ یکی نیست. تشخیص ماهیتی نهضت، از راه‌های مختلف ممکن است صورت گیرد:

از طریق افراد و گروه‌هایی که بار نهضت را به دوش می‌‌کشند؛
علل و ریشه‌‌‌هایی که زمینۀ نهضت را فراهم می‌کنند؛

هدف‌‌‌هایی که آن نهضت تعقیب می‌‌کند؛
شعارهایی که به آن نهضت قدرت و حیات و حرکت می‌‌بخشد.

گاهی، ریشه  گاهی« است. این خودآ گاهی الهی«‌‌‌‌‌ یا »خدا آ نهضت پیامبران برخاسته از »خودآ
در اعماق فطرت دارد؛ از ضمیر باطن سرچشمه می‌‌گیرد. هرگاه تذکر پیامبرانه، شعور فطری بشر را به 
خالق و آفریدگار به اصل و ریشه، به شهر و دیاری که از آن‌جا آمده و آشنایی مرموز نسبت به آن‌جا در 
خود احساس می‌‌کند، بیدار سازد، این بیداری خود‌به‌خود به دلبستگی به ذات جمیل علی الاطلاق 
منتهی می‌‌گردد. دلبستگی به خدا که سرسلسلۀ ارزش‌‌‌ها است، به دنبال خود دلبستگی به کمال و 

زیبایی و عدل و برابری و گذشت و فداکاری و افاضۀ‌‌‌‌‌ خیر‌رسانی در او به وجود می‌‌آید.1
از ابعاد بلند شخصیت محقق خراسانی، ‌اندیشۀ فرامرزی و تفکر انترناسیونالیستی اسلامی ‌است. 
امام خمینی  حفظ کرد  به رهبری  انقلاب اسلامی ‌ایران  او حضور فعال و محوری خویش را در 
و حضرتش علاقۀ خاصی به ایشان داشت. در نهضت اسلامی ‌ملت مسلمان عراق و در انقلاب 
اسلامی‌افغانستان به خوبی نشان داده است که ایشان در تاریخ معاصر اسلامی ‌از پیشگامان نهضت 
جهانی اسلام و معتقد به انقلاب بین‌الملل اسلامی‌ و برپایی حکومت جهانی اسلام است. جنبش 
هیچ  بدون  است.  ایشان  امثال  مبارزات  و  زحمات  مرهون  مسلمان  ملت‌‌‌های  و  معاصر  اسلامی‌ 
مبالغه‌ای، چهرۀ ایشان در تاریخ نهضت‌‌‌های اسلامی‌ همچون اسلاف صالحش سید جمال‌الدین 

افغانی و شهید سید اسماعیل بلخی و... می‌‌درخشد.2
مردی که در فعالیت‌‌‌های دینی و سیاسی و تبلیغی و خیزش‌‌‌های مردمی، مرز و قومیت و ملیت 
نمی‌شناسد، معیار در حرکت‌‌‌های انسانی او، فقط اسلام بود؛ زیرا عنوان فقیه و خطیب و فیلسوف 
اسلامی‌ را از حوزۀ علوم دینی کسب نموده و باید با همان عنوان و آدرس به فعالیت‌‌‌های روزانۀ خویش 
بپردازد، سرزمین و جغرافیای خاصی در ایده و جهان‌بینی توحیدی او هیچ نقش و اثری نداشت؛ 
زیرا او نقش پیامبرانه‌ای در حیطۀ کاری و حوزۀ فعالیت خود بازی می‌‌کند که بسیاری از مدعیان 
اصلاح‌طلبی ندارند. پیامبران در انسان احساس بیداری پدید می‌‌آورند که خدا‌جویی و خدا‌پرستی 
ایده می‌‌دهند و طرفدار حق و حقیقت  انسان  به  پیامبران  نهفته است.  فرد  است و در فطرت هر 

1. مطهری مرتضی، نهضت‌های اسلامی در صد ساله اخیر، ص 63 و 64.
2. جمعی از نویسندگان، مرجعیت رمز بقاء تشیع، ص 77.



66 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

می‌‌نماید؛ از آن جهت که دشمن پوچی و باطل است، فارغ از هر منفعت و زیانی؛ چون عدالت و 
برابری و راستی و درستی از ارزش‌های خدایی هستند؛ خود به صورت هدف و مطلوب در می‌‌آیند، 
نه صرفاً وسیله‌ای برای پیروزی در تنازع زندگی. انسانی که بیداری خدایی پیدا می‌‌کند و ارزش‌های 
متعال انسانی برایش به صورت هدف در می‌‌آیند. از این‌که طرفدار ‌‌‌‌‌یک فرد به عنوان فرد‌‌‌‌‌ یا دشمن‌‌‌‌‌ یک 
شخص به عنوان شخص بشود، آزاد می‌‌شود. او دیگر طرفدار عدل است نه عادل، دشمن ظلم است 
نه ظالم. طرفداری از عادل و دشمنی با ظالم از روی عقده‌‌‌های روانی و شخصی ناشی نمی‌شود، بلکه 
اصولی و مسلکی است.1 روح جمعی پیامبرانه و الهی او، موجب راه‌اندازی فکر جمعی و جهانی 
اصلاح‌طلبی و آزادی‌خواهی شد که در جامعۀ اسلامی‌ در قالب خطابه ریخته و برای مخاطبانش 

بیان کند.
اینک به سه نمونه از فعالیت‌های محقق خراسانی در نهضت‌های اسلامی اشاره می‌شود.

1. 3. نهضت اسلامی‌ ایران
با شروع مبارزات علیه رژیم ستم شاهی هزار ساله با رهبری روحانیت و فقهای عظام در رأس امام 
خمینی، خیزش‌‌‌های مردمی ‌از رنگ بیشتری برخوردار گردید تا این‌که کار به تظاهرات و شعارهای 
ضد حکومت به داخل شهرها کشیده شد و دست‌گیری رهبری قیام و تبعید او به کشورهای بیرون 
از ایران. در نتیجۀ مقیم شدن او در عراق، شهر نجف اشرف و مرکز و پایتخت دینی و علمی‌ جهان 

اسلام، باعث شد که مبارزه به شکل اساسی‌تری مدیریت شود.
محقق خراسانی در همین مکان مقدس، شیوه‌‌‌های مبارزاتی رهبری قیام و نهضت را با دقت 
مطالعه نمود و شعارهای داده‌شدۀ آن را به بررسی گرفت. اولین گزینه، برداشتن حاکمیت تبعیض از 
حوزۀ نجف بود. او را وادار ساخت تا با این انقلاب دست همکاری دهد و سخنرانی‌‌‌هایش را به نفع 

آن، سامان‌دهی نماید.
آیت‌الله خراسانی در زمان حکومت حزب بعث و دست‌گیری علما و طلاب و اخراج اجباری از 
نجف، به سوی ایران آمد، به خراسان و شهر مشهد مقدس ساکن شد. سقوط نظام شاهی در این 
کشور با حضور محقق خراسانی همزمان گردید. او کمر همت را بست و از توان علمی ‌و فقهی و 
فلسفی خویش به نفع حاکمیت دینی به رهبری امام خمینی  استفاده نمود. درس‌‌‌های دینی را در حوزه 
و دانشگاه‌ها برگزار کرد و دانشجویان خود را برای حمایت از جمهوری اسلامی‌ ترغیب و تشویق 
می‌‌کرد. فقه و اصول و فلسفه را در حوزه و دانشگاه، تدریس می‌‌نمود و شاگردانی را در این مسیر 
تربیت کرده و تقدیم جامعۀ اسلامی‌ کرد و از همۀ امکانات موجود با تمام توان علمی‌ برای حمایت از 

نهضت نوپای اسلامی‌ در ایران حمایت به عمل آورد تا ریشه‌‌‌های خود را عمیق غرس نماید.

1. مطهری مرتضی، نهضت‌های اسلامی در صد سال اخیر، ص 64 و 65.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 67

او اعتقاد راسخ به بیداری مردم و مبارزه علیه بیداد و ظلم و ستم داشت. حاکمیت شاهی را در 
ایران آن روز، مستبد و غیردینی می‌‌دانست، با این عقیده با خط و مشی امام خمینی  همگام و همکار 
شد. در نجف اشرف، زبان و بیان را در خدمت نهضت بیداری این مرد بزرگ و الهی قرار داد. در 
سرزمین ایران، زیر سایۀ حکومت و پرچم و نظام جمهوری اسلامی‌ به فعالیت‌‌‌های علمی خود ادامه 

داد.
2. 3. نهضت اسلامی‌ مردم عراق

با حاکمیت حزب بعث به رهبری صدام‌حسین، وضعیت حوزۀ نجف اشرف و مراجع عظام تقلید و 
علما و طلاب و شخصیت‌‌‌های دینی و علمی‌ و مردمی، رو به وخامت گذاشت و رفتار رژیم با اینان 
با خصومت تمام صورت می‌‌گرفت. هر روز جامعۀ علمی‌ و فرهنگی عراق با دست‌گیری و زندان‌های 
گسترده مواجه می‌‌شدند. عرصه برای فرهیختگان و حتی عامۀ مردم تنگ‌تر می‌‌گردید. حوزۀ نجف 

هرچه زمان می‌‌گذشت، تحت فشار شدید نظام دیکتاتور صدام قرار می‌‌گرفت.
ناگزیر نخبگان علمی به ‌سوی ایران مهاجرت نمودند و از سوی جمهوری اسلامی‌ تازه‌تأسیس به 
گرمی ‌استقبال ‌‌شدند. با گردهم‌آیی عراقی‌ها، نهضت اسلامی‌ را برای مبارزه علیه حاکمیت استبدادی 
عراق، در ایران پی‌ریزی نموده و سامان‌دهی کردند. در این میان محقق خراسانی به عنوان وظیفۀ 
اسلامی ‌و دینی، احساس مسئولیت نمود و در خیلی از مبارزین ضد حکومت بغداد پیوست و از 
اعضای فعال آن شد. ایشان دارای زبان و بیان و توان علمی ‌و خطابه‌‌‌های سحرانگیز با زبان مردم 

عراق بود و از سوی جامعۀ مهاجر آن کشور مورد استقبال قرار گرفت.
با این وضعیت، صدام‌حسین با حمایت کشورهای استعماری، به سرزمین و حاکمیت ایران به 
منظور سیطره، تجاوز نمود. زیاده‌خواهی و روحیۀ شرارت در این حاکم مستبد به اوج رسیده بود 
و جنگ ویران‌گری را به منظور نابودی نظام اسلامی‌ ایران به وجود آورد. نهضت ضد ظلم و ستم 
به رهبری علمای عراق در مبارزه علیه این بیدادگر تاریخ، با ایرانیان شرکت نمودند. مرحوم محقق 

خراسانی نیز در این دفاع، از سهم و نقش فعال برخوردار بود.
در این بحبوحۀ زمانی، در داخل عراق، از سوی فرعون زمان، خاندان مرجع بزرگ آیت‌الله‌ حکیم، 
مورد تعرض قرار گرفت و بسیاری از اعضای بیت این فقیه فقید را به زندان برده و به شهادت رسانیدند 
و برخی سوی ایران آمدند و مجموعه‌ای را برای مبارزه بنیان نهادند که محقق خراسانی به عنوان عضو 
فعال در آن نیز مشغول فعالیت شد و از حرکت انقلاب مردم عراق با بیان شیوا، مورد حمایت خود 
قرار داد که پس از زمانی به مجلس اعلای انقلاب اسلامی‌ عراق موسوم شد و تا نابودی حکومت 
دیکتاتور آن کشور به تبلیغ و تشویق مردم عراق ادامه داد. در عین حال او نه عرب بود و نه عراقی، 
بلکه‌‌‌‌‌ یک عنصر خدوم و انسان‌دوست و فرهیختۀ اسلامی‌ بود که خود را همانند مولایش علی )ع( 



68 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

وقف هدایت و خدمت‌رسانی به انسانیت نموده بود. در این راستا از هیچ تهدید و ارعابی نمی‌هراسید 
و به هیچ تطمیع متمایل نمی‌شد. مرز و جغرافیا برایش مفهومی‌ نداشت.

3. 3. انقلاب اسلامی ‌افغانستان
با کودتای نظام خلق و پرچم، سال 1357ش، با حمایت شوروی سابق در کشور، علیه نظام جمهوری 
کودتایی به رهبری داوود خان، عقاید و سنت‌‌‌های دینی توسط برنامه‌ریزان کودتا، مورد تعرض قرار 
گرفت. جامعۀ سنتی و دینی این کشور اعم از شیعه و سنی به خشم آمده و در گوشه و کنار کشور، 

انقلاب اسلامی‌ را با نام جهاد مقدس، علیه حاکمیت کمونیستی آغاز نمودند.
شخصیت‌‌‌های دینی و سیاسی از ترس دست‌گیری از شهرها به روستاها هجرت نموده و به خارج 
از کشور خود را منتقل نمودند. با رهایی از قید حاکمیت استبدادی، به سازمان‌دهی نیروهای پراکندۀ 
مردمی ‌پرداختند و احزابی را بدین منظور به وجود آوردند. این روند با سرعت تمام در تمام نقاط کشور 
گسترش‌‌‌‌‌ یافت. شیعه و سنی با‌‌‌‌‌ یک هدف، قیام نمودند و آن نابودی نظام کمونیستی و مزدور بلوک 

شرق بود.
این انقلاب تا به دهۀ 1370ش. خود را وصل نمود که زمان عقب‌نشینی ارتش سرخ شوروی 
سابق بود. در این میان نیروهای جهادی وارد کابل شدند و هزاره‌‌‌ها را مورد تاخت‌و‌تاز قرار دادند. 
در این میان، جامعه‌ای که سال‌‌‌های قبل از انقلاب اسلامی‌ خود را از کتمان هویت‌‌‌های قومی‌ و 
مذهبی تازه بیرون آورده، بار دیگر با همان تعصب مذهبی و قومی‌ در ساختار دولتی مواجه شدند. 
این بار هر‌دو طرف قالب جهادیان را با خود داشتند و افتخار مبارزه علیه اشغالگران را به خود نسبت 
می‌‌دادند. جنگ با تعصب خشک مذهبی و قومی‌ آغاز گردید؛ این بار جامعۀ تازه‌آزاد‌شده از زیر زنجیر 
استحمارهای داخلی و خارجی، عزم را جزم نمودند که تا دست‌یابی به حقوق ملی، دست از مبارزه 

بر ندارند.
با این وضعیت پیش‌آمده بین مردم ما، احساس نیاز به مصدر فتوا بیش از پیش شدت گرفت 
تا خون‌‌‌های ریخته‌شده به حمایت و دفاع از حریم تشیع، توجیه دینی داشته باشد. مرحوم محقق 
خراسانی، سال‌‌‌های حضور در نجف، این احساس را برای محرومان جهان درک می‌‌نمود و شعار 
همگانی داشت که با وجود سرزمین‌‌‌های جغرافیایی خاص، هر کشوری از خود، دارای مرجعیت و 
مصدر فتوا باشد، تا با اتهام هم‌شهریان خویش مواجه نگردند که شما مزدوران ایران و نجف هستید 
و سال‌‌‌ها به این اتهام سوختیم و ساختیم. گویی او به هدف خود نزدیک شده و شعارش در‌‌‌‌‌ یک مورد 

جامۀ عمل پوشیده و در شرف تحقق است.
 او در این بحبوحۀ حساس و سرنوشت‌ساز در پاسخ به سؤالی که شد، فرمود: »من بیست سال 
در کنار امام بوده‌ام و مبارزۀ اسلامی‌کرده‌ام و ده سال از عمر خود را وقف انقلاب اسلامی ‌عراق نمودم 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 69

و با مجلس اعلای انقلاب اسلامی‌عراق همکاری می‌‌کردم و اکنون بنا دارم آخر عمرم را برای شیعیان 
مظلوم افغانستان وقف نمایم.1

محقق خراسانی وظیفۀ اسلامی‌ و دینی و انسانی خود می‌‌دانست که در هر سرزمینی حضور‌‌‌‌‌ یافته 
و از مظلومان و محرومان جهان حمایتی به عمل آورد. او انسان بی‌بدیل و عالم فقیه و فیلسوف 
فرهیخته بود و حد و مرز جغرافیا را نمی‌شناخت و هویت‌‌‌های اعتباری را کنار می‌‌گذاشت. روی 
همین جهت، اواخر عمرش را با حمایت از نهضت دینی و انسانی شیعیان افغانستان پرداخت و با 

تمام توان وارد میدان شد.
از زمانی که حزب وحدت اسلامی‌ در مرکز هزارستان )بامیان( شکل گرفت، به اتفاق همۀ اعضای 
شورای مرکزی آن، شخصیت سیاسی استاد عبدالعلی مزاری را به عنوان دبیر کل انتخاب کردند و از 
بامیان فعالیت‌‌‌های آن حزب شروع شد تا حق و حقوق این مردم را باز ستاند و مردم را از حالت کتمان 
هویت مذهبی و قومی ‌بیرون آورد و با هویت اصلی وارد جامعه و سرزمینی به نام افغانستان گرداند و 
هزاره‌ها همانند سایر ساکنان این کشور به صورت رسمی‌ و قانونی از حقوق مساوی برخوردار گردند.
ظهور مرجعیت دینی به زعامت آیت‌الله ‌محقق کابلی در افغانستان، برای اولین بار در تاریخ مردم 
این کشور بی‌سابقه است. محقق خراسانی از توان علمی ‌و فقهی و خطابۀ خویش استفاده کرد و 
موقعیت اجتماعی و نیازهای مردم افغانستان را بین مهاجرین پررنگ کرده و روی منبر رفته، توجه 
جامعۀ محروم و مظلوم کشور را به سوی این نعمت و رحمت الهی جلب نمود و با بیان سحرانگیزش 
حمایت خود را از این نهضت بزرگ دینی اعلام داشت. بدین مناسبت، به شهرهای مختلف ایران 
در کنار مرجع بزرگوار دینی، سفر نمود و بین مهاجرین به ایراد سخن پرداخت. حلقه‌‌‌های پاسخ به 
سؤالاتی در این زمینه تشکیل داد و شبهه‌‌‌هایی وارده را با کمال علمی‌ و فقهی پاسخ می‌‌داد و بسیاری 
از کسانی که در این راستا شک داشتند و نزدیک نمی‌شدند با وجود محقق خراسانی و پاسخ‌‌‌های 

قانع‌کننده؛ با افتخار تمام در خدمت تبلیغ از مرجعیت قرار می‌‌گرفتند.
نقش او در شکستن سد مرجعیت و راه‌اندازی و تبلیغ،‌‌‌‌ یک کاری بسیار سخت و دشوار بود که 
او با توان علمی‌ و جرئت، خود را میدان‌دار مبارزه علیه موانع ظهور آن کرد و همانند قهرمان و فاتح 
میدان جنگ، سلاح دانش را به دست گرفته و آمادۀ رزم گردید و جهاد فصاحت و بلاغت و منطق 
و اجتهاد و فقاهت استدلالی را به کار بست و تا آخرین لحظۀ حیات خویش از این نهضت حمایت 
نمود؛ زیرا هیچ نهضتی بدون مبلغ توانمند به راه نمی‌افتد. تنها راه پذیرش آن بین ملت‌‌‌ها و اقشار 
مختلف، وجود مبلغ قوی و نیرومند است که از هیچ چیزی نهراسد و به هیچ مسألۀ مادی تطمیع 

نگردد و به حرکت خط انتخابی خود ادامه دهد. محقق خراسانی داخل همین مقوله بود.

1. جمعی از نویسندگان، مرجعیت رمز بقاء تشیع، ص 78.



70 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

منابع
قرآن کریم.

ابن اشعث، محمد بن محمد، الجعفریات )الأشعثیات(، تهران: مکتبة النینوی، اول، بی‌تا.
ابن شعبه حرانی، حسن بن علی، تحف العقول، تصحیح علی‌اکبر غفاری، قم: انتشارات اسلامی، 

اول، 1363.
پایگاه اطلاع‌رسانی حوزه. گرفته‌شده از مقاله: نقش قلم در زندگی انسان، اثر نگارنده، غیرمطبوع.

جمعی از نویسندگان، مرجعیت رمز بقاء تشیع، جامعه روحانیت، قم: 1374.
حسن بن زین‌الدین، معالم‌الدین، انتشارات علمیه اسلامیه، بی‌جا: 1363.

سلیم، کتاب سلیم بن قیس الهلالی، تحقیق محمدباقر انصاری، قم: الهادی، اول، 1405هـق.
انتشارات  الفقیه، تحقیق علی‌اکبر غفاری، قم:  بابویه، من لایحضره  بن  صدوق، محمد بن علی 

1413هـق. دوم،  اسلامی، 
الکتب  دار  تهران:  تحقیق علی‌اکبر غفاری،  الکافی )ط. الإسلامیة(،  یعقوب،  بن  کلینی، محمد 

1408هـق. چهارم،  الاسلامیة، 
مطهری، مرتضی، ده گفتار.

مطهری، مرتضی، نهضت‌های اسلامی‌ در صد سالۀ اخیر. 
مفضل بن عمر، توحید المفضل، تحقیق کاظم مظفر، قم: داوری، سوم، بی‌تا.

منسوب به امام صادق، مصباح الشریعة، بیروت: اعلمی، اول، 1400هـق.
اول،‌  البیت)ع(،  آل  مؤسسة  قم:  المسائل،  مستنبط  و  الوسائل  مستدرک  میرزاحسین،  نوری، 

‌ـ.ق. 1408ه



حوزۀ علمیۀ نجف اشرف 
و عالمان افغانستان

علی حسن‌زاده
مقدمه

از زمانی که پیامبر اکرم)ص( با هجرت خویش به مدینه، زمینۀ گسترش اسلام را فراهم نمودند و امام 
حسین)ع( با هجرت خود همراه با اهلبیتش علت مبقیۀ اسلام گردید، گویا نشر دین با هجرت و از 

خود‌گذشتگی و تحمل مشقت‌ها پیوند خورده است.
عالمان پارسا و شیفتگان نشر دین در طول تاریخ به پیروی از اسوه‌های حسنه، با هجرت‌های 
خویش، پیامبران پاکی و نور به نقاط مختلف جهان بوده‌اند، تا آن‌جا که می‌توان گفت بخش عظیمی 
‌از گرایش مسلمانان به دین مبین اسلام و هدایت آنان به راه نورانی قرآن، به برکت همین حرکت‌ها 

بوده است.
حوزه‌های علمیه، در طول تاریخ سرنوشت‌ساز خود همواره رهبری امت اسلام را بر دوش داشته و 
با اتکا به قرآن و عترت، رهروان راه حقیقت را به ساحل فلاح و رستگاری رهنمون گردیده‌اند. در میان 
حوزه‌ها، ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف از قدمتی به بلندای تاریخ اسلام برخوردار است. به عنوان اساس 
و ریشۀ حوزه‌های علمیۀ‌‌ تشیع قلمداد می‌شود. تأسیس آن به دست با کفایت »مهاجری از خطۀ 
خراسان« صورت گرفت. این نوشتار می‌کوشد فراز و فرودهای حوزۀ نجف و عالمان افغانستانی 

برجستۀ برخاسته از آن حوزه را بررسی نماید.
ادوار حیات حوزۀ نجف

فعالیت رسمی حوزۀ نجف به عنوان مهد علم و مرکز حوزه‌های علمی شیعه با ورود شیخ طوسی آغاز 
می‌گردد. شیخ طوسی در ماه ضیافت الهی، در سال ‌385ق. در طوس از توابع خراسان بزرگ به جهان 
هستی قدم گذاشت و در سال ‌408ق. وارد عراق شد و در بغداد از محضر اساتید بزرگی هم‌چون: 
»شیخ مفید، متوفای 413ق.« بهره‌های فراوانی برد. شیخ مفید در آن زمان ریاست متکلمین شیعه را 



72 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

در دست داشت و با طرفداران هر مذهب و مسلک با متانت و عظمت خاصی بحث و مناظره می‌کرد.
پس از گذشت حدود پنج سال، با رحلت شیخ عالیقدر مفید، شیخ ابوجعفر، با تلمذ در محضر 
سید مرتضی سال‌های زیادی را از محضر ایشان کسب فیض نمود. پس از گذشت دو دهه و رحلت 
علم‌الهدی در سال 436ق. علم هدایت شیعیان را بر دوش گرفت و زعامت مسلمین را پذیرفت. البته 
پس از مدتی وضعیت سیاسی و اجتماعی بغداد تا حدی نابسامان گردید. شیخ طوسی با توجه به 
این وضعیت، بغداد را برای ایجاد یک تشکیلات منسجم مناسب ندید، به سوی نجف اشرف بار سفر 
بست. با رسیدن این خبر، شیفتگان معارف الهی به سوی آن دیار سرازیر شدند و پروانه‌وار گرد شمع 

وجودشان حلقه زدند و شالوده‌های آغازین حوزۀ نجف را پی‌ریزی کردند. 
با مهاجرت شیخ طوسی در سال ‌448ق، از بغداد به نجف، نشاط و تحرک ‌‌علمی‌ در آن‌جا قوت 
گرفت و تبدیل به مرکز مهم علوم شیعی شد. عمده‌ترین دروسی را که در کتاب »الامالی« برای 

دانشجویان املا کرده، در نجف اشرف بوده است.1
‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف، از زمان حضور شیخ الطائفه، مراحل مختلفی را سیر نموده و عالمانی را 
در دامان خود تربیت نموده و تقدیم اسلام کرده است. شیخ طوسی، محوری را پدید آورد که در اندک 
زمان شاگردانی را از اقصی نقاط جهان به سوی خویش کشاند و سالیانی درازی گرد وجود مبارک 
تا از آب چشمۀ زلال عصمت و امامت  بارگاه ملکوتی اولین پیشوای شیعیان جهان جمع شدند 
استفاده نموده و در سرزمین خود بازگشته و منبع آثار و برکت‌ها و خیر گردند. ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف پس 
از ورود شیخ طوسی تاریخ پرفراز و نشیبی و شیرین و تلخی را سپری کرده است، با مطالعه در حیات 

مختلف آن ‌می‌توان این موضوع را درک کرده و فهمید که مراحل آن عبارت‌اند از:
دورۀ اول: تکوّن و تثبیت

نخستین دوره از ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف با هجرت شیخ طوسی از بغداد به نجف آغاز ‌می‌گردد و 
تا قرن ششم هجری ادامه ‌می‌یابد. شیخ الطائفه پس از 22 سال مرجعیت در بغداد به نجف اشرف 
هجرت کرد و 12 سال در این مرکز دینی به فعالیت پرداخت. شیخ طوسی از جمله دانشمندان شیعی 
است که به علوم نقلی و عقلی احاطۀ کامل داشته و تألیفاتی در هر‌‌ یک از موضوعات و علوم اسلا‌می 

‌به رشتۀ تحریر درآورده است.
اندکی پس از ورود طغرل سلجوقی به بغداد، در سال ۴۴۹ق. خانه و کتابخانۀ آن را در حالی که 
خود وی قبلًا به نجف مهاجرت کرده بود، آتش زدند. مدتی بعد شیخ طوسی فعالیت ‌‌علمی ‌خود را 
در این شهر آغاز کرد و حوزۀ بزرگ نجف با تلاش‌های او پاگرفت. شیخ توانست اوضاع تحصیلی 
آشفته و نابسامان نجف را تحت نظم درآورد و حلقه‌های درسی را تشکیل دهد. عدۀ ‌اندک از کسانی 

1. نخستین املاء در 26 صفر 456 بوده است.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 73

که همراه شیخ از بغداد به نجف رفته یا شهرتش را شنیده بودند، به او پیوستند و دیری نپایید که شهر 
نجف مرکزیت ‌‌علمی ‌و فکری تشیع را از آن خود کرد. کتاب امالی یا المجالس شیخ گواهِ انضباطی 
است که او در حوزۀ نوتأسیس نجف در انتقال علوم به شاگردانش برقرار کرده بود. کار سترگ دیگر 

شیخ، سوق دادن علما و شاگردان خود به فقه استدلالی و اجتهادی بود.
هجرت شیخ طوسی به نجف اشرف، موجب گشت تا ده‌ها دانشمند شیعی در این حوزه گردآیند 
به  امر  ببرند و همین  بهره  از محضر دانشمندان  بپردازند و  تألیف  به تحقیق و  و صدها دانش‌پژوه 
بنیان‌گذاری ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف انجامید؛ حوزه‌ای که با برخورداری از بزرگان علم و عمل، 
دانشکده‌های مختلف خود را در این دانشگاه بزرگ شیعی تأسیس نمود و به علوم اسلا‌می‌ در فقه و 

کلام و تفسیر و حدیث پرداخت.
سرانجام شیخ طوسی پس از عمری پربرکت در سن هفتاد و پنج سالگی، در سال 460ق. در جوار 
مرقد مطهر مولای متقیان امیرمؤمنان علی)ع( ندای حق را لبیک گفت و در جوار آن محبوب آرمید.

پس از رحلت شیخ طوسی، فرزندش »شیخ ابوعلی طوسی« در سال 515ق. مرجعیت شیعه را 
عهده دار گردید و ابونصر محمد بن ابی علی الحسن بن ابی جعفر محمد بن الحسن الطوسی فرزند 

ابوعلی، پس از پدرش حوزه‌ای را که جدش دایر کرده بود، اداره نمود.
دورۀ دوم: تبعیت و رکود

دورۀ تبعیت و رکود با وفات شیخ طوسی آغاز شد و تا اوایل قرن دهم ادامه یافت. عوامل متعددی در 
ایجاد رکود پس از شیخ دخیل بودند:

ـ نخست آن‌که به رغم ابتکارات شگرف او در حوزۀ اصول، فقه و دفاعش از فقه، رشد در حوزۀ 
شریعت و توفیقش در ترویج و تحکیم روش‌های استدلال و استنباط آرا و نظریات وی تا مدت‌ها به 
دلیل عظمت شخصیت او در مجامع ‌‌علمی ‌شیعه بدون معارض و نقدناپذیر رواج یافت و پیروانش 
بیش از یک قرن در صدد خرده‌گیری و نقد و بررسی نظریاتش برنیامدند. به تعبیر شهید ثانی1 و 

صاحب معالم ابن شهید ثانی،2 همۀ فقها تنها ناقل گفته‌های او بودند.
ـ عامل دیگری این ایستایی، جوانی حوزۀ نجف بود که نمی‌توانست هم‌پای مراکزی هم‌چون ‌‌حوزۀ 
علمیۀ بغداد، در برخورد با آرای گوناگون، پویایی داشته باشد، مخصوصاً آن‌که هنگام مهاجرت شیخ 

از بغداد به نجف، تنها تعدادی کم‌شمار او را همراهی کرده بودند.3
ـ از میان رفتن قدرت آل بویه که پیوسته مراکز و شخصیت‌های ‌‌علمی ‌شیعه را تحت حمایت خود 

1. زین‌الدین شهید ثانی، الرعایة فی علم الدرایة، ص 93.
2. حسن صاحب معالم، معالم الدین و ملاذالمجتهدین، قسمت اصول فقه معروف به معالم الاصول، ص 176.

3. صدر، محمدباقر، المعالم الجدیدة للاصول، ص 63.



74 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

داشتند، عامل اثرگذار دیگری بر رکود بود و مخصوصاً از همان آغاز تصرف عراق به دست سلجوقیان، 
شیعه تحت فشارهای روزافزون قرار گرفت.

دانشمندان و آثار علمی آن‌ها در این دوره
با همۀ این احوال، در این دوره نیز حوزۀ نجف از تکاپوی علمی دور نماند. از ابوعلی طوسی فرزند 
شیخ طوسی )متوفی ۵۱۵( اثری چون »المرشد الی سبیل المتعبد« و »الامالی« به جای مانده است. 
وی نزد علمای شیعه با عنوان مفید ثانی شهرت دارد.1 ابن شهرآشوب مازندرانی، ابوعلی فضل بن 
حسن طبرِسی مؤلف »مجمع البیان« و ابوعبداللّه حسین بن احمدبن طحّال مقدادی تربیت‌یافتگان 
محضر اویند.2 هم‌چنین شیخ ابوالوفاء عبدالجبار رازی، شیخ ابومحمدحسن بن بابویه قمی و شیخ 
ابوعبداللّه محمدبن هبةاللّه طرابلسی معاصران او و جملگی از شاگردان پدرش در حوزۀ علمیۀ نجف 
بوده‌اند.3 کتاب »شرح کافیه« ابن حاجب و »شرح قصائد ابن ابی الحدید« از نجم‌الائمة رضی‌الدین 
محمد استرآبادی )متوفی ۶۸۶(، »الایماقی فی شرح الایلاقی« و »شرح تعریب الزبدة در طب« از 
عبدالرحمان بن عتائقی از علمای حلّه و بعد نجف اشرف و »التنقیح الرایع فی شرح مختصرالشرایع« 
مقداد بن عبداللّه سیوری مشهور به فاضل مقداد )متوفی ۸۲۶( از جمله آثار دانشمندانِ این دورۀ 

حوزۀ نجف‌اند.
ـ ظهور محمد بن ادریس حلّی )متوفی ۵۹۸ق( در حلّه، رونق ‌‌حوزۀ علمیه این شهر را به همراه 
داشت، ولی همین مسأله به رکود ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف شتاب بیشتری بخشید. وی توانست به روحیۀ 
پیروی بی‌چون و چرای مشایخ امامیه که در برابر آرا و فتاوای شیخ طوسی تسلیم و منقاد بودند، پایان 
دهد و با نقادی آرا و برخی روش‌های شیخ، روح تحقیق و نقد و تجدید نظر را به محافل ‌‌علمی‌شیعه 

باز آوَرَد.
در عوض در این دوره که از قرن ششم تا نهم هجری یا تا نیمۀ قرن دهم به طول انجامیده، حوزۀ 
علمیۀ کربلا از تحرک بیشتری برخودار بوده است و دانشمندانی چون »ابو العباس احمد بن علی 
نجاشی«، »عماد الدین ابی حمزه طوسی«، »سید فخار موسوی حائری«، »رضی الدین علی بن 
طاووس«، »شمس الدین محمد بن مکی« )شهید اول(، »ابن خازن حائری« و »ابن فهد حلی« در 
آن به تربیت دانشجویان علوم دینی مشغول بوده‌اند. از‌این‌رو، حوزۀ علمیۀ نجف در آن برهه از رونق 
چندانی برخودار نبود؛ چه آن‌که اغلب رجال علم در حوزۀ کربلا سکنی گزیدند. برخی علت رکود 
‌‌علمی ‌این دوره را به سبب تحرک حوزۀ حله در این عصر دانسته‌اند و بیوت علمیۀ آل ادریس، آل شیخ 

1. منتخب‌الدین علی رازی، الفهرست، ص 46.
2. حسینی طهرانی، حسین، رسالۀ سیر و سلوک علامه بحر العلوم، ص 44 تا 45.

3. ابن شهرآشوب، کتاب معالم العلماء، ص 43.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 75

ورام، آل فهد، آل طاووس و... را دلیل گفتار خویش ساخته‌اند.
دورۀ سوم: رونق دوباره

دورۀ سوم ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف از قرن دهم آغاز ‌می‌گردد و تا قرن یازدهم هجری ادامه ‌می‌یابد. 
در واقع از نیمۀ دوم قرن دهم رونق ‌‌علمی ‌به حوزۀ نجف بازگشت. اقدامات اثرگذاری چون آسان 
ساختن دسترسی به آب آشامیدنی از طریق حفر رودها توسط شاهان صفوی و ساخت قلعه‌های 
استوار و تأمین امنیت جانی ساکنان، به عنوان عوامل شکوفایی مجدد ‌‌حوزۀ نجف شمرده شده‌اند؛ 
ولی بعید است چنین طرح‌هایی به تنهایی شکوفایی ‌‌علمی ‌را باز آورده باشند، چه پیش از صفویان، 
برخی فرمانروایان و امیران ایلخانی و جلایری با رویکرد سیاسی به احیای نجف شیعی در برابر بغداد 

سنّی به اقدامات مشابهی دست زده؛ اما توفیق چندانی کسب نکرده بودند.
نقش مولی احمد بن اردبیلی )متوفی ۹۹۳ق( مشهور به مقدس/ محقق اردبیلی در بازیابی رونق 
حوزۀ علمیۀ نجف در این دوره بسیار برجسته بود. حضور محقق اردبیلی در حوزۀ نجف و مقبول 
افتادن مکتب فقهی او، یعنی تتبع همه‌جانبه در احادیث و توجه به احادیث صحیح‌السند ـ که چه 
بسا مورد بی‌اعتنایی یا اعراض فقهای سَلَف قرار گرفته بود ـ در برابر قول به پذیرش فتوای مشهور، 

پژوهشگران و طلاب بسیاری را در حلقات درس او حاضر ساخت.
الاحکام  مدارک  صاحب  ثانی،  شهید  نوۀ  عاملی،  علی  بن  محمد  شمس‌الدین  چون  کسانی 
)متوفی ۱۰۰۹( و حسن بن زین‌الدین، فرزند شهید ثانی معروف به صاحب معالم )متوفی ۱۰۱۱( از 
تربیت‌شدگان بزرگ مکتبِ فقهی و اصولی او هستند. مقدمۀ کتاب معالم‌الدین و ملاذ المجتهدینِ 
ناقص مانده است.  به فقه اختصاص دارد که  آن  حسن بن زین‌الدین در اصول فقه است و متن 
این مقدمه از زمان تألیف تا به امروز محلّ توجه فقهای اصولی بوده و جایگزین کتاب‌های سه‌گانۀ 
تعلیمی ‌اصول فقه در حوزه‌های امامیه ـ یعنی »الشرح العمیدی علی تهذیب العلامة«، »شرح العلامة 
علی مختصر ابن الحاجب« و »شرح العضُدی علی مختصر ابن الحاجب« ـ شده و تا سالیانی قبل 

متداول‌ترین کتاب درسی مقدماتی اصول فقه در نظام تعلیمی ‌شیعه به شمار می‌رفت.
دانشمندان و آثار علمی این دوره

محی‌الدین بن محمود نجفی )متوفی ۱۰۳۰( در شعر و ادب دستی داشت.
کتاب  و  بود  متبحر  رجال  و  روایت  علم  در  اردبیلی،  مکتب  شاگردان  از  قُهپایی  علی  رکن‌الدین 

است. مشهورتر  دیگرش  آثار  از  او  »مجمع‌الرجال« 
ملا عبداللّه یزدی )متوفی ۹۸۱( مؤلف حاشیه بر بخش منطق تهذیب المنطق و الکلام اثر تفتازانی 
متعلق به همین دورۀ حوزۀ نجف بوده و کتاب او هم‌چنان یکی از درس‌نامه‌های رایج در حوزه‌های 



76 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

علمیه است.
شیخ ابوالحسن فتونی عاملی نجفی )متوفی ۱۱۴۰( که از او به عنوان افقه المحدثین یاد شده، 
صاحب نوشته‌هایی چون »مرآة الانوار« در تفسیر و »ضیاءالعالمین« در کلام است. کتاب اخیر در 
زمرۀ مفصّل‌ترین تألیفات کلامی به شمار می‌رود. وی هم‌چنین کتابی با عنوان »تنزیه القمیین« در 

نفی نسبت تشبیه و رؤیت به محدّثان قم، نگاشته است.1
یان دورۀ چهارم: ظهور و افول اخبار

این دوره از اوایل قرن یازدهم شروع شد و تا آخر آن امتداد داشت و به اخباریانی اختصاص یافت 
که در ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف به فعالیت ‌‌علمی‌ اشتغال داشتند. در این عصر رکود ‌‌علمی ‌مباحث اصولی 
مشهود است. از جمله عللی که باعث شدند مکتب اخباری بر مکتب اصولی چیره گردد و تا پیش 
از وحید بهبهانی در ‌‌حوزۀ نجف اشرف رشد یابد، انتقال زعمای مکتب اصولی به ‌‌حوزۀ علمیۀ کربلا 

ذکر شده است.
در این قرن، نجف اشرف همانند دیگر حوزه‌های شیعه درگیر موضوع اخباری‌گری شد. بزرگترین 
تأثیر را در این بین محمدامین استرآبادی )متوفی ۱۰۳۳ق( داشت. وی که خود درس‌آموختۀ ‌‌حوزۀ 
علمیۀ نجف بود و از صاحب معالم و صاحب مدارک اجازه روایت داشت. با تألیف کتاب »الفوائد 
المدنیة« در ۱۰۳۰، به نقادی سخت روش اصولی و فقهی مجتهدان شیعه، که میراث پربهای شیخ 
طوسی در حوزۀ علمیۀ نجف بود، پرداخت. او امثال ابن جنید، ابن ابی عقیل، شیخ مفید، سید 
مرتضی، شیخ طوسی و از همه بیشتر علامه حلی را به انحراف از طریقت ائمه)ع( متهم می‌کرد و 
تکیۀ آنان به علم کلام و اصول فقهِ مبتنی بر افکار عقلی و اعتقاد به قیاس را بدعت می‌شمرد. مکتب 
اخباری، با شتاب، در نجف و دیگر مراکز ‌‌علمی ‌عراق و ایران و بحرین نفوذ و بیشتر فقیهان را به 

خود جذب کرد.
آن‌ها  میان  از  می‌خوریم.  بر  برجسته‌ای  آثار  یا  دانشمندان  نام  به  نجف  در  نیز  دوره  این  در 
»مجمع‌البحرین« اثر شیخ فخرالدین بن محمدعلی طُرَیحی نجفی )متوفی ۱۰۸۵( از مهمترین آثار 
قلمداد می‌شود، که موضوع آن واژگان دشوار قرآن و حدیث است. فاضل شِروانی )متوفی ۱۰۹۸ یا 
۱۰۹۹( از نویسندگان کثیرالتألیف این روزگار و از دانش‌آموختگان نجف بود که به اصفهان مهاجرت 
کرد و ضمن نوشتن کتاب‌هایی چون »شرح الشرایع« و »حاشیه بر شرح تجرید قوشچی« شاگردان 
تنقیح  بلاغی صاحب  العلماء«، شیخ حسن  مؤلف »ریاض  افندی  میرزا عبداللّه  بزرگی همچون 

المقال و مولی محمد اکمل اصفهانی پدر وحید بهبهانی را پرورد است.

.http://fa.wikishia.net/view .1



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 77

در این مرحله، محمدباقر بن محمد اکمل معروف به وحید بهبهانی )متوفی ۱۲۰۵ق( نقش مهمی 
‌در از میان بردن صولت و قدرت اخباریان داشت. به قول ابوعلی حائری )متوفی ۱۲۱۶(، عراق، 
کنده از اخباریان بود تا آن‌جا که اگر کسی می‌خواست  خصوصاً کربلا و نجف، پیش از آمدن بهبهانی آ
کتابی از آنِ فقهای اجتهادی را حمل کند، برای پرهیز از نجس شدن، آن را با دستمال به دست 
می‌گرفت.1 جنبشی که وحید بهبهانی در کربلا آغاز کرد، در نجف ثمر داد و با آمدن محمدمهدی 
بن مرتضی مشهور به بحرالعلوم )متوفی ۱۲۱۲(، از شاگردان وحید بهبهانی، حوزۀ نجف با پشت سر 
گذاشتن ناملایمات دورۀ اخباری‌گری، به دورۀ جدیدی گام نهاد. این واقعیت را نیز نباید از نظر دور 
داشت که مجموعۀ انتقادهای دانشمندان اخباری و نیز میراث ‌‌علمی ‌آنان، به‌ویژه تلاش‌های آخرین 
فقیه نامدار این جریان، شیخ یوسف بحرانی و کتاب مهم فقهی او؛ »الحدائق الناضرة«، در بالندگی و 

شکوفایی این دورۀ جدید، تأثیر درخور توجهی داشته است.
دورۀ پنجم: عصر درخشش و کمال

این دوره که از قرن سیزده تا پانزدهم هجری را شامل ‌می‌گردد از پرتکاپوترین دوره‌های حوزۀ علمیۀ 
نجف اشرف به شمار ‌می‌رود.

شروع دورۀ پنجم، ‌‌حوزۀ نجف باز هم از وحید بهبهانی و شاگردان وی آغاز ‌می‌گردد »سید محمد 
مهدی بحرالعلوم« )1154/1155 - 1212( از شاگردان وحید بهبهانی و شیخ یوسف بحرانی است 
که پس از استاد کل، زعامت شیعیان و تربیت ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف را به عهده گرفت و آن در حالی بود 
که هنوز سنش از 30 سال تجاوز نمی‌کرد. بحرالعلوم از دانشمندان فرزانه‌ای است که مقام‌های معنوی 
و سیر و سلوکی را به نحو نیکو طی کرده و مورد احترام علمای شیعه بوده است و تالی تلو معصوم به 

شمار ‌می‌رود، کرامت‌های زیادی از او نقل شده‌اند.
با آغاز فعالیت علامه بحرالعلوم در نجف و عالمان و فقیهان بسیاری که به همت وحید بهبهانی 
تربیت شده بودند، حوزۀ نجف عظمت و شکوه خود را بازیافت و از نو به مرکز ‌‌علمی‌ جهان تشیع 
تبدیل شد. تلاش‌های شاگردان مستقیم و غیرمستقیم وحید بهبهانی معطوف مبارزه با اخباری‌گری 
و پاسخ‌گویی به شبهات آنان و اثبات نیاز به قواعد اصولی در استنباط شد. این کوشش‌ها ثمربخش 
نقد و تحلیل  به طور محسوسی باب بحث،  به کمال رساند و در زمینۀ فقه  را  بودند؛ علم اصول 
موضوع‌ها و کاوش در آرای پیشینیان و ادلّۀ آنان گشوده شد. سرانجام آن‌که جریان اخباری هر چند از 
میان نرفت، به شدت محدود شد. در امتداد سبک ‌‌علمی‌ وحید بهبهانی کتاب‌های نفیسی در ‌‌حوزۀ 

نجف به رشته تحریر در آمد.
 ـنگاشته‌های علامه بحرالعلوم، به استوار کردن مکتب اجتهاد و کنار زدن جریان اخباری یاری رساند.

1. مازندرانی حائری، محمدبن اسماعیل، منتهی المقال فی احوال الرجال، ج6، ص 871



78 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ـ پس از او شیخ جعفر بن خضر نجفی، معروف به کاشف‌الغطاء به زعامت امامیه و ریاست حوزۀ 
علمیۀ نجف رسید. در این زمان میرزا محمد نیشابوری )متوفی ۱۲۳۲( که به شدت برای حفظ و 
احیای مکتب اخباری می‌کوشید و حتی به حکومت قاجار نیز متوسل شده بود، از رقابت با اصولیان 
باز ماند. کاشف‌الغطاء رسالۀ »کشف‌الغطاء عن معایب المیرزا محمد عدوالعلما«ی خود را برای 

طرد او نزد فتح‌علی شاه به ایران فرستاد.
هدایة  در  اصفهانی)متوفی ۱۲۴۸(  نجف، هم‌چون محمدتقی  علمیۀ  دانشمندان حوزۀ  دیگر  ـ 
المسترشدین فی شرح معالم‌الدین، محمد‌حسین اصفهانی در الفصول الغرویة، حجة الاسلام سید 
محمدباقر شفتی )متوفی ۱۲۶۰( در الزَهْرة البارقة، شیخ محمدابراهیم کلباسی )متوفی ۱۲۶۱( در 
اشارات الأصول، سید محمد مجاهد طباطبایی نوۀ دختری وحید بهبهانی در مفاتیح الاصول، میرزا 
ابوالقاسم قمی در قوانین الاصول و سرانجام شیخ مرتضی انصاری )متوفی ۱۲۸۱( در فرائد الأصول 

)مشهور به رسائل( هر کدام سهم مهمی‌ در نقد فکر اخباری و توسعۀ علم اصول داشته‌اند.1
دورۀ ششم: دوران معاصر

دوران حوزۀ نجف معاصر با فقیه و اصولی و عابد زاهد شیخ انصاری آغاز می‌گردد. شیخ انصاری از 
شاگردان سید محمد مجاهد و شیخ علی کاشف‌الغطاء و شیخ محمدحسن نجفی مشهور به صاحب 
جواهر در نجف بود و پس از وفات صاحب جواهر در سال ۱۲۶۶ق. به مرجعیت شیعه نایل آمد. 
کتاب رسائل او از برترین نوشته‌های اصولی مذهب شیعه به شمار می‌رود؛ به‌ویژه طرح ابتکاری او 
در ساماندهی مباحث »حجّت«، افق‌های نو را در برابر فقها و مجتهدان گشوده است. این کتاب از 
درس‌نامه‌های مهم حوزه‌های شیعی است که هم در مرتبۀ سطوح عالی تدریس می‌شود و هم بسیاری 
از استادان و مجتهدان حوزه‌های علمیه، دروس اجتهادی خود را در علم اصول، بر محور این کتاب 

ارائه می‌دهند.
مکتب فقهی ـ اصولی شیخ انصاری، با پیگیری جدّی چند تن از شاگردان برجستۀ او و در رأس 
آنان میرزا محمدحسن شیرازی استقرار یافت. میرزای شیرازی، پس از شیخ انصاری به سامرا رفت و 
در آن‌جا حوزۀ درسی تأسیس کرد. به دعوت او شماری از مجتهدان و فضلای حوزۀ نجف نیز راهی 
سامرا شدند و با محوریت میرزای شیرازی، که مرجع علی الاطلاق شیعه بود، در تثبیت و تبیین آرای 
شیخ انصاری کوشیدند. در واقع، ‌‌حوزۀ سامرا که نزدیک به نیم قرن پایید، بخشی از ‌‌حوزۀ نجف بود 

و صرفاً با آن فاصله مکانی داشت.
شخصیت دیگری هم که نقش بسیار بارز در ساختار علمی نجف داشت آخوند خراسانی است. 
با این‌که دانشمندان دیگری در ‌‌حوزۀ نجف، پس از شیخ انصاری، دست به تألیف و تصنیف در علم 

.http://fa.wikishia.net/view .1



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 79

اصول زدند، ولی هیچ یک به رتبۀ آخوند ملا محمدکاظم خراسانی )متوفی ۱۳۲۹ق( نرسیدند. وی 
از تربیت‌شدگان مکتب اصولی شیخ انصاری است، ولی آرای او در همۀ مباحث با نظریه‌های شیخ 
انطباق ندارند. پس از شیخ انصاری، او بیشترین تأثیر را بر حوزه‌های ‌‌علمی ‌شیعی گذاشته است. 
کتاب »کفایة الاصول« او در بردارندۀ نظریه‌ها و بیان‌هایی ابداعی است و چون به طور موجز تألیف 
شده، شروح و تعلیقه‌ها و تقریرات بسیاری بر آن نوشته‌اند. این کتاب نیز به عنوان آخرین متن آموزشی 
علم اصول در سطح عالی مورد استفاده قرار می‌گیرد. اغلب فقیهان برجستۀ اصولی قرن چهاردهم از 
پرورش‌یافتگان مکتب اصولی شیخ انصاری و شمار زیادی از آنان شاگردان آخوند خراسانی بوده‌اند.
)متوفی  بلاغی  محمدجواد  شیخ  چون  برخی  و  کردند  درک  را  خراسانی  محضر  تن  صدها 
۱۳۵۲(، ابوالحسن مشکینی )متوفی ۱۳۵۸(، محمدحسین نائینی )متوفی ۱۳۵۶(، محمدحسین 
غروی اصفهانی )متوفی ۱۳۶۱(، آقا ضیاء‌الدین عراقی )متوفی ۱۳۶۱(، سید ابوالحسن اصفهانی 
)متوفی ۱۳۶۵(، شیخ محمدحسین آل کاشف‌الغطاء )متوفی ۱۳۷۳(، سید عبدالحسین شرف‌الدین 
عاملی )متوفی ۱۳۷۷( و حاجی آقا حسین بروجردی )متوفی ۱۳۸۰ق( به بالاترین مدارج اجتهاد و 

مرجعیت نایل آمدند.
ویژگی‌های حوزۀ نجف

حوزۀ نجف دارای ویژگی‌هایی بوده است که به طور اختصار بررسی می‌شود:
1. زعامت حوزۀ نجف

زعامت و رهبری حوزۀ نجف را می‌توان به دو شاخه )زعامت علمی و زعامت اجتماعی( تقسیم کرد. 
زعامت علمی معمولًا در دست عالمان دینی قرار می‌گیرد که در حوزه‌های مختلف علوم دینی و به 
خصوص در دانش فقه و اصول ابتکار و نوآوری داشته باشند. شخصیت‌های برجستۀ مانند شیخ 
انصاری، آخوند خراسانی، محقق نائینی، ضیاء‌الدین عراقی، محمد‌حسین غروی اصفهانی، سید 
محسن طباطبایی، سید ابوالقاسم خویی، شهید صدر و محمد‌اسحاق فیاض این طراز از عالمان 
را تشکیل می‌دهند. زعامت اجتماعی و رهبری دینی جامعه شیعی معمولا در دست مراجع قرار 
می‌گیرد که چه بسا ممکن است با زعامت علمی در شخص واحد جمع شود و چه بسا ممکن است 
با همدیگر جمع نگردد، پس از دوران شیخ انصاری و محمد‌کاظم خراسانی چند شخصیت برجسته 
زعامت اجتماعی حوزۀ علمیۀ نجف را به عهده داشته‌اند که می‌توان از بزرگانی چون سید ابو الحسن 

اصفهانی، سید محسن حکیم و آیت‌الله خویی نام برد.
2. متون درسی حوزۀ نجف

نظام درسی حوزۀ علمیۀ نجف، بسان حوزه‌های مشابه شیعی دارای سه مرحلۀ اصلی مقدمات، سطح 



80 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

و خارج است. مقدماتی که سه تا پنج سال به درازا می‌کشد، با ادبیات عرب آغاز می‌شود. طلاب 
عرب معمولًا کتاب‌های أجرومیة، قَطرالنّدی و بَلّ الصّدی و شرح ابن عقیل را می‌خوانند و طلاب 
غیرعرب کتاب جامع‌المقدمات را )شامل امثله، شرح امثله، صرف میر، تصریف، عوامل النحو، 
هدایه، شرح أنموذج و صمدیه(. سپس، برای تکمیل ادبیات عرب، البهجة المرضیة )شرح سیوطی 
بر الفیه ابن مالک، معروف به سیوطی( و مغنی اللبیب خوانده می‌شود. مطول و مختصر تفتازانی 
در بلاغت و معانی و بیان و حاشیه ملا‌عبداللّه، شرح الشمسیه قطب‌الدین رازی و منطق مظفر و 
کتبی چون تبصرة المتعلمین علامه حلّی یا برخی رساله‌های عملیه در فقه خوانده می‌شود. بسیاری 
از طلاب از همین مرحله، در کنار درس و در روزهای تعطیلی به تمرین عملی خطابه می‌پردازند. 
دروس اصلی در مرحلۀ میانی، یعنی سطح، فقه و اصول فقه است. به همین منظور کتاب‌هایی همانند 
الروضة البهیة فی شرح اللمعة الدمشقیة )معروف به شرح لمعه( تألیف شهیدثانی )متوفی ۹۶۶( و 
مکاسب شیخ مرتضی انصاری در فقه؛ بخش اصول فقه معالم‌الدین حسن بن زین الدین جبل عاملی 
)متوفی ۱۰۱۱(، قوانین الاصول میرزای قمی‌ و رسائل شیخ مرتضی انصاری و کفایت‌الاصول آخوند 
خراسانی تدریس می‌شود. در قرن اخیر در همین موضوع دو جلد کتاب مرحوم شیخ محمد‌رضا 

مظفر )اصول فقه( بر متون درسی علاوه گردید.
یا کتاب‌های  ثانی  به آموختن کتاب‌هایی چون درایة الحدیث شهید  هم‌چنین طلاب می‌توانند 
مشابه در مباحث علوم حدیث، منظومه حاجی ملا ‌هادی سبزواری و الأسفار الاربعه ملاصدرا در 
فلسفه و شرح الباب الحادی عشر علامه حلّی و نیز شرح او بر تجرید الاعتقاد خواجه نصیرالدین 
طوسی در کلام، یا دیگر دانش‌ها، همانند تفسیر قرآن و حساب بپردازند. به طور معمول، طلاب این 

مرحله را چهار ساله طی می‌کنند.
مرحلۀ پایانی و عالی دروس حوزۀ نجف اشرف، خارج فقه و اصول است. برخی از طلاب علوم 
دینی، پس از اتمام مرحله سطح، تحصیلات خود را پایان می‌بخشند، ولی کسانی که به دنبال فراگیری 
سطح بالاتری از دانش و نیل به مرتبۀ اجتهاد باشند، وارد مرحلۀ خارج می‌شوند. از دروس تعلیم 
داده‌شده در حوزۀ نجف امتحان نمی‌گیرند و هیچ نوع مدرک ‌‌علمی‌ نیز برای فارغ‌التحصیلان صادر 
نمی‌شود. البته طلابی که به مرتبۀ ‌‌علمی ‌معینی یا درجۀ اجتهاد نایل می‌شوند، حسب معمول از اساتید 
خویش یادداشتی به نام »اجازه« دریافت می‌کنند که در آن به تحصیلات و فضل و توانایی‌های ‌‌علمی‌ 
صاحب اجازه اشاره می‌شود. این موارد و متون یادشده، مضامین درسی ‌‌حوزۀ سنتی بود که در نجف 

اشرف رواج داشتند و توسط مراجع عظام و زعمای ‌‌حوزۀ دینی در هر زمانی اعمال ‌می‌گردیدند.
3. حوزۀ نجف و علوم عقلی

شهرت و اعتبار ‌‌علمی‌حوزۀ علمیۀ نجف به علوم نقلی، به‌ویژه فقه و اصول، اجتهاد پویا و پرورش‌ 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 81

اندیشمندان در قلمرو این دو دانش بود و عالمانی که در افق علوم معقول ظاهر شده‌اند و نیز آثار 
ایشان، به هیچ روی قابل مقایسه با اصحاب علوم نقلی و نوشته‌های‌شان نیستند؛ حتی بر پایۀ برخی 
اطلاعات، در حوزۀ نجف، در دورۀ جدید، با خواندن فلسفه مخالفت می‌شده است. در عین حال، 
تلاش‌هایی برای تحقیق و تدریس این علوم صورت می‌گرفته است. مثلا شیخ محمدتقی گلپایگانی 
نجفی )متوفی ۱۲۹۲(، علوم عقلی تدریس می‌کرد تا آن‌که آخوند ملا حسین‌قلی همدانی )متوفی 
۱۳۱۱(، شاگرد حاجی ملا هادی سبزواری، در نجف رحل اقامت افکند و شاگردان خویش را با 
ترویج مکتب سلوکی  از  ناشی  بیشتر  او  آشنا ساخت؛ هر چند شهرت  متعالیۀ ملاصدرا  حکمت 
عرفانی در این حوزه است. در این میان، سید حسین بادکوبه‌ای )متوفی ۱۳۵۸( مهمترین شخصیت 
اثرگذار در تعلیم و نشر علوم عقلی در حوزۀ نجف بود. وی در حوزه فلسفی تهران درس آموخت و پس 
از مهاجرت به نجف، نزد استادان آن حوزه فقه و اصول آن را فراگرفت؛ سپس به تدریس متون فلسفی 

همت گماشت. از جمله شاگردان معروف او، فیلسوف معاصر، علامه طباطبایی بود.
به این نکته نیز باید توجه کرد که شمارِ نه چندان‌ اندکی از استادان و دانش‌آموختگان حوزۀ نجف، 
پیش از انتقال به این شهر یا پس از بازگشت به موطن خود، در حوزه‌های محل خود به درس و بحث 

فلسفه اشتغال داشته‌اند و این ورود و وقوف، در مباحث اصولی آنان نیز تأثیر گذاشته بوده است:
ـ آخوند خراسانی نزد حاجی ملا هادی سبزواری و میرزا ابوالحسن جلوه فلسفه خوانده بود و 

برخی نگرش‌های فلسفی را در مهمترین اثرش، کفایت‌الاصول، مطرح ساخت.
ـ شیخ محمدحسین اصفهانی نیز همین روش را در مباحث اصولِ خود ادامه داد.

ـ مولی مهدی نراقی و فرزندش مولی احمد نراقی آثار متعددی در شرح متون فلسفی داشته‌اند.
ـ میرزا احمد آشتیانی و شیخ محمدتقی آملی، دو مجتهد برجستۀ نیمۀ دوم قرن چهاردهم تهران، 
که مراتب عالی اجتهاد را در نجف طی کرده بودند، فلسفه نیز درس داده‌اند و شروحی بر متون فلسفی 

داشته‌اند.
تا  به تکاپو واداشت  در دهه‌های اخیر، ورود ‌اندیشه‌های فلسفی غرب، حوزۀ علمیۀ نجف را 
پاسخ‌های مناسبی به نظریه‌ها، فرضیه‌ها و مسائل مطرح‌شده توسط دانشمندان غربی، به‌ویژه دربارۀ 
فلسفۀ مادی‌گری، ارائه کند. کتاب نقد فلسفۀ داروین، تألیف عالم بزرگ اصفهانی، آقا محمدرضا 
مسجدشاهی )متوفی ۱۳۶۲( که آن را در ۱۳۳۱ق. در نجف نوشت و کتاب انوارالهدی از محمد‌جواد 
بلاغی )متوفی ۱۳۵۲ق( هر دو در رد مادی‌گری و طبیعت‌گرایان نوشته شده‌اند؛ به‌ویژه از آن جهت 
که فرضیۀ تکامل دستاویزی برای طرفداران فلسفۀ مادی‌گری شده بود، مؤلفان این کتاب‌ها به نقد 
این فرضیه پرداخته‌اند. در تفسیر مواهب الرحمن سید عبدالاعلی سبزواری از مراجع معاصر )متوفی 

۱۳۷۲ش( نیز نقد همین فرضیه مورد توجه بوده است.



82 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

4. مکان‌های آموزش علوم در نجف
تدریس در مکان‌های مختلفی انجام می‌گیرد: مساجد، مقابر علما، مثل مقبرۀ شیخ طوسی، خانه‌های 
استادان و مدارس دینی. صحن علوی، مرکز اصلی گردهمایی اساتید و طلاب است. علمای مشهور 
معمولًا مسجدی دارند که همان‌جا تدریس می‌کنند. مدارس دینی حوزۀ نجف هم به اهتمام عالمان، 
بازرگانان یا صاحب‌منصبانِ خیّر پاگرفته است. حدود ۵۴ مدرسه در نجف نام برده شده و قدیمی‌‌ترین 
آن مدرسه مرتضویه است که در سال ۷۸۶ق. سید حیدر آملی در آن سکونت داشت و شاه عباس اول 
آن را بازسازی کرد. مدرسه‌ای که مقداد سیوری )متوفی ۸۲۸( در نجف تأسیس کرده، از دیگر مراکز 
تعلیمی ‌کهن است که شخصی به نام سلیم خان آن را بازسازی کرده و نامِ سلیمیه یافته است. مدارسی 
چون قوام، قزوینی، بادکوبه‌ای و هندی را صاحب‌منصبانِ دولتی یا بازرگانان ثروتمند ساخته‌اند و 
و عالمان  مراجع  را  بروجردی  و  آخوند خراسانی، سید طباطبایی  ایروانی، شربیانی،  مدرسه‌های 
ساخته یا به نام ایشان بنیان نهاده‌اند. این مکان‌های مقدس، مراکز تدریس و تعلیم ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف 
اشرف‌اند که اساتید و آیات و مراجع عظام تقلید در آن‌ها مشغول تربیت شاگردان خود بوده و هستند. 

در شرایط فعلی از آن جوشش باز مانده است.
در این آبادسازی مراکز آموزشی و ‌‌علمی‌ و فرهنگی، شخصیت‌های بسیاری از کشورهای مختلف 
شیعه‌نشین شرکت جسته‌اند و یادگارهایی از سرزمین‌شان به جای گذاشته‌اند. از خطۀ عالم‌خیز، 
از سرزمین خراسان سابق و افغانستان فعلی نیز در این کاروان فرهنگ‌دوستی پیوسته و مکان‌های 

عبادی و آموزشی را در شهر نجف اشرف از خود به یادگار گذاشته‌اند.
5. ملیت طلاب علوم دینی در نجف

اغلب طلاب نجف غیربو‌می ‌بوده و ملیت‌های گوناگونی داشتند؛ پاکستانی، هندی، تبتی، سوری، 
لبنانی، بحرینی، ترک، ایرانی، افغانستانی و غیره بودند. همۀ‌‌ اینان همواره یکی از مراکز ‌‌علمی خود را 
نجف قرار داده بودند، طلاب علوم دینی جبل عامل نیز از روزگار شهید اول )نیمۀ دوم قرن هشتم( از 
لبنان به نجف مهاجرت می‌کردند و در روزگار سید جواد عاملی )متوفی ۱۲۲۶ق( بر تعداد آنان در این 
شهر افزوده شد. مدارس، معمولا ملیت طلبه را ملاک پذیرش قرار نمی‌دادند، ولی برخی از مدارس 
را بانیان آن‌ها برای ملیت خاصی بنا می‌کردند، مثلًا مدرسۀ عاملیین خاص لبنانی‌ها، مدرسۀ هندی از 
آنِ هندیان، و مدرسۀ ایروانی ویژه ترکان بود. گاهی نیز اختلافاتی پیش می‌آمدند. در سال‌های اخیر، 
پس از سقوط رژیم بعثی، به تدریج طلاب از کشورهای مختلف برای تحصیل به حوزۀ علمیه اشرف 

نجف ‌روی آوردند.
تعداد طلاب حوزۀ نجف به شرایط سیاسی، اقتصادی و اجتماعی عراق و نجف بستگی داشت. 
مثلًا قبل از اشغال کامل عراق در ۱۳۳۵ توسط انگلیسی‌ها، شمار طلاب نجف را بیش از ده هزار و 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 83

در  ۱۳۷۶ق/ ۱۳۳۶ش. نزدیک به دو هزار نفر برآورد کرده‌اند. در اوضاع بحرانی، تعداد آنان رو به 
کاهش می‌نهاد و بعضی روانۀ حوزه‌های علمیۀ دیگر شهرها می‌شدند، چنان‌که بارها طاعون عامل 
این نوع مهاجرت‌ها شد. یا پس از تنگناهایی که رژیم عراق در ۱۳۴۹ش/ ۱۹۷۰م. ایجاد کرد، حوزۀ 

علمیۀ قم پذیرای بسیاری از طلاب حوزۀ نجف شد.
6. تأمین معیشت در نجف

آزادانه  و طلاب  نیست  یا سن مطرح  علمیه، شروط خاصی چون مدرک  در ‌‌حوزۀ  تدریس  برای 
مدرّسان و اساتید خود را بر می‌گزینند. بنابراین، استاد باید از توانایی ‌‌علمی‌ و قدرت بیان و پیشینۀ 
درسی در خور ذکر برخوردار باشد. در برابر تدریس، حقوقی به استادان پرداخت نمی‌شود و نیازهای 

ضروری زندگی آنان را مراجع تقلید تأمین می‌کنند.
طلاب رکن دیگری ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف‌اند که با داشتن برخی شرایط به تحصیل مشغول می‌شوند. 
یا مراجع دیگر کشورها،  از طریق شهریۀ مدرسه، کمک‌های مالی مراجع نجف  معیشت طلاب 
خانواده‌های طلاب، اشخاص حقیقی یا مراکز خیریه یا از محل موقوفات مدارس تأمین می‌شود. 
بعضاً نیز کمک‌های غیرنقدی و تسهیلاتی چون لوازم التحریر در اختیار طلاب قرار داده می‌شد و 
هرازگاهی در برخی مدارس )نظیر مدرسۀ قوام( غذا توزیع می‌شد. برخی هم در حوزۀ نجف ترجیح 

می‌دادند، معاش خویش را از دست‌رنج خود تأمین کنند.
7. حوزۀ نجف و سیاست

فعالیت ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف در عرصۀ علم و دانش محدود نماند و به‌ویژه از دورۀ قاجار، به طور جدی 
به صحنۀ سیاست کشیده شد. در آن دوران، دنیای اسلام با دو پدیدۀ استعمار و استبداد مواجه بود و 
‌‌حوزۀ علمیۀ نجف به عنوان بزرگترینمرکز ‌‌علمی‌تشیع، با رویکرد دینی، به آن‌ها واکنش نشان داد. این 
واکنش‌ها بیش از همه مربوط به تحولات ایران و عراق بود. در دوران معاصر دو شخصیت بیشترین 
سهم را در حوزۀ سیاست داشته‌اند: یکی امام خمینی که پس از تبعید به ترکیه و انتقال به نجف مبارزۀ 
خود را با رژیم وقت ایران پی‌گرفت و در نهایت منجر به برقراری حکومت اسلامی گردید. دیگری 
آیت‌الله سید محمدباقر صدر بود که با روی کار آمدن جریان‌های طرفدار کمونیسم و سپس حاکمیت 
رژیم بعث، در برابر آن واکنش نشان داد و در نهایت پس از مبارزۀ نسبتاً طولانی از سال 1350ش تا 

خرداد 1359 دستگیر و به فیض شهادت نایل آمد.
عالمان افغانستان و حوزۀ نجف

رد پای تحصیل عالمان افغانستان در حوزۀ علمیۀ نجف به صورت دقیق مشخص نیست، از چه 
زمانی هجرت محصلان علوم دینی از افغانستان به حوزۀ نجف آغاز شده و افراد شاخص چه کسانی 



84 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

است؛ ولی به طور مشخص شخصیت برجسته و چهرۀ ‌نامدار در این میان آخوند خراسانی است که از 
هرات به این شهر هجرت نموده و در اوج قلۀ علمی و مرجعیت دینی آن حوزه قرار گرفته است. به هر 
روی زندگی‌نامه تعدادی از شخصیت‌های تأثیرگذار و برجستۀ افغانستان را که در حوزۀ نجف تحصیل 
نموده‌اند، از کتاب »آشنایی با حوزه‌های علمیۀ شیعیان افغانستان« اثر نگارنده است، می‌آورم. کتاب 
مذکور بر اساس تحقیق میدانی گردآوری شده و منعکس‌کنندۀ کارهای ‌‌علمی ‌و فرهنگی و ادبی و 
دینی علمایی است که در صد سال اخیر در حوزه‌های علمیۀ شیعی تحصیل نموده‌اند. تفصیل مطالب 

را به آن کتاب مراجعه گردد، این نوشته ظرفیت توضیح بیشتر را ندارد:
1. ملا محمد‌کاظم خراسانی

آیت‌الله آخوند خراسانی صاحب کتاب گران‌سنگ کفایة الاصول از شخصیت‌های بزرگ و تأثیر گزار 
تا  تا 1329ق. و 1839  ابریشم‌فروش )1255  فرزند ملاحسین  بود،  در ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف 
1911م( سال 1255ق. در هرات متولد شد. وی در اصل از منطقۀ چوره درۀ دَر افشان از توابع ولایت 
ارزگان است و به هرات و سپس به مشهد مهاجرت نمود. بازهم از خراسان بزرگ که اصل و ریشۀ 
آن به شهر باستانی و فرهنگی هرات و ارزگان قهرمان‌خیز باز ‌می‌گردد. وی در عصر و زمانی، وظیفۀ 
بر  به عهده داشت و در درس فقه و اصول دارای متد خاصی مبتنی  را  مرجعیت و زعامت عامه 

مطابقت با زمان و مکان بود:
1. ادارۀ ‌‌حوزۀ علمیه را به دوش داشت؛

2. زعیم و مرجع جهان تشیع بود؛
3. مدارسی علوم دینی را در شهر نجف اشرف تأسیس کرد.

به چند مورد از مدارسی که ایشان تأسیس کرده است، اشاره می‌شود:
1. مدرسۀ آخوند )کبری( در سال 1321ق. توسط معظم‌له تأسیس گردیده است و به نام امام 
حسن)ع( یاد ‌می‌شود و فعال است. این مدرسه در محلۀ حُویش واقع شده است و بزرگ است.
این  بنیان‌گذاری ‌می‌گردد.  حضرت  آن  توسط  سال 1326ق.  در  )متوسط(  آخوند  مدرسۀ   .2
مدرسه در منطقۀ براق است و کوچک‌تر از مدرسه اول ‌می‌باشد و در سال 1412ق. تخریب ‌می‌نماید.
3. مدرسۀ آخوند )کوچک( در سال 1328ق. توسط آن مرجع دینی پایه‌ریزی ‌می‌شود، در منطقه 

حُویش است و کوچک‌تر از دو مدرسۀ دیگر و از فعال بودن و فعال نبودن آن خبری نیست.
در زندگی‌نامۀ او ‌می‌نویسد: متولد مشهد و پدرش ملاحسین از شهر هرات است، مردی باسواد 
و اهل علم بوده، در آن شهر زندگی مرفهی داشت. وی برای مدتی به کاشان رحل اقامت ‌می‌نماید و 
به ارشاد مردم ‌می‌پردازد، سپس به هرات باز ‌می‌گردد و همسری اختیار ‌می‌نماید و دارای چهار فرزند 
‌می‌شود که یکی از آن‌ها »محمد‌کاظم« است. پدرش علاوه بر کسب علم و تبلیغ و هدایت مردم، به 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 85

تجارت ابریشم نیز مشغول بوده که در زادگاهش به ابریشم‌فروش معروف بوده است.
2. آیت‌الله سید محمد‌سرور واعظ بهسودی

بهسودی یکی دیگر از پرورش‌یافتگان ‌‌علمی‌ و فقهی ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف است به گونه‌ای که 
درس‌های اصول استادش را روزانه یادداشت نموده و به نام: »مصباح الاصول« با تقریظ مرحوم 
آیت‌الله ‌‌العظمی ‌خویی در نجف اشرف به چاپ رسیده و مورد استفادۀ همۀ مراجع عظام تقلید در 
دروس خارج اصول‌شان در جهان است. وی پس از بازگشت در کشور، مصدر خدمات ‌‌علمی‌ و 
فرهنگی گردیده است و مدرسۀ علمیۀ محمدیه را سال 1347ش. در شهر کابل، واقع در محلۀ 
جمال‌مینه )تپۀ سلام( بنیان‌گذاری ‌می‌نماید که محل رفت‌وآمد عموم مردم ‌می‌شود و به عنوان مرکز 
آموزشی علوم دینی و مراسم مذهبی قرار ‌می‌گیرد. باز هم دست بیگانگان در دست‌گیری این شخصیت 

علمی، دخالت نموده و این فقیه بزرگوار را به سرنوشت نامعلو‌می‌گرفتار ‌می‌سازند.
3. آیت‌الله شیخ محمد‌علی مدرس افغانی

مدرس از بزرگان علم و دانش است. تحصیلات خود را محضر بزرگان و فقها و مراجع عظام تقلید 
به پایان رسانیده و مشغول به تدریس در این حوزه شده است. مرجع وقت، آیت‌الله سید ابوالحسن 
اصفهانی، مطابق ضرورتی که ‌می‌بیند؛ سال 18- 1317ش. استاد را به سرزمین زادگاهش اعزام 
‌می‌نماید و به مدت پنج سال در ولایت غزنی مشغول به هدایت و تبلیغ و تدریس و شاگردپروری 
‌می‌شود و پس از آن به نجف اشرف باز ‌می‌گردد و مرجعیت آن زمان، او را به ‌‌حوزۀ سامرا جهت تربیت 
شاگردانی ارسال ‌می‌نماید و مدت دو سال در کنار آن دو امام همام ]امام علی النقی و حسن العسکری 
علیهما السلام[ مشغول تدریس و تبلیغ ‌می‌گردد. پس از آن باز هم نیازهای مردم افغانستان را از زبان 
برخی ‌می‌شنود، استاد را دوباره به آن کشور ‌می‌فرستد و تا سال 1326ش. مشغول کارهای حوزوی 

‌می‌گردد و پس از آن باز گشته و تا سالی که بازداشت شد، به درس و بحث ‌می‌پردازد.
سال 1350ش. حزب بعث عراق به بهانه‌های مختلف استاد را با برخی دست‌گیر و وارد زندان 
نموده و آنگاه از عراق بیرون ‌می‌نماید و آن بزرگوار ساکن قم شده و درس و بحث حوزوی را ادامه 
‌می‌دهد و در حوزۀ مشهد نیز سفر نموده و کلاس‌های درس را دایر ‌می‌سازد و این استاد ادبیات عرب، 
پس از نیم قرن خدمت در حوزه‌های علمیه در تاریخ 1365/6/5ش. چشم از این جهان فرو بسته 
و به عالم بقاء ‌می‌شتابد و محضر کوه دوست سفر ‌می‌نماید؛ استادی که در جهان به عنوان شخصیت 

وزین ‌‌علمی‌ و با پسوند سرزمینش شناخته ‌می‌شود.
4. آیت‌الله سید میر علی‌احمد حجت

وی یکی از شخصیت‌هایی ‌‌علمی‌ در کابل بود که در ‌‌حوزۀ پربار نجف اشرف رفته و محضر اساتید 



86 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مختلف رسیده و تحصیلاتش را به پایان رسانیده است و پس از بازگشت، برای اولین بار تکیه‌خانه‌ای 
را در شهر کابل، محلۀ چنداول در سال 1317ش. بنیان ‌می‌گذارد که دارای دو جنبه بوده:

الف. تربیت شاگردان و مرکزیت آموزشی؛
ب. محل برگزاری محافل و مراسم دینی برای شیعیان آن شهر.

او یکی از هدایت‌گرانی است که مرکز دینی را برای شیعیان برای اولین بار در این شهر ساخت، 
علی‌رغم سخت‌گیری از سوی دولت وقت، باز هم با جرئت آن مرکز دینی را ساخته و در اختیار 
علاقه‌مندان قرار داد به گونه‌ای که قبل از او هیچ کسی پای مذهب این مردم را در پایتخت وارد 

است. نساخته 
5. آیت‌الله شیخ قربانعلی محقق کابلی

آیت‌الله  بود،  این شخصیت‌ها و استوانه‌‌های ‌‌علمی‌ و فقهی مرجعیت دینی  از  آیت‌الله کابلی یکی 
العظمی حاجی شیخ قربانعلی محقق کابلی است که پرچم‌دار نهضت زعامت برای اولین بار در کشور 
‌بود. بر نسل‌های آینده است که این نعمت و برکت و امانت الهی را به نسل‌های پس از خود پاس 
دارند و ادامه‌دهندۀ این خط و راه و رسم ‌‌علمی ‌آن باشند. معظم‌له، فارغ‌التحصیل از محضر اساتید 
و دانشمندان و مراجع عظام تقلید حوزۀ نجف است و در کابل، پایتخت افغانستان، محلۀ پل‌سوخته، 
مرکزیت آموزشی ‌‌علمی‌ وزینی را سال 1352ش. به نام ]جامعة‌الاسلام[ پس از بازگشت بنیان نهاده و 
مشغول تربیت شاگردان بود. مدرسۀ نام‌برده در شرایط فعلی محور مذهبی و دینی مردم کشور در این 

شهر است.
6. آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

او از شخصیت‌های ‌‌علمی ‌و فرهنگی و فقهی و اصولی و فلسفی و کلا‌می افغانستانی تبار ‌است. در 
حوزۀ علمیۀ نجف اشرف تحصیل نموده و تکوّن شخصیتی خود را به دست آورده است و در خطابه 
و منبر یکی از بزرگان بنام در حوزۀ وزین و سنگین و پر‌بار نجف سرآمد بود و شهرت و آوازۀ خاصی 
کسب کرد به گونه‌ای که برخی از مراجع عظام تقلید، جز پای منبر او نمی‌نشست. در انقلاب اسلا‌می 
‌ایران و مبارزه علیه حزب بعث عراق فعال بود و از نقش مؤثری در پیشتازی دینی و جهاد به حساب 
‌می‌آمد. او از چهره‌های درخشان خراسان محسوب ‌می‌گردید. در اواخر عمر خویش، تمام توان و 
تلاش را برای تداوم بخشی نهضت انقلاب و فرهنگ و علم در افغانستان به کار بست و در این مسیر از 
هیچ کوششی فرو‌گذار نکرد. درود و سلام بر این فقیه و فیلسوف و فرهیختۀ گرا‌می‌ و خدوم اسلا‌می 

‌و انسانی.



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 87

7. آیت‌الله شیخ محمد‌امین افشار
افشار بعد از سال‌ها تحصیل و کسب دانش در شهر نجف اشرف به وطن بازگشته و در آغاز به شهر 
مزار شریف رفته مشغول تدریس و آموزش و تربیت شاگرد ‌می‌شود و پس از آن به کابل باز ‌می‌گردد. 
سال 4 - 1343ش، واقع در قلعۀ فتح‌الله خان، مدرسۀ علمیۀ دینی ]مهدیه[ را تأسیس نموده و 
مشغول تربیت شاگردانش بوده که در سال 1359، سال به قدرت رسیدن کمونیست‌ها در کشور، 
توسط مزدوران بیگانه دست‌گیر و به سرنوشت نامعلوم گرفتار ‌می‌سازند و مردم کابل را از استفاده‌های 

‌‌علمی ‌او محروم ‌می‌نمایند.
8. آیت‌الله نوراحمد تقدسی

مشغول  خود  ارزشمند  حیات  طول  در  که  است  پارسایی  و  خدوم  دانشمندان  و  علما  از  تقدسی 
خدمت‌رسانی بوده و از بزرگانی است که تحصیلاتش را در ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف به اتمام رسانیده و 
پس از بازگشت به کشور، مدرسۀ‌‌ علمیۀ‌‌ مدینة العلم را سال 1343ش، در شهر کابل، واقع در قلعۀ 
شاده بنیان‌گذاری ‌می‌کند و در کوران حوادث همراه و هم‌گام با مردمش بوده و سختی‌ها و تلخی‌های 
فشار گروه خشک و خشن و سیاه دوران طالبان را تحمل نمود تا در کنار مردم باشد و زحمت‌های 
وارده را با ملتش تقسیم نماید. مسجد جامعی را نیز در این شهر بنیان‌گذاری نموده که مورد استفادۀ 
نمازگزاران مؤمن در این شهر است. پس از شکست این گروه و زمان حکومت دموکراسی، چشم از 

این جهان فرو بست و خاطره و یادگاری خوبی را در دل مردم کابل برجای گذاشت.
9. آیت‌الله شیخ سلطان مزاری

 ایشان از کسانی است که مرارت و تلخی هجرت را برای کسب علم و دانش چشیده و سختی راه را 
تحمل نموده و تحصیلات خود را در نجف اشرف به پایان رسانیده و محصول دهی خود را از ولایت 
بلخ با مرکزیت شهر مزار شریف آغاز نموده و مدرسۀ علمیه‌ای را در سال 1342ش، واقع در شهر 
مولا علی، محلۀ سیدآباد، جادۀ شهید مزاری بنیان ‌می‌نهد که تا هنوز مورد استفادۀ دانشجویان علم 
و دانش است. علمای بسیاری از این مرکز دانش‌آموخته و مشغول هدایت‌گری شده‌اند. این عالم 

فرهیخته را مزدوران کمونیستی دست‌گیر و به سرنوشت نامعلوم ‌می‌برند و به شهادت ‌می‌رسانند.
10. آیت‌الله محمد‌اسحاق فیاض

سال ۱۳۰۹ خورشیدی در روستای صوبۀ جاغوری از توابع ولایت غزنی در فاصلۀ 120 کیلومتری 
جنوب کابل متولد شد و دومین فرزند خانواده است. پدر ایشان مرحوم محمدرضا متوفای ۱۳۶۸ 
خورشیدی یک کشاورز ساده‌ای بود که از راه تلاش و کسب حلال زندگی خانواده‌اش را اداره می‌کرد. 
او گرچه از نظر مالی فقیر بود؛ اما مرد باایمان و عاشق اهل‌بیت)ع( بود و نسبت به خانواده‌اش بسیار 



88 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مهربان و دلسوز. او هنگامی که در وجورد فرزندش محمد‌اسحاق، نشانه‌های نبوغ، تیزهوشی و 
ذکاوت را دید، او را به خواندن درس ملزم کرد. اگرچه آن پدر مهربان نمی‌دانست که در آینده فرزندش 
از علمای ترازاول جهان اسلام می‌شود و شایستگی آن را می‌یابد که زعیم حوزه‌های دینی و پیشوای 
امت اسلامی گردد؛ اما از هنگام ولادت فرزندش در او آثار فضل و بزرگی را مشاهده می‌کرد و مقام 
علمی، ورع و تقوا در وی نمایان بود و آشکار می‌دید که در آینده جایگاه بلندی را به دست آورده، نقش 

بارزی در ارائۀ خدمت به دین و مؤمنان خواهد داشت.
به اهتمام پدر بزرگوارش جهت فراگیرى علوم در حوزه‌هاى علمیه مشغول به تحصیل شد و پس 
از آموختن قرآن، کتاب جامع‌المقدمات و بهجة المرضیه را نزد شیخ ملا اسماعیل و ملا حیدرعلى 
فرا گرفت. پس از فوت مادر گرام‌ىشان اولین هجرت در راه تحصیل علم را متحمل شدند و به شهر 

مقدس مشهد در ایران رفت.
سپس به شهر نجف اشرف مهاجرت کرد و از حوزۀ هزار سالۀ آن دیار بهره‌ها برد و آداب و اخلاق 
حوزۀ علمیۀ نجف را سرمشق خود قرار داد و به صورت خستگ‌ىناپذیر شروع به تکمیل علوم حوزوى 
خود نمود، مراحل سطوح عالى را طی کرد تا این‌که به شرکت در جلسات درس بزرگان علم در دروس 

خارج نایل گشت.
در همین ایام بود که خود ایشان شروع به تدریس کردند و به یکى از اساتید مبرز در حوزۀ نجف 
بدل شد و جمع کثیرى از فضلا و اندیشمندان علوم دینیه به محضر درس‌شان حاضر م‌ىگشتند و 

هم‌اکنون شاگردان زیادى در درس ایشان حاضر م‌ىشوند که به تقریر درس مشغول هستند.
تألیفات ایشان عبارتند از:

۱. محاضرات در اصول فقه، ده جلد؛
۲. الأراضى؛

۳. النظرة الخاطفة فى الاجتهاد؛
۴. حاشیه بر عروة الوثقى، ده جلد؛

۵. احکام البنوک؛
۶. منهاج الصالحین، سه جلد؛

۷. مناسک حج؛
۸. المباحث الأصولیة، چهارده جلد.

11. آیت‌الله حاجی شیخ غلام‌حسن پدردار
 وی از نخبگان علم و دانش بود و در شهر نجف اشرف از محضر بزرگان و دانشمندان دینی کسب 
فیض علم کرد، تلخی‌های حیات طلبگی را چشیده و از فقها و عالمان بزرگ محسوب ‌می‌گردد. 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 89

ایشان کتاب گران‌سنگ کفایت‌الاصول را در پایتخت ‌‌علمی‌، فرهنگی و فقهی جهان اسلام تدریس 
‌می‌کرد. پس از برگشت او به کشور، بسیاری از ابزارهای ‌‌علمی‌ و فرهنگی او در مرز اسلام‌قلعه توسط 
مأموران متعصب حکومت وقت توقیف و به تاراج ‌می‌روند. پس از آزادی از زندان، به سوی بلخاب 
]مربوط ولایت سرپل[ رفته و در مدرسۀ علمیه مشغول تربیت شاگردان ‌می‌شود و پس از چند سالی، 
خود به منطقۀ باجگاه رفته و پایگاه آموزشی ‌‌علمی‌ را به نام مدرسۀ علمیۀ حسنیه، سال 1343ش، 

پایه‌ریزی ‌می‌نماید و تا آخر عمر در این مرکز، مشغول تربیت شاگرد بوده است.
12. آیت‌الله شیخ علی‌جمعه‌‌ دره‌صوفی

ایشان از شخصیت‌ها و بزرگانی دانش بود و با حضور خویش در شهر نجف اشرف، به محضر بزرگان 
علمی زانوی ادب خم نموده و خوشه‌هایی از خرمن علم بارگاه علوی چیده و خود را با شاخ و برگ 
‌‌علمی ‌برجسته نموده و عازم سرزمین خویش گردید. وی در داخل کشور وارد ولسوالی دره‌صوف )از 
توابع ولایت سمنگان( شده و در خدمت شیفتگان و علاقه‌مندان دانش قرار گرفته و مشغول تبلیغ 
و هدایت‌گری شده است و مدرسۀ علمیه‌ای را به نام »امام صادق« واقع در روستای نوالی تأسیس 
‌می‌نماید و مشغول شاگرد‌پروری ‌می‌شود. ایشان بازدهی خوبی نسبت به تربیت فرزندان معنوی خود 

داشته است.
13.آیت‌الله شیخ حسن نجفی

از مزایایی مادی،  بهره‌گیری  امکانات تحصیلی و  نداشتن  با  از نخبگان علم و دانش است که  او 
مقدمات علم را در کشور آموخته و تکمیل آن را از حوزۀ علمیۀ نجف اشرف آموخته و سرزمینی را 
که به آن متعلق است به فراموشی نسپرده و خود را برای بازگشت به وطن و خدمت به مردمش آماده 

ساخته و در نقاط مختلف کشور مصدر خدمت‌رسانی بوده است.
در  شیخعلی  روستای  در  واقع  دایکندی،  ولایت  در  شاگردان  تربیت  و  هدایت  و  تبلیغ  الف. 

مردمی؛ تکیه‌خانۀ 
ب. تدریس در مدرسۀ علمیه، واقع در ولایت سرپل و ولسوالی بلخاب؛

ج. در مناطق مختلف ولایت بلخ، خدمات ارزندۀ نموده به گونه‌ای که مردم آن سرزمین از او به 
نیکی‌‌ یاد ‌می‌نمایند.

14. آیت‌الله حاجی شیخ محمدعلی اسلا‌می‌
او از ولسوالی شهرستان مربوط ولایت دایکندی، از شخصیت‌های وارسته و برجستۀ دینی است، 
در شرایط فعلی در ایران و شهر مذهبی قم، ساکن ‌می‌باشد. از بزرگانی است که تحصیلات حوزوی 
خود را در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف به پایان رسانیده و مشغول تدریس و تبلیغ در مراکز مختلف ایران 



90 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

و افغانستان بوده است؛ از قبیل ‌‌حوزۀ علمیۀ نجف اشرف در عراق، قم مقدسه در ایران، شهرستان 
]شارستان[ در کشور. او انسان خدوم و متواضع در خطابه تخصص کامل دارد؛ به گونه‌ای که مورد 
قبول فرهیختگان و مردم ایران ‌می‌باشد و در مناسبت‌های مختلف برای ایراد خطابه از سوی آنان بین 
مردم و دفاتر مراجع عظام تقلید دعوت ‌می‌شود و مهاجرین نیز وارد همین مقوله اند و او را دوست 
دارند در برخی مناسبت‌ها او را به عنوان سخنران مجلس دعوت ‌می‌نمایند. او عضو دفتر مرجع تقلید 
وقت، حضرت آیت‌الله ‌‌العظمی ‌مرعشی نجفی است و در دفتر حضرت آیت‌الله ‌‌العظمی ‌محقق کابلی 
نیز در مناسبت‌های مختلف دعوت شده و به سخنرانی پرداخته است. تا کنون از وی کست‌ها و سی 

دی‌های سخنرانی در بخش بایگانی نهادی مقدس دینی موجود است.
سایر ‌هادیان و منادیان حق و حقیقت، ‌‌علما و دانشمندان فرهیخته و آیات و بزرگوارانی هستند 
که در تبلیغ و هدایت‌گری و تأسیس مراکز امور ‌‌علمی‌ و فرهنگی و آموزشی از نقش بالایی برخوردار 
بوده و هستند؛ به گونه‌ای که آثار گران‌سنگ و خاطرات خوبی را در دل‌های مردم از خود برجای 
گذاشته‌اند، هر گز از ادای وظایف اسلا‌می‌ و انسانی را که به عهده داشتند، غفلت و کوتاهی ننموده، 

به عنوان تأیید به نام‌های برخی به صورت ذیل اشاره ‌می‌گردد:
ـ شیخ حسن خسروی از ولسوالی سنگتخت مربوط ولایت دایکندی؛
ـ سید محمدحسن رئیس از ولسوالی یکه‌ولنگ مربوط ولایت بامیان؛ 

ـ حاجی شیخ خادم‌حسین آخوند کوه بیرونی از ولسوالی بهسود مربوط ولایت میدان وردک؛
ـ شیخ عبدالحسین آخوند دره‌صوفی، از ولسوالی دره‌صوف مربوط ولایت سمنگان؛

ـ  شیخ میرزا حسین اوحدی از ولسوالی جاغوری مربوط ولایت غزنی؛
ـ شیخ خادم‌حسین فاضل ورسی، از ولسوالی ورس مربوط ولایت بامیان.

اینان از شخصیت‌ها و نخبگان دانش بوده‌اند که از ‌‌حوزۀ علمیۀ هزار سالۀ نجف اشرف کسب 
فیض نموده‌اند و همانند سایر ‌‌علما و فضلای دینی در اقصی نقاط جهان، در مناطق مختلف کشور و 

در هر ولایت و ولسوالی و مناطق روستایی مصدر خدمت‌رسانی بوده‌اند.
منابع

بخش فرهنگی جامعۀ روحانیت، مرجعیت رمز بقای تشیع، قم: جامعۀ روحانیت، 1374.
جمعی از مؤلفان، دائرة المعارف تشیع، تهران: نشر شهید سعید محبی، 1360.

جمعی از نویسندگان، تاریخ تشیع، قم: پژوهش حوزه و دانشگاه، 1384.
حسن‌زاده، علی، فرزانگان علم و فرهنگ، غیر مطبوع.

دبیرخانۀ علمی کنگره، زندگی‌نامه، قم: کنگره آخوند خراسانی، 1390. 
رجا، شیخ سرور، احیاگر شیعه در افغانستان، تهیه‌کننده، حجت، سید خلیل، قم: انتشارات افق 



 فصل اول؛ از نجف تا خراسان / 91

.1382 فردا، 
تبلیغات  دفتر  قم:  افغانی،  مدرس  استاد علامه  ادبیات عرب  استاد  یادنامۀ  غزنوی،  سید جوادی 

.1366 اسلامی، 
شفایی، حسین، زندانیان روحانیت تشیع افغانستان، قم: مؤلف، 1368.

قم:  محمدباقر،  کوه‌بیرونی،  فاضلی  توسط  تهیه‌شده  الاحکام،  مجمع  قربانعلی،  کابلی،  محقق 
.1395 اسلام،  دارالنشر 

نگاهی به خدمات علمی و فرهنگی و اجتماعی آیت‌الله کابلی، تهیه‌کننده: مدیریت جامعة الاسلام، 
کابل، 1394.





فصل دوم
در حدیث دیگران

)محقق خراسانی از زبان یاران و شاگردان(



94 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

محقق خراسانی؛ خطیب بی‌نظیر
گفتگو با آیت‌الله محمدعلی اسلامی‌ شهرستانی1

و  مفاخر  از  یکی  و  افغانستان  سرشناس  و  برجسته  علمای  از  یکی  اسلامی ‌شهرستانی  آیت‌الله 
چهره‌‌‌‌های بزرگ ‌‌علمی ‌جامعۀ ماست که عمری را در حوزه‌های علمیه افغانستان، نجف اشرف، قم، 
مشهد مقدس و ایران‌شهر بلوچستان به تحصیل و تدریس و تبلیغ گذرانده است. استاد اسلامی ‌با 
ذکاوت و استعداد سرشاری که داشته و دارد در عرصه‌‌‌‌های تحصیل، تبلیغ و تدریس کارنامۀ بسیار 
درخشان دارد. در نطق و سخنوری، ناطق و سخنور توانا و چیره‌دست است که حدود نیم قرن در 
حوزۀ علمیۀ نجف، قم و نقاط مختلف ایران و افغانستان در حلقات علمی، بیوت مراجع عظام، محافل 
و اجتماعات مردمی، عالمانه، محققانه و متخصصانه منبر رفته و به تنویر افکار نسل تحصیل‌کرده 
و بیدار عامۀ مردم پرداخته است و تا هنوز هم‌چنان پرانرژی منبر می‌رود. ایشان در تدریس نیز ‌ید 
طولایی دارد. وی مدت زیادی در حوزۀ علمیۀ قم و مدت هشت سال در حوزۀ علمیۀ ایران‌شهر 

1. مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی شهرستانی، 1388/8/9.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 95

بلوچستان عهده‌دار کرسی تدریس بوده و شاگردان زیادی از محضر ایشان کسب فیض نموده‌‌‌اند.
استاد اسلامی ‌از دوستان بسیار صمیمی‌ زنده‌یاد آیت‌الله محقق خراسانی می‌باشد که در نجف 
اشرف با ایشان رابطۀ دوستانه داشته و در ایران هم این دوستی و ارتباط تا زمان حیات آن فقید سعید 
ادامه داشته است. در سفری که در قم داشتیم خدمت ایشان رسیده پیشنهاد ‌یک مصاحبه پیرامون 
شخصیت علامه محقق خراسانی را دادیم، ایشان بابزرگواری پیشنهاد ما را پذیرفت و دوست عزیز ما 
جناب آقای محمدعارف شریفی در ظهر شنبه 1388/8/9 زمینۀ این مصاحبه را در منزلش فراهم 

نمود که در همین‌جا از عنایت و همکاری ایشان سپاس‌گزاریم.
زندگی‌نامه و شرح حال استاد اسلامی

نوجوانی،  از دوران کودکی،  زندگی خود  پیرامون  ابتدا  نموده  لطف  آقای اسلامی‌،  برهانی: جناب 
جوانی، تحصیلات و اساتیدتان و حوزات علمیه‌ای که در آن درس خوانده‌اید و نیز از خدمات علمی 

‌و اجتماعی‌تان به طور خلاصه برای ما صحبت بفرمایید.
اندازه‌ای  تا  شهرستان،  لرگر  تگاب  خود،  قریۀ  در  کودکی‌  و  صباوت  زمان  در  بنده  اسلامی‌: 
جامع‌المقدمات و صرف میر را پیش آقایی به نام سید عالم خواندم. مرحوم پدر بزرگوارم قصدش این 
بود که مرا نجف اشرف برساند تا در آن‌جا درس بخوانم ایشان می‌گفت: ذخیره‌ای باشد برای قیامتم. 
اولاد هم زیاد داشت، غیر از من هشت پسر دیگر داشت، من از همه کوچکتر بودم. پدرم معروف به 
»خودی کربلایی« فرزند »علی‌خوش بای« بود. جدم فرزند »محمود بای« بود، این‌ها افراد معمّر 
بودند، خیلی زیاد عمر می‌کردند، مردم می‌گفتند جدم »علی‌خوش« دو صد سال و خرده‌ای عمر 

کرده بود.
هنوز به سن تکلیف نرسیده بودم پدرم مرا همراه خود به نجف اشرف برد. شاید حدود دوازده‌سیزده 
ساله بودم که آن‌جا سیوطی را نزد شخصی به نام طاهری که از هم‌شهری‌‌‌‌های خراسانی ما و مردی 
بسیار بزرگوار بود، خواندم. مقداری از سیوطی را در درس آقای شیخ حسن خسروی شرکت کردم. 
خسروی بسیار قشنگ درس می‌گفت، خیلی حافظۀ خوبی داشت، نکات برجسته‌ای که در نحو 

داشت، در افراد دیگر من کم دیدم. مدتی در درس مطول آقای مدرس رفتم.
اما زندگی ما در نجف اشرف خوب نچرخید و خیلی سخت گذشت، من به مشهد مقدس بازگشتم 
و حدود چهار سال و خرده‌ای در مشهد مقدس زندگی کردم و آن‌جا حاشیه و مطول را خواندم. 
حاشیه را پیش آقای مهدوی پسر آیت‌الله مهدوی دامغانی از مردم دامغان خواندم، منطق ایشان خیلی 

عالی بود،‌ مطول را پیش ادیب نیشابوری خواندم.
بعد از چهار سال دوباره به نجف اشرف بازگشتم و شروع به خواندن درس نمودم، مکاسب را پیش 
مرحوم شیخ مجتبی لنکرانی خواندم که ‌یکی از اساتید بزرگ حوزۀ علمیۀ نجف اشرف بود. رسائل را 



96 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

پیش مرحوم آقای شیخ کاظم تبریزی خواندم که ایشان هم از اساتید مشهور نجف اشرف بود. مقداری 
از کفایه را پیش مرحوم مدرس افغانی خواندم، بعد جلد اول کفایه را پیش مرحوم میرزا علی غروی 
خواندم. )آیت‌الله غروی که در زمان بعثی‌ها در کربلا شهید شد(. سطح را در حدود هشت نه سال 

تمام کردم.
بعد از اتمام سطح درس خارج را شروع کردم در درس خارج آیت‌الله العظمی‌‌‌ خویی )رضوان 
الله تعالی علیه( و فقه آقای حکیم می‌رفتم، ولی یک دوره کامل نشد. آقای حکیم در مسجد شیخ 

طوسی درس می‌گفت.
در همین زمان در نجف اشرف ازدواج کردم و خداوند به من دو فرزند داد و با آنان به زادگاهم 
تگاب لرگر شهرستان برگشتم، حدود چهار سال آن‌جا بودم، بعد از چهار سال، چون عیالم ایرانی 
بود و دل‌شان تنگ می‌شد، من از روی ترحم دوباره به نجف اشرف بازگشتم. حدود ‌یک ماه کمتر ‌یا 
زیادتر درس آقای ‌‌خویی و درس فقه حضرت امام‌ رفتم، سخت‌گیری‌‌‌‌ از طرف دولت بعثی شروع شد، 

در حدود ‌‌سال‌های 1350 و 1351 همۀ ایرانی‌ها را خارج کردند.
من هم در 53 از آن‌جا حرکت کردم به قم آمدم. سال 57 و 58 انقلاب پیروز شد. بعد از پیروزی 
انقلاب مرا به ایران‌شهر بلوچستان فرستادند، آقایی از آن‌جا آمد التماس کرد که آن‌جا بیا حوزه‌ای 
تشکیل داده‌ایم، درس بگو. من هم پذیرفتم و آن‌جا رفتم جامع‌المقدمات، سیوطی، مغنی تا شرح لمعه 
را تدریس می‌کردم. البته قبلًا هم که در قم بودم تدریس می‌کردم، شرح لمعه، اصول فقه و منطق 
درس می‌گفتم.‌ هفت هشت سالی عمرم در ایران‌شهر گذشت بعد دوباره به قم برگشتم و در قم هم 
مدتی این‌سو و آن‌سو منبر می‌رفتم و الآن هم برای هم‌شهری‌‌‌‌ها منبر می‌روم. خیلی از هم‌شهری‌‌‌‌ها از 
من دعوت می‌کنند برای آن‌‌‌‌ها صحبت می‌کنم. خلاصۀ زندگی من همین بود. من خیلی ادعایی ندارم 

که من چه هستم و کی هستم، نه مختصر زندگی من همین است و بیش از این چیزی نیست.
برهانی: دست‌نوشته‌‌‌‌هایی هم دارید؟

اسلامی: نوشته‌‌‌‌هایی خیلی پراکنده دارم، حدود پنجاه شصت تا نوار از گفته‌‌‌‌ها و منبرهای خودم 
دارم که همان‌طور خوابیده و جرأتی این‌که بتوانم این‌‌‌‌ها را جمع کنم، تألیف کنم و یا چاپ کنم پیدا 
نکردم، هم جرأت پیدا نکردم و هم مسائل دیگری ممکن است باشد؛ ولی در قم من زیاد منبر رفتم، 
منازل مراجع مثل منزل آیت‌الله شیرازی، منزل آیت‌الله مرعشی نجفی منبر رفتم، در حسینیۀ ایشان 
زیاد منبر می‌رفتم، منازل بقیه مراجع هم منبر زیاد می‌رفتم. تمام حوزۀ علمیۀ قم مرا می‌شناسند که 

این شیخ منبری است.
1. زندگی و شرح حال محقق خراسانی در نجف

برهانی: شما در زمانی که در نجف اشرف بوده‌اید آیت‌الله محقق خراسانی هم آن‌جا مشغول بوده است 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 97

و جناب‌عالی با ایشان خیلی هم دوست بوده‌اید و به ایشان علاقه داشته‌اید، ابتدا بفرمایید چگونه با 
ایشان آشنا شدید؟

اسلامی: زادگاه محقق خراسانی قریه‌ای است در پساکوه مزنگان مشهد مقدس به نام چلمه‌سنگ 
است. آن قریه را هم‌شهری‌‌‌‌هایی که از افغانستان آمده بودند، درست کرده و چلمه‌سنگ اسم گذاشته 
بودند. آقای محقق در همان قریه به دنیا آمده و پدرش هم حاجی قاسم بود. ازاین‌جهت، ابتدا فامیل 

ایشان شیخ محمدعیسی قاسمی ‌بود بعد به محقق خراسانی معروف شد.
برهانی: بعضی می‌گویند اسم پدر ایشان قنبرعلی بوده است؟

اسلامی: من این‌طوری ‌شنیدم. از این جهت، هم فامیل ایشان قاسمی‌ بود. این‌‌‌‌ها اصالتاً از مردم 
لعل افغانستان بودند. در زمان عبدالرحمن از آن‌جا فرار کرده، این‌جا آمده بودند و شاید پدر آقای 
محقق هم بچۀ همین خراسان بود و خودش هم خراسانی بود و معروف بود به محقق خراسانی. 
بعد، از خراسان به نجف اشرف رفتند. ابتدا که ما در نجف رفتیم آقای محقق خراسانی جوان بود. 
نمی‌دانم آن زمان ازدواج کرده بود‌ یا نه. در جماعت من خوشم می‌آمد که بروم پهلوی ایشان بنشینم، 
خیلی خوشم می‌آمد چون تعریف کرده بودند که خیلی فاضل است. بعد کم‌کم آشنایی پیداکردیم. 
کم‌کم خیلی با همدیگر دوست شدیم. ایشان به قدری هم‌شهری‌‌‌‌ها را دوست داشت و به قدری با 
هم‌شهری‌‌‌‌ها مأنوس بود که همیشه در حلقات هم‌شهری‌‌‌‌ها بود، همیشه کارهایش با هم‌شهری‌‌‌‌ها بود.
 ایشان جلد دوم کفایه را پیش آیت‌الله فیاض می‌خواند. من در مدرسه کاشف الغطا بودم، می‌آمد 
آن‌جا می‌خواند. بعد از کفایه من نمی‌دانم ایشان درس خارج آیت‌الله ‌‌خویی می‌رفت، خیلی هم فاضل 

بود.
برهانی: محقق خراسانی در کدام ‌یک از موضوعات علمی ‌تبحر و تخصص بیشتر داشت؟

اسلامی: تبحر ایشان بیشتر در فلسفه و منطق بود، فلسفه‌اش خیلی عالی بود، حالا پیش کی 
خوانده بود، من نمی‌دانم.

2. محقق خراسانی و رابطه‌اش با امام خمینی
محقق خراسانی جرأت خاصّی داشت وقتی در جلسۀ علما‌ یا مراجع می‌رفت، سؤال‌‌‌‌هایی می‌کرد 
خیلی عالی و قشنگ که آن مرجع خوشش می‌آمد. وقتی امام )رضوان الله تعالی علیه( در نجف 
آمد، شب‌‌‌‌ها بعد از نماز جماعت نیم‌ ساعت در منزل خود می‌نشست ما هم آن‌جا می‌رفتیم. محقق 
خراسانی می‌آمد سؤالاتی را از امام می‌کرد که نجفی‌‌‌‌ها و بقیه شاگردان امام سؤالاتی را که محقق 

می‌کرد، نمی‌توانستند و امام هم به سؤالات ایشان توجه کامل می‌کرد و قشنگ جواب می‌داد.
آیت‌الله محقق خراسانی اول شاگرد آقای ‌‌خویی بود. در جلسات آقای ‌‌خویی شرکت داشت. بعد 
وقتی امام به نجف آمد، مدت مدیدی در اطراف امام بود، بعد ایران آمد و انقلاب پیروز شد و مدتی 



98 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

این‌جا در دانشگاه تهران تدریس می‌کرد. تدریس ایشان هم خیلی گرفته بود، ولی از دانشگاه هم 
بیرون آمد و در اواخر عمر با هم‌شهری‌‌‌‌ها کار کرد، بعد هم پیر و مریض شد و به رحمت خدا رفت.
برهانی: بعضی از کسانی که در آن زمان در نجف بودند و ما با ایشان دربارۀ محقق خراسانی 
داشت؛  دوستانه  رابطۀ  صدر   شهید  و  خمینی  امام  با  خراسانی  آیت‌الله  گفتند  کردیم،  گفتگویی 
بدین‌جهت رژیم بعث ایشان را زندانی و به سوریه تبعید نمود، جناب‌عالی در این مورد اطلاعی دارید؟
اسلامی: ایشان با امام خمینی رابطۀ کامل داشت، امام را خیلی دوست داشت، در مدرسۀ قوام 
منبر‌‌‌‌هایی می‌رفت، همه‌اش از امام تعریف می‌کرد. آقای ‌‌خویی را ترک کرده بود، ازاین‌جهت، آقای 
خویی از ایشان‌ کمی‌گله‌مند شده بود؛ اما راجع به زندانی شدن ایشان چون من جلوتر از آن‌‌‌‌ها به ایران 
آمدم، من جلوتر فهمیدم که فعلًا در نجف اشرف زندگی نمی‌شود، لذا کوچ را بار زدم، ایران آمدم. بعد 

از من ممکن است ایشان زندانی شده باشد، خیلی‌‌‌‌ها را بعد از من زندانی کردند.
3. محقق خراسانی و خطابه

مهم‌ترین ویژگی محقق خراسانی منبر و خطابۀ ایشان بود،‌ محقق خراسانی منبر عجیب و غریب 
داشت. در یکی از محرم‌‌‌‌ها‌ شاید سال 50 یا 51 در مدرسۀ قوام که جنب مرقد مطهر شیخ طوسی 
ایشان  منبر  پای  اشرف  نجف  علمای  تمام  آن‌جا  می‌رفت.  منبر  است،  علیه(  تعالی  الله  )رضوان 
می‌آمدند، آیت‌الله لنکرانی می‌آمد، آیت‌الله مرحوم صدرای بادکوبه‌ای می‌آمد، خیلی از علمای معروف 
نجف پای منبر ایشان می‌آمدند. صدرا می‌گفت: منبر همین است که این آقا می‌رود. آقای ‌‌خویی در 
منزل‌شان، چون مدرسه نزدیک منزل آقای ‌‌خویی بود، حرف‌های آقای محقق و سخن‌‌‌‌هایش را از 
بلندگو می‌شنید. ایشان گفته بود از همۀ کلمات این آقا بوی اجتهاد می‌آید. منبرش خیلی عجیب و 
غریب بود، جالب منبر می‌رفت. ابتکاری منبر می‌رفت و تدریس ایشان هم خیلی خوب بود. درس 
زیاد می‌گفت، تألیفاتی هم داشت. اولین تألیف ایشان کتابی به نام »سلّم الصعود« بود. کتابی هم در 
منطق به نام »الیتیمة« نوشته بود، آن‌هم خیلی قوی بود. بعد کتابی به نام »المؤلفون الافغانیون« 
نوشت که مختصر احوالات، خدمات علمی ‌و تألیفات مؤلفین افغانستان را در آن کتاب ذکر کرده بود.

یابی سخنرانی‌های محقق خراسانی 1. 3. ارز
برهانی: با توجه به این‌که جناب‌عالی ‌یکی از منبری‌‌‌‌های معروف حوزۀ علمیۀ قم، سخن‌دان و نکته‌سنج 
هستید و در قواعد فن خطابه تخصص دارید، یک خطیب و سخنور خوب را خوب می‌شناسید، 

لطف کنید در این بُعد از آیت‌الله محقق خراسانی بیشتر صحبت فرمایید.
اسلامی‌: زبان محقق خراسانی خیلی عالی، فصیح و بلیغ بود، منبرش خیلی کامل بود. منبرش 
جوری بود که همۀ حوزۀ علمیۀ نجف اشرف قبول داشتند، حوزۀ علمیه،‌‌‌‌ نه طایفۀ خاص. حتی در 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 99

زبان عربی هم ایشان منبر خوب می‌رفت، منبر‌‌‌‌های عربی قوی می‌رفت. منبرش را هرکس متوجه 
نمی‌شد، منبرش به قدری قوی بود که حتی طلبه‌‌‌‌های فاضل هم متوجه نمی‌شد که این آقا چگونه 
منبر می‌رود و چه دارد می‌گوید. ما گاهی اوقات به ایشان عرض می‌کردیم که منبر شما خیلی عمیق 
است، مطالب خیلی زیاد است شما برای عوام‌الناس ‌یک مقداری ساده‌تر صحبت کنید. می‌گفت من 
عادت کردم. واقعاً منبر ایشان ابتکاری بود؛ منبرهایی که ایشان در نجف می‌رفت خیلی جالب بودند. 
‌یک مسجد بود در آن‌جا، من هر وقت می‌شنیدم که ایشان منبر می‌رود، می‌رفتم زیر منبرش. در اعیاد 
و ولادت‌‌‌‌ها و ولادت حضرت امیر که در نجف منبر می‌رفت، من گاهی وقت از ایشان جلوتر می‌رفتم 
صحبت می‌کردم.‌ یک شب من رفتم صحبت کردم، ایشان بعد از من رفت و گفت: آقای اسلامی‌ 

هرچه ما داشتیم همه را گفتید. گفتم نه استاد زبان شما غیر از زبان ما است.
2. 3. مقایسۀ فلسفی و محقق خراسانی

برهانی: پس شما در آن زمان در نجف اشرف هم منبری بودید و منبر می‌رفتید؟
بله منبر می‌رفتم، تمرین داشتم. من چهل سال و پنجاه سال است که منبر می‌روم. در  اسلامی: 
ایران‌شهر بلوچستان که بودم، روز سه چهار درس می‌گفتم و روز پنج شش‌ منبر می‌رفتم، برای ارگان‌ها 
و برای مساجد. در همین قم هم همیشه منبر می‌روم، هیچ جمعه نیست که منبر نروم؛ ولی منبر 
خراسانی را کسی دیگر نداشت، مثلًا مرحوم اصغری که از هم‌شهری‌‌‌‌ها بود در مشهد منبری خوبی 
بود؛ اما منبر محقق را نداشت. صدای او خوب بود؛ امّا مطالب آیت‌الله محقق خراسانی را نداشت. 
من منبر آیت‌الله فلسفی را زیاد گوش کردم، زیاد هم دیدم، سخنور عجیب و غریب بود. واقعاً سخنور 
توانایی بود، ولی مطالبی که محقق در منبر داشت، او نداشت. به هر صورت مثل خراسانی کم داریم، 
حالا اصلًا نداریم. جوان‌‌‌‌ها و کسانی هستند که صحبت خوبی می‌کنند؛ ولی ابتکاری نیست. محقق 
خراسانی مرد بزرگواری بود خدا رحمتش کند. تدریس ایشان هم خیلی عالی بود، ابتکاری بود، آدم 

عجیب و غریب بود رحمت الله علیه.
4. جامعیت علمی محقق خراسانی

من در اربعین آیت‌الله خراسانی در بیت آیت‌الله محقق کابلی منبر رفتم، آن‌جا‌ گفتم آیت‌الله محقق 
خراسانی در حدیث مانند زراره بن اعین بود، در مباحث کلامی‌ و عقایدی مانند هشام بن حکم بود، 

واقعاً این‌طور بود در بحث و مباحثه و مجادله ‌ید طولایی داشت.
خاطره‌ای از محقق خراسانی و مکارم شیرازی

آیت‌الله محقق خراسانی پیش آیت‌الله ناصر مکارم شیرازی رفته بود، آقای شیرازی نشناخته بود که 
ایشان کیست. خوب، گفته بود این هم‌ یک طلبه‌ای هست که آمده چیزی نگفته بود. کم‌کم ایشان 



100 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

که شروع کرده بود به سؤال کردن از مسائل فلسفی، آقای مکارم تعجب کرده بود، گفته بود شما کی 
هستید؟ آقای محقق گفته بود من فلانی هستم. بعد آقا بلند شده بود صورتش را بوسیده و گفته بود 
من نام شما را شنیده بودم، حالا شما را بیشتر شناختم که شما آدم فاضلی هستید، مرا ببخشید. بعداً 

احترام کرده و برایش میوه آورده بود و برای خداحافظی برای احترام او تا دم دروازه آمده بود.
یس 5. محقق خراسانی و تدر

یس فلسفه در دانشگاه تهران 1. 5. تدر
برهانی: شما قبلًا اشاره کردید ایشان در دانشگاه تهران تدریس داشته، اگر ممکن است در این زمینه 

توضیح دهید؟
اسلامی: بله در دانشگاه تهران تدریس داشت. ‌یک روزی رفتم صحن حرم حضرت معصومه 
)سلام الله علیها(، دیدم ایشان رو به مرقد حضرت معصومه در حالت دوزانو نشسته نگاه می‌کند. 
رفتم پهلوی ایشان نشستم. بلند شد احوال‌پرسی کرد. گفتم استاد کجایی؟ گفت فعلًا تهرانم. گفتم 
چه کار می‌کنی؟ گفت فلسفه و عقاید تدریس می‌کنم، خیلی هم خوش‌شان آمده. از استادان دانشگاه‌ 
کسی را نام برد و گفت ایشان به من پیشنهاد کرد که به شما خانه می‌دهم، خواهر من هم از اساتید 
دانشگاه است، به تو می‌دهم و هیچ چه از تو درخواست ندارم. من قبول نکردم و گفتم نه، دیگر از من 
این کار‌‌‌‌ها گذشته. آن استاد دانشگاه گفت: خیلی دانشمندانی این‌جا آمده، اساتیدی آمده، مدرسینی 
آمده در دانشگاه، من هیچ کسی را نپسندیدم فقط شما را می‌پسندم، این را خودش گفت من شما را 

می‌پسندم.
یس محقق خراسانی 2. 5. مشکلات تدر

برهانی:‌ یکی از انتقاد‌‌‌‌هایی که بر محقق خراسانی می‌شود این است که ایشان نظم درسی نداشته 
است، مثلًا درس ایشان چند روزی ادامه پیدا می‌کرده و بعد تعطیل می‌شده و یا بعضی روزها حاضر 

می‌شده و بعضی روزها هم غیبت می‌کرده، نظر حضرت‌عالی در این مورد چیست؟
اسلامی: خوب شد‌ یادم آوردید، ایشان گاهی تصمیمی می‌گرفت؛ اما این تصمیم تا آخر ادامه 
نمی‌یافت،‌ یکی از عیوب ایشان همین بود.‌ یکی از چیز‌‌‌‌هایی که آدم را از ایشان گله‌مند می‌کرد، همین 
بود. تدریسش خیلی عالی بود، خیلی عالی شروع می‌کرد، بعد هم ‌یک وقت دنبال آن را نمی‌گرفت و 
ترک می‌کرد. علت این امر چند چیز بود‌: یکی شاگردان که گاهی اوقات چیزی نمی‌فهمیدند؛ دیگری 
هم گرفتاری‌‌‌‌های داخلی‌ای که ما نمی‌دانیم، دیگر این‌که ایشان خیلی خوش‌باور بود هر‌کس هرچیزی 

می‌گفت او باور می‌کرد، ولی از نظر ملا‌یی خیلی پر بود، هیچ کس مانند او نبود.
برهانی: می‌گویند ایشان از لحاظ موضع‌گیری‌‌‌‌های سیاسی ثبات نداشت، نظر شما در این مورد 

چیست؟



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 101

اسلامی: ایشان واقعاً مرد عالم و بزرگواری بود؛ اما‌ تا اندازه‌ای در سیاست کوتاه می‌آمد. چرا؟ 
چون خوش‌باور بود، زود باور می‌کرد، از نظر بنده در این ناحیه پیشرفتی نداشت.

6. خاطراتی از محقق خراسانی
برهانی: آخرین دیداری که جناب‌عالی با ایشان داشتید چه زمانی بود؟

1. 6. خاطره‌ای از منبر و محقق خراسانی
اسلامی: آری ‌یک روزی در بیت آقای کابلی ایشان را دیدم از خراسان آمده بود و از طرف آیت‌الله 
کابلی به عنوان مبلغ به اراک رفته بود. آن‌جا بین هم‌شهری‌‌‌‌ها منبر می‌رفته است، حالا کجای اراک 
بوده، شهر بوده یا دهات بوده، نمی‌دانم. ‌یک محرم حدود ده پانزده روز آن‌جا مانده بود، بعد از آن‌جا 
که آمد، دو سه نفر از هم‌شهری‌‌‌‌ها با ایشان آمده بودند و خیلی احترام کرده بودند. از هم‌شهری‌‌‌‌ها 
پرسیدم که منبر ایشان چطوری بود؟ گفتند منبر ایشان را ما نمی‌فهمیم، منبر می‌رفت و مردم خیلی 
گریه می‌کردند. گفتم استاد تو چرا این جوری هستی، چرا منبرت را برای عوام ساده نمی‌کنی؟ گفت 
نمی‌توانم عادت کرده‌ام. بعد آن روز که سیزدهم محرم بود، من ‌یک منبر رفتم و آن کلمات امیرالمؤمنین 
هِ، فَارْجُ مَنْ  بَا ذَرٍّ إِنَّک غَضِبْتَ لِلَّ

َ
)علیه الصلاة والسلام( را که در وقت خداحافظی با اباذر گفت: »یا أ

یدِیهِمْ مَا خَافُوک عَلَیهِ، وَ 
َ
غَضِبْتَ لَهُ؛ إِنَّ الْقَوْمَ خَافُوک‌ عَلَى دُنْیاهُمْ، وَ خِفْتَهُمْ عَلَى دِینِک؛ فَاتْرُک فِی أ

ا مَنَعُوک1«؛ اى اباذر همانا  غْنَاک عَمَّ
َ
حْوَجَهُمْ إِلَى مَا مَنَعْتَهُمْ وَ مَا أ

َ
اهْرُبْ مِنْهُمْ بِمَا خِفْتَهُمْ عَلَیهِ، فَمَا أ

تو براى خدا به خشم آمدى، پس امید به کسى داشته باش که به خاطر او غضبناک شدى. این مردم 
براى دنیاى خود از تو ترسیدند و تو بر دین خویش از آنان ترسیدى، پس دنیایی را که به خاطر آن از تو 
ترسیدند، به خودشان واگذار و با دین خود که براى آن ترسیدى، از این مردم بگریز. این دنیاپرستان چه 

محتاج‌اند به آن‌چه که تو آنان را از آن ترساندى و چه ب‌ىنیازى از آن‌چه آنان تو را منع کردند.
این‌‌‌‌ها را خواندم و معنی کردم و حدود 30 دقیقه منبر رفتم،‌ یک گریز دادم خیلی گریه کردم و 
طلبه‌‌‌‌ها هم گریه کردند، ایشان هم گریه کرد. بعد وقتی من از منبر پایین آمدم، گفت: تو معجزه می‌کنی 
این گریه‌‌‌‌هایی که تو می‌کنی من نمی‌توانم. گفتم من گریه نمی‌کنم، ولی ‌یک چیز‌‌‌‌هایی صحبت می‌کنم. 

خدا رحمت کند ایشان را، نمی‌توانست منبرش را برای عوام‌الناس پیاده کند.
2. 6. خاطره از نجف با محقق خراسانی

برهانی: در آخر اگر خاطره‌ای که در ذهن شما جایگاه خاصّی داشته باشد، از آیت‌الله محقق خراسانی 
داشته باشید، برای ما صحبت کنید.

اسلامی: خاطرۀ خاصی که در ذهنم هست، این است که در نجف اشرف روز‌‌‌‌های جمعه گاهی 

1. نهج البلاغه،‌ خطبۀ 130.



102 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اوقات می‌رفتیم پهلوی ایشان در آن زمان هیچ‌کس رادیو و ضبط نداشت. ایشان رادیو داشت و رادیوی 
ایشان همیشه پهلوی گوشش بود و ضبطش هم روشن بود. ایشان آدم روشنی بود، منتها ما متوجه 
نمی‌شدیم. بعضی چیزها را هم شاید به ما نمی‌گفت. خیلی آدم عجیب‌وغریبی بود، نابغه بود، ولی 
از نبوغ خود آن‌طوری که باید کار بگیرد نتوانست کار بگیرد یا شرایط زمان اقتضا نمی‌کرد‌ یا شرایط 

زندگی خودش اقتضا نمی‌کرد.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 103

ناگفته‌ها‌یی از زندگی آیت‌الله محقق خراسانی
گفتگویی با آیت‌الله ناصر ناصری کرمانی1

آیت‌الله ناصری کرمانی یکی از علمای برجسته و سرشناس افغانستان و یکی از مفاخر و چهره‌‌‌‌های 
بزرگ ‌‌علمی‌ جامعۀ ما است که بعد از تحصیلات ابتدایی در سال 1344 عازم نجف اشرف گردید 
و مدت چهارده سال در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف اقامت گزید. سطوح عالیه را در محضر آیت‌الله 
صدرا، آیت‌الله ‌محقق کابلی و شیخ مجتبی لنکرانی تلمذ نمود و دروس خارج فقه و اصول را از 
محضر آیت‌الله ‌شهید سید محمدباقر صدر و امام خمینی استفاده کرد. بعد از گرفتار شدن آیت‌الله 
صدر و اختناق شدید حزب بعث نسبت به حوزۀ علمیۀ نجف و بالاخص شاگردان شهید صدر و امام 
خمینی، تصمیم گرفت نجف اشرف را ترک نماید و از سال 1358 تا حال در مشهدالرضا مشغول 
تحقیق، تدریس و فعالیت‌های سیاسی و اجتماعی است. آیت‌الله ناصری عمری را در حوزات علمیۀ 
با کوشش‌‌‌‌ها و  به تحصیل و تدریس گذرانده، همزمان  افغانستان، نجف اشرف و مشهد مقدس 

1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی شهرستانی.



104 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

تحقیقات و پژوهش‌های علمی، خدمات دینی و مذهبی و سیاسی و اجتماعی زیادی داشته و در 
جهت رشد و شکوفایی و بیداری مردم هزاره و تثبیت نهاد مقدس مرجعیت در افغانستان و استحکام 
حزب وحدت اسلامی‌ و حمایت‌‌‌‌های معنوی از مسئولین و دست‌‌‌اندرکاران سیاسی و نهاد‌‌‌‌های فکری 
و فرهنگی جامعۀ ما نقش مهم ایفا نموده است. ایشان شخصیتی است شجاع، دارای شهامت و 
همت بلند که در بیان حقایق و بازگو نمودن درد‌‌‌‌ها و رنج‌های مردم خود و انتقاد از بی‌عدالتی و ظلم 
و فساد و خیانت حاکمان و زورمداران در افغانستان و دفاع از حقوق مهاجرین افغانی در ایران 

جسارت و بی‌باکی فوق‌العاده داشته و دارد.
آیت‌الله ناصری از هم‌دوره‌‌‌‌های آیت‌الله محقق خراسانی است که شناخت عمیق و دقیق از آن 
فقید سعید دارد، در نجف اشرف باهم بوده و در مشهد مقدس نیز ارتباط تنگاتنگ با هم داشته‌اند و 
خاطرات بسیار شیرین و به یادماندنی از آن بزرگ‌مرد دارد. جمعی از دوستان خدمت ایشان رسیدیم 
تا خاطرات، نظرات و برداشت‌‌‌‌های ایشان را دربارۀ شخصیت زنده‌یاد علامه آیت‌الله محقق خراسانی 

بشنویم و ضبط و ثبت نماییم.
برهانی: بازشناسی شخصیت آیت‌الله محقق خراسانی برای جامعۀ ما و آشنایی نسل امروز و 
فردای ما با افکار و اندیشه‌‌‌‌های علمی، سیاسی، فرهنگی و اجتماعی ایشان ضرورت انکار‌ناپذیر 
است؛‌ جناب‌عالی کسی هستید که سالیان درازی با ایشان محشور بوده و رابطۀ دوستانه با ایشان 
داشته‌اید، همکار و هم‌هدف بوده‌اید، لطف نموده پیرامون شخصیت آیت‌الله محقق خراسانی روشنی 

‌‌‌اندازید.
ناصری: خوش آمدید، زحمت کشیدید، موفق باشید که زحمت را متحمل ‌‌می‌شوید و از احوالات 
زندگانی یکی از بزرگان مردم ما جستجو ‌‌می‌کنید. مرحوم شیخ عیسی محقق خراسانی واقعاً مرد 
بزرگی بود در حوزات نجف اشرف و ایران جزء معروفین بود و همۀ بزرگان با نام ایشان و کار‌‌‌‌های 
ایشان آشنا بودند. من هم ایشان را خوب ‌‌می‌شناسم، حتی آبا و اجداد و طایفۀ ایشان را ‌‌می‌شناسم. 
از زمانی که هفده هیجده ساله بودم، آقایان و بزرگانی که از نجف تشریف ‌‌می‌آوردند، از نام و آوازۀ 
محقق، از منبر و بیانات ایشان صحبت ‌‌می‌کردند و ‌‌می‌گفتند: شیخ عیسی محقق در سن جوانی مرد 

بسیار بزرگی شده است. از آن زمان من با نام ایشان آشنا شدم.
1. تبار و نیاکان آیت‌الله محقق خراسانی

آیت‌الله خراسانی از قوم بزرگ و ریشه‌داری به نام خوجه‌احمد از مردم بابه‌جی دایزنگی بود. این 
طایفه قوم اصیل، متدین و خوب بودند و در قریۀ جنگلگ کرمان زندگی می‌کردند. این قوم در تدین، 
صداقت و سادگی معروف بودند. جنگلگ کرمان ‌‌سال‌های متمادی پذیرای علما بود و مردم جنگلک، 
انسان‌های علم‌دوست، عالم‌پرور و بسیار مردم شریف و ساده و صادق و مقدس و نمازخوان و مؤمن 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 105

بودند. پدر آیت‌الله خراسانی و عموهای ایشان سه برادر بودند. برادر بزرگ‌تر به نام شیخ میرزا علی 
یاد ‌‌می‌شد، برادر دیگر قنبرعلی نام داشت و آن دیگری را قاسم ‌بای ‌‌می‌گفتند. پدر مرحوم خراسانی 
قنبرعلی بود. ایشان در تألیفات و آثاری که در عراق به چاپ رسانید، نام خود را محمدعیسی قاسمی 

‌معروف به محقق خراسانی گذاشت که در واقع خود را به نام عمویش ملقب کرده بود.
پدر خراسانی و عموهای ایشان، ایل و تباری‌اند که بر اثر ظلم و جور حکومت وقت افغانستان 
و قوم پشتون از افغانستان هجرت نموده و وارد ایران شدند. مدتی را در همین مناطق مرزی ایران 
ماندند، کم‌کم خود را به روستاهای اطراف مشهد و در محلی به نام »چلمه‌سنگ« رساندند و در 

آن‌جا مقیم شدند.
شیخ عیسی محقق در یکی از همین روستاهای اطراف مشهد متولد شده است. این‌ها مدتی را در 
خراسان مقیم بوده، بار دیگر بار سفر را بربسته به‌سوی عراق هجرت کردند. من خوب یادم هست که 
در نجف اشرف با خانوادۀ خراسانی رفت‌وآمد داشتیم. شیخ میرزا علی عموی آقای خراسانی و پدر 
ایشان هردو پیرمرد و ضعیف و نحیف شده بودند و عاقبت در همان نجف فوت کردند و در همان‌جا 

مدفون گردیدند.
2. ویژگی‌های محقق خراسانی

برهانی: از ویژگی‌ها و برجستگی‌های شخصیت آیت‌الله محقق خراسانی برای ما بگویید.
ناصری: خداوند شیخ عیسی محقق را رحمت کند، خصوصیات و ویژگی‌های زیادی داشت؛ 
در بیان، در علم و عمل، در شجاعت، در جوانمردی و سایر اوصاف ‌یک انسان شایسته و تک بود.

1. 2. تسلط بر منبر و خطابه
تسلط بر منبر و خطابه یکی از خصوصیات بارز محقق خراسانی بود. ایشان به دو زبان فارسی و عربی 
منبر می‌رفت که در بین ‌‌افغانی‌ها در نجف اشرف نظیر نداشت. منبر افغانی تقریباً منحصر به خراسانی 
بود. از ایرانی‌ها شیخ عبدالحسین مقدس منبری خوب بود و در حوزۀ نجف منبرش شهرت داشت و 

از عرب‌ها سید محمد‌علی شبّر منبری خوب بود و بسیار پرجذبه و هیجان‌انگیز منبر می‌رفت.
سخنرانی محقق خراسانی در مدرسۀ قوام نجف

خوب به ‌یاد دارم در نجف اشرف مدرسه‌ای به نام مدرسۀ قوام بود و اختیارش دست پاکستانی‌ها بود. 
در آن مدرسه مراسم سخنرانی برگزار می‌شد و سخنران آن محقق خراسانی بود. در نجف این‌گونه بود 
وقتی معلوم می‌شد فلان‌جا منبر است، شخصیت‌‌‌‌های معروف اعم از ایرانی‌، پاکستانی‌، ‌‌افغانی‌ و 
عرب‌ همه در آن محفل شرکت می‌کردند. یک وقتی اعلام شد که آقای محقق خراسانی در مدرسۀ 
قوام منبر می‌رود، من بسیار عشق و علاقه به بیانات و کارهای ایشان داشتم و همیشه زیر منبرش 



106 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

می‌رفتم. آن روز رفتم در مدرسۀ قوام جمعیت کثیری گرد آمده بودند. شاید حدود هزار نفر ‌یا بیشتر، 
همه روحانی و علما با عمامه‌‌‌‌های بزرگ سفید و سیاه در آن مدرسه جمع شده بودند. شیخ عیسی 
محقق با آن قیافۀ هزاره‌گی و جثّۀ کوچکی که داشت و بیانش مثل بلبل بود، منبر می‌رفت. بزرگان 
عرب و عجم زیر منبرش حضور داشتند، از جمله آیت‌الله سید محمد شاهرودی پسر شاهرودی 
بزرگ زیر منبر محقق آمده بود و شیخ صدرای بادکوبه‌ای که‌ یکی از بزرگان حوزۀ نجف اشرف و 
مدرس سطوح عالیه بود نیز در آن مجلس حضور داشت. آن زمان من کوچک بودم؛ اما خوب به ‌یاد 
دارم که بعد از پایان سخنرانی وقتی مردم از مدرسه بیرون می‌شدند، آیت‌الله سید محمد شاهرودی 
با لحن خاصی که شائبۀ بی‌اعتنایی و بی‌احترامی داشت، گفت این افغانی خوب منبر رفت. همین را 
که گفت آیت‌الله صدرا پیرمرد مقدس آتش گرفت و از سخن آقای شاهرودی که با لحن خاصی ادا 
شد، بدش آمد و گفت محقق درس خوانده، زحمت کشیده، ملا شده، کسی که درس نخوانده باشد 
نمی‌تواند روی هزار نفر طلبه و عالم که بعضی‌شان مجتهد و بعضی‌شان متجزّی‌اند، این‌گونه تأثیر 

بگذارد. آیت‌الله شاهرودی سکوت کرد.
2. 2. شجاعت در بیان حقایق و دفاع از مظلوم

یکی دیگر از ویژگی‌‌‌‌های مرحوم خراسانی شجاعت و بی‌باکی ایشان در بیان حقایق و دفاع از مظلوم 
بود. جرأت ایشان مایۀ تعجب همۀ ما بود. 

اعتراض به فرماندار مشهد در مورد مهاجرین
‌خاطره‌ای را برای شما نقل می‌کنم. آن زمانی که مهاجرین افغانی را اذیت و آزار می‌کردند و می‌گرفتند 
رد مرز می‌کردند، این موضوع به سید باقر شیرازی پسر آیت‌الله سید عبدالله شیرازی رسید، ایشان در 
اعتراض به این عمل‌کرد جلسه‌ای ترتیب داده و استاندار را دعوت کرده بود تا اعتراضش را به استاندار 
برساند، ما را دعوت کرده بود. من، آیت‌الله محقق خراسانی و آقای نهضت ‌یکه‌ولنگی و یک نفر دیگر 
که‌ یادم نیست، منزل سید باقر شیرازی رفتیم. در آن جلسه استاندار نیامد و به جایش فرماندار آمده 
بود. سید باقر اعتراض کرد که چرا این ‌‌افغانی‌های بیچاره را این قدر اذیت می‌کنید، این‌ها شیعه‌اند، 
مظلوم‌اند، به ایران به عنوان ‌یک کشور اسلامی ‌و شیعی پناه آورده‌‌‌اند و شما مهاجرین را از هرجا 
گرفته رد مرز می‌کنید. این زیبندۀ‌ یک کشور اسلامی ‌نیست، مطالبی زیادی گفته شد تا این‌که آیت‌الله 
خراسانی ‌یک مرتبه برزخ شد و بلند شد و گفت اگر من می‌دانستم دولت ‌ایران با مهاجرین افغانی 
این‌گونه رفتار می‌کند، به این‌ها می‌گفتم به ایران نیایید، به هر جای دنیا پراکنده می‌شوید پراکنده شوید؛ 
اما به ایران نیایید، این‌جا جای شما نیست، حرف من در آن‌ها نفوذ داشت. این حرف را کسی دیگر 
نمی‌توانست به یک فرماندار ایرانی بگوید؛ اما آقای خراسانی با شدت و عصبانیت این حرف را گفت.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 107

3. فعالیت‌های محقق خراسانی در نجف
برهانی: زمانی که شما در نجف اشرف تشریف داشتید، افراد شاخص و برجسته هر کدام از مراجع 
خاص تبلیغ و حمایت می‌کردند،‌ در این زمان آیت‌الله محقق خراسانی از کدام‌ یک از مراجع حمایت 

و تبلیغ می‌کرد؟
1. 3. محقق خراسانی و حمایت از آیت‌الله حکیم

ناصری: سه ‌یا چهار سال در نجف بودیم، آیت‌الله حکیم به رحمت الهی پیوست. ریاست دینی، 
اجتهاد و مرجعیت به ایرانی‌ها منتقل گردید. ناگفته نماند ایرانی‌ها آقای حکیم را مجتهد ‌‌افغانی‌ها 
می‌گفتند. علت قضیه این بود که آقای حکیم را بزرگان افغانی به میدان آوردند، آقایان آیت‌الله محقق 
خراسانی، شیخ محمدعلی مدرس، شیخ علی‌جمعه ترکستانی، شیخ سلطان ترکستانی، سید سرور 
واعظ، این‌ها بزرگانی بودند که مرجعیت آقای حکیم را مطرح کردند و معرف آقای حکیم شدند. 
مردم ما همان زمان‌‌‌‌ از ایرانی‌ها سرخورده و دل‌زده بودند؛ زیرا این مردم زبان شور و توهین‌آمیز دارند به 
این لحاظ مردم ما از ایرانی‌ها همان زمان خاطر خوش نداشتند، از آقای حکیم که مجتهد عرب بود، 

حمایت و پشتیبانی و تبلیغ کردند.
آقای خراسانی خودش نقل می‌کرد یک وقتی با سید محمد محقق پسر شاه مختار پیتاب‌جوی 
ورس نزد شیخ نصرالله خلخالی رفتیم، ایشان آخوند تاجر و از بزرگان نجف، بود. اگر مجتهدی را 
شیخ نصرالله خلخالی تأیید نمی‌کرد مرجعیت او مطرح نمی‌گردید. وقتی در محضر او نشستیم به 
محض این‌که ما را دید زبان به شماتت ما گشود و به همین تعبیر گفت: خدا لعنت کند شما ‌‌افغانی‌ها 
را. گفتیم: آ شیخ چه شده این‌قدر عصبانی هستی. گفت: خدا لعنت کند شما ‌‌افغانی‌ها را، شما حکیم 
را که‌ یک سید عرب است، سرکار آوردید، اگر شما ‌‌افغانی‌ها نبودید هیچ‌کس حکیم را نمی‌شناخت. 

شما ریاست و حکومت هزار سالۀ دینی را که مال عجم بود، به عرب‌ها دادید.
2. 3. محقق خراسانی و ترویج مرجعیت امام خمینی

وقتی آیت‌الله حکیم به رحمت خدا رفت، نوبت به امام خمینی و آیت‌الله خویی رسید. آقای خمینی 
مرد بلندقامت و لاغر‌‌‌اندام بود و یک شیخ افغانی به نام شیخ عباس فرقانی همراه و ملازم ایشان بود. 
همراه ایشان به حرم می‌رفت و همراه ایشان باز می‌گشت. وقتی مسألۀ مرجعیت مطرح شد، ایرانی‌ها 
و عرب‌ها ساکت بودند؛ اما ما ‌‌افغانی‌ها بسیار فعال بودیم‌، جمعی طرفدار آیت‌الله خویی بودند، عدۀ 
دیگر طرفدار امام خمینی. طرفین بین خود درگیری عجیبی داشتند، بعضی می‌گفتند آقای خویی اعلم 
است و بعضی دیگر می‌گفتند آقای خمینی اعلم است. شیخ عیسی محقق و شیخ محمدعلی مدرس 
در این مسأله با همدیگر اختلاف داشتند. آقای مدرس از دوستان و خدمت‌گزاران آیت‌الله خویی و 



108 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

آقای محقق خراسانی طرفدار امام خمینی بود.
خاطره‌ای از امام خمینی بعد از فوت آیت‌الله حکیم

به یاد دارم وقتی نزد امام خمینی رفتیم ایشان ما را نصیحت ‌کرد که شلوغ و کشمکش نکنید مرجعیت 
چیزی است، ادارۀ حوزه چیز دیگر. هر کسی مجتهد است، مجتهد است؛ اما حوزۀ نجف اشرف را 
تا پسران آقای حکیم اداره نکنند، ما نمی‌توانیم اداره کنیم. این‌ها عرب‌اند. حسن بکر رئیس جمهور 
عراق و صدام معاون او نسبت به حوزۀ علمیه حساس شده و می‌خواهند بعد از فوت آقای حکیم 
حوزه نابود شود. بنابراین، حوزه در خطر است، بروید دامن بیت حکیم را بگیرید، پسران حکیم 

می‌توانند حوزۀ نجف را اداره کنند.
شیخ  جمله  از  بزرگان  و  علما  از  نفر  ده  حدود  تعداد  گفت،  را  حرف  این  خمینی  آقای  وقتی 
محمدتقی واعظی از بهسود و شیخ صفر عالمی،‌ پیش سید ‌یوسف پسر بزرگ آقای حکیم رفتیم و 
گفتیم ما آمده‌ایم که شما به عنوان مرجع ما را هدایت بدهید، آقای خمینی هم شما را تأیید کرده است. 
سید‌ یوسف گفته بود من مجتهد نیستم، امروز ‌‌خویی اعلم است پیش ‌‌خویی بروید. این بزرگان گفتند 
ما از بیت حکیم ناامید شدیم، سپس حضور آقای ‌‌خویی و آقای خمینی آمدیم. تبلیغات از آیت‌الله 
‌‌خویی و امام خمینی شروع شد و قرار نقل آقای ‌‌خویی گفته بود که ریاست دینی و مرجعیت غیر من 

را سزاوار نیست، من در نجف اشرف سابقۀ علمی ‌دارم.
هیچ‌کس باور نمی‌کرد آقای خمینی بتواند در مقابل ‌‌خویی قدعلم کند. ایرانی‌های طرفدار آقای 
‌‌خویی دربارۀ آقای خمینی تعبیرات ناروا داشتند، علم و اجتهاد امام خمینی را زیر سؤال می‌بردند. 
شاید این سخنان به امام خمینی رسیده بود. ایشان در همان زمان تعدادی از کتاب‌های خود؛ مانند 
مکاسب محرمه را چاپ کرد، بعد از نشر این کتاب‌ها همه فهمیدند که آقای خمینی خیلی ملّا است.

3. 3. سخنرانی‌های پرشور محقق خراسانی در حمایت از امام خمینی
آقای محقق خراسانی مبلغ آیت‌الله خمینی شد و بسیار پرشور و جانانه از ایشان تبلیغ می‌کرد. آن 
زمان از افغانستان زوار زیاد می‌آمدند، آقای خراسانی در جمع آن‌ها سخنرانی می‌کرد و نیز در مساجد 

به مناسبت‌های مختلف در جمع اقشار مردم منبر می‌رفت و از خمینی توصیف و تمجید می‌کرد.
آقای خویی باور نمی‌کرد که آقای خمینی بتواند با او رقابت کند. این امر را از محالات می‌دانست؛ 
تبلیغ آقای خمینی گشود، جو کاملًا تغییر کرد، باور‌‌‌‌ها عوض  اما وقتی محقق خراسانی زبان به 
شدند. آقای ‌‌خویی گفته بود، دیگر نمی‌توانیم با آقای خمینی رقابت کنیم و آیت‌الله خمینی هم در 

اعیاد مذهبی و جشن‌‌‌‌های اسلامی‌ شهریۀ طلبه را تا حدود شصت الی هفتاد دینار بالا برد.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 109

یه 4. تبعید محقق خراسانی به سور
خلاصه آیت‌الله خمینی شهرت پیدا کرد و اقشار مختلف مردم و شیعیان به ایشان گرویدند. همین 
بود که صدام به حوزۀ نجف حمله کرد و کار را بر طلبه‌‌‌‌ها، علما و بزرگان حوزه به خصوص شهید 
سید محمدباقر صدر و آیت‌الله خمینی تنگ گرفت. کسانی را که با این دو بزرگوار مرتبط بودند، از 
شاگردان‌شان بودند یا از دوستان و طرفداران‌شان، سخت تحت فشار قرارداد. از جمله آقای شیخ 
عیسی محقق خراسانی را به خاطر گویندگی فوق‌العاده‌اش، به خاطر این‌که از طرفداران آیت‌الله 
خمینی بود، به خاطر این‌که مراودۀ دوستانه و ارتباط نزدیک با مرحوم شهید صدر داشت، دستگیر 

نموده و زندانی کردند و مدتی در زندان بود، سپس ایشان را به سوریه تبعید کرد.
حاج محمدجان پسر برادر شیخ حسین‌بخش از کجکی مازار اسپی‌چشمه لعل افغانستان نقل 
می‌کرد، روزی در زینبیه یک نفر را دیدم خود را بین عبایش پیچیده و وضعش بسیار خراب است، 
خوب نگاه کردم شناختم که شیخ عیسی محقق خراسانی است. جلو رفتم و گفتم آقا شما کجا و 
این‌جا کجا؟ گفت: من در عراق زندان بودم، حال مرا این‌جا تبعید کرده‌‌‌اند. مریضی و کسالت شدید 
داشت، فوراً ایشان را خانه بردم، لباس‌‌‌‌هایش را عوض کرده، حمام فرستادم و بعد دکتر برده و دارو و 
درمان نمودم تا حال ایشان بهبود یافت. حکومت عراق خانوادۀ آیت‌الله خراسانی را نیز به دنبال ایشان 
به سوریه فرستاد، آن‌گاه ایشان با خانواده‌اش دو یا سه سال در سوریه به تبعید به‌سر بردند و در سوریه 

هم منبر می‌رفت و تبلیغات می‌کرد.
5. حمایت امام خمینی از محقق خراسانی در ایران

برهانی: آیت‌الله محقق خراسانی وقتی به ایران باز گشت در کجا اقامت گزید و به چه فعالیت‌هایی 
مشغول گردید؟

ناصری: آقای خراسانی بعد از نجف هوای ایران کرد. وقتی ایران آمد با این‌که به امام خمینی 
خدمت شایانی کرده بود؛ اما طرفداران ایشان در ایران آقای خراسانی را تحویل نگرفتند، ایرانی‌ها 
تا زمانی به ‌یک شخص نیاز دارند، او را تحویل می‌گیرند و کار می‌کشند؛ اما به محض این‌که از او 
بی‌نیاز شدند، او را رها می‌کنند. البته امام خمینی وقتی به ایران آمد و انقلاب اسلامی پیروز شد، به 
آقای خراسانی گفته بود به شما مدرسه می‌دهم، منبر می‌دهم، برو فعالیت کن؛ اما آقای خراسانی 

قبول نکرده بود.
ایشان‌ مدتی در قم بود آن‌جا دید که مشتری کمتر دارد، آمد مشهد مقدس و در مشهد چندین مرتبه 
درس سطوح عالیه و درس خارج شروع کرد؛ اما ما ‌‌افغانی‌ها به قول معروف خودکش بیگانه‌پرور 
هستیم. طلبه‌های هم‌شهری درس‌های ایشان را ترک کرده و او را تنها گذاشتند تا این‌که انقلاب 



110 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

افغانستان شروع شد. محقق خراسانی در حمایت از انقلاب افغانستان چنان منبر می‌رفت و تبلیغ 
می‌کرد که نظیر نداشت. خراسانی با این‌که شناسنامۀ ایرانی داشت؛ اما هیچ وقت خود را ایرانی 

نمی‌گفت، می‌گفت من افغانی و در خدمت ‌‌افغانی‌ها هستم.
6.تبلیغ محقق خراسانی از مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی

برهانی: تا آن‌جا که ما اطلاع داریم آیت‌الله خراسانی با جنبش‌ها و نهضت‌های آزادی‌بخش اسلامی 
افغانستان  اسلامی‌  انقلاب  و  خمینی  امام  نهضت  اسلامی ‌عربی،  جنبش‌های  داشته،  ‌همکاری 
مورد تأیید و حمایت ایشان بوده، از این نهضت‌ها دلسوزانه تبلیغ و پشتیبانی می‌کرده؛ بفرمایید که 
حمایت‌‌‌‌های معنوی و تبلیغاتی آیت‌الله خراسانی از انقلاب اسلامی ‌به خصوص شیعیان افغانستان 

داشته‌اند؟ چه دست‌آورد‌‌‌‌هایی 
ناصری: بیان آقای خراسانی و تبلیغات ایشان از انقلاب افغانستان و جامعۀ ما ثمرات و برکات 
زیادی داشت. آقای خراسانی بسیار تلاش کرد و جانانه تبلیغ کرد تا شیعیان افغانستان به اقتدار دینی 
و سیاسی برسند؛ لذا از شهید مزاری که محور قدرت و عظمت و رهبر سیاسی مردم ما بود، جانانه 

حمایت و تبلیغ کرد.
1. 6. خاطره‌ای از مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی

محقق خراسانی در تثبیت مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی نقش بسیار برجسته داشت. من خوب‌ به یاد 
دارم زمانی که آیت‌الله محقق کابلی در مشهد بود، خانه‌اش در 30 متری طبقه فوقانی بانک سپه بود. 
یک وقتی آیت‌الله خراسانی،‌ من و شیخ غلام‌حسن فصیحی ‌یکه‌ولنگی، تعداد چهار پنج نفر منزل 
آیت‌الله محقق کابلی رفتیم، در ‌یک نشست دوستانه ‌‌صحبت‌هایی داشتیم تا صحبت به این‌جا کشیده 
شد که آیت‌الله محقق کابلی گفت ما به ‌‌‌اندازۀ قمی‌ها ملاییم؛ اما ملت و مردم نداریم و الا این‌طور 
روی زمین نمی‌ماندیم. این حرف گویا آیت‌الله محقق خراسانی را آتش زد، گفت: آیت‌الله کابلی شما 

اقدام کنید و قد‌علم نمایید، تبلیغات از من.
من به یاد ندارم مجتهدی به مجتهد دیگر گفته باشد شما از من ملاتر هستید. این بین مجتهدین 
رسم است که می‌گویند اگر اعلم است، من هستم؛ اما آیت‌الله محقق کابلی به آیت‌الله خراسانی 
گفت: شما از من ملّاتر هستید، من مدتی افغانستان رفتم و آن‌جا رسائل و مکاسب درس گفتم و 
مشغول فعالیت‌‌‌‌های سیاسی و اجتماعی شدم. شما در نجف بودید، در قم ماندید و در مشهد درس 
خارج گفتید. بنابراین، شما برای مرجعیت سزاوارترید. آقای خراسانی گفت: شرایط برای من فراهم 
نیست، مرجعیت بدون پول و بدون قوم نمی‌شود، من نه پول دارم و نه قوم پولدار. آقای خراسانی قبول 
نکرد، آیت‌الله محقق کابلی قرآن طلب نمود و استخارۀ قرآن گرفت و قرآن تأیید کرد و از همان مجلس 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 111

دو کار مهم و سرنوشت‌ساز آغاز گردید. آقای کابلی شروع به نوشتن رساله نمود، آقای خراسانی اقدام 
به تبلیغ از مرجعیت آیت‌الله کابلی نمود و چنان تبلیغات جانانه از کابلی کرد که بی‌نظیر بود، حتی در 

بعضی منبرها تعبیر می‌کرد استادم حضرت آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی.
2. 6. مشکلات مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی

برهانی: چه موانعی بر سر راه مرجعیت آیت‌الله ‌محقق کابلی وجود داشت که آیت‌الله خراسانی با 
حمایت‌‌‌‌های بی‌دریغ و تبلیغات جانانه‌اش آن موانع را از سر راه برداشت و به هدفی که می‌خواست 

نائل گردید؟
ناصری: واضح و روشن بود و انتظار هم می‌رفت که موانعی بر سر راه مرجعیت آیت‌الله کابلی 
پیدا شود. ‌یکی این‌که ایرانی‌ها نمی‌خواستند که مرجعیت از مرز‌‌‌‌های ایران عبور کند، همین‌طور طبقۀ 
سادات ما از مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی ناخشنود بودند، این‌جا بود که بعد از اعلان مرجعیت 

آیت‌الله کابلی کار شکنی‌‌‌‌ها و سنگ‌‌‌اندازی‌‌‌‌ها شروع شدند.
ایرانی‌ها چندین مرتبه محقق خراسانی را طلب نموده و گفته بود تو ایرانی هستی چرا از ‌یک افغانی 
تبلیغ می‌کنی؟ خدا رحمت کند آقای خراسانی در برابر این برخورد‌‌‌‌ها قاطعانه ایستادگی کرده و در 
جواب گفته بود: برای من فرقی نمی‌کند افغانی یا ایرانی یا عرب، شخص برجسته، برجسته است، 
یک زمانی از امام خمینی  تبلیغ کردم؛ چون شخص برجسته و ممتاز بود و الآن از محقق کابلی تبلیغ 

می‌کنم چون به نظر من شخصیت برجسته است.
حتی بعد از آن که آقای کابلی در جایگاه مرجعیت جا گرفت و بین مردم معروف شد، رسالۀ ایشان 
چاپ و بین مردم پخش گردید، به‌یاد دارم آقای خراسانی برای تبلیغات به پاکستان سفر نموده و آن‌جا 
چند روز منبر رفت و از آقای محقق کابلی تبلیغ کرد. خود ایشان بین مردم پاکستان نفوذ عجیبی پیدا 
کرده بود و بزرگان کویتۀ پاکستان از ایشان تبلیغ کرده بودند. این حرف‌ها نه در نظر ایرانی‌ها خوش 
آمد و نه در نظر طبقۀ سادات ما؛ لذا مانع فعالیت ایشان در پاکستان شدند، حتی ایشان می‌خواست 
افغانستان برود، به ایشان گفته بودند تو ایرانی هستی و پاسپورت تو ایرانی است، چطور می‌خواهی 
افغانستان بروی؟ تو حق رفتن به افغانستان را نداری، به آیت‌الله خراسانی فشار آوردند تا ایشان 

مجبور شد و به ایران بازگشت و در این‌جا تبلیغات خود را انجام داد.
7. تقدیر رهبران حزب وحدت از آیت‌الله محقق خراسانی

برهانی: آیت‌الله خراسانی از شهید مزاری که محور قدرت و رهبر سیاسی جامعۀ ما بود و از حزب 
وحدت اسلامی‌حمایت جدی نمود و در خطابه‌‌‌‌های داغ و آتشین خود مواضع حزب وحدت را به 
خوبی تبیین کرد و از رهبر شهید استاد مزاری به عظمت‌ یاد نمود و نیز از جانشین شهید مزاری 



112 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

به عنوان رهبر سیاسی مردم ما حمایت و تبلیغ نمود؛ آیا رهبران سیاسی ما در زمان حیات ایشان و 
همین‌طور بعد از رحلت ایشان تا چه ‌‌‌اندازه از ایشان قدردانی و تجلیل و تکریم نمودند؟

ناصری: آیت‌الله خراسانی برای هم‌شهری‌ها جانانه خدمت کرد. بنابراین، حق بزرگی به گردن 
ما دارد و بسیار سزاوار بود از ایشان قدر دانی و تجلیل شایانی شود؛ اما آن‌گونه که حق ایشان بود 
از ایشان قدردانی نشد. البته از بزرگان افغانی آقای مزاری از دنیا رفته بود؛ ولی آقای خلیلی زمانی 
جهت تقدیر از خدمات آقای خراسانی به منزل ایشان رفته از ایشان تقدیر و تشکر کرد و یک ماشین 
سواری برای ایشان خرید. همین‌طور آقایان شیخ محمد محقق و شیخ قربانعلی عرفانی هر‌کدام به 

طور جداگانه از آقای محقق خراسانی تقدیر کردند.
8.تشییع و وداع باشکوه با پیکر مطهر محقق خراسانی

برهانی: وقتی خبر رحلت آیت‌الله محقق خراسانی را شنیدید، چه احساسی پیدا کردید؟
آخر عمر  در  می‌رفتیم.  عیادتش  به  ما  و  بود  مبتلا  دیابت  به مرض  مرحوم خراسانی  ناصری: 
چشمان ایشان هم خیره شده بود تا کار به جایی رسید که دکتر‌‌‌‌ها گفته بودند که باید پا‌‌‌‌هایش قطع 
شود. ‌یک مرتبه از بند پا قطع کرد و مرتبۀ دوم از بالاتر قطع کرد تا این‌که روزی به سوی شهر می‌رفتم 
که آقای گوهری را که از طلبه‌‌‌‌های ولایت غزنی بود، دیدم ایشان گفت: کجا می‌روی ناصری. گفتم 
درس. گفت آیت‌الله محقق خراسانی فوت کرده تشییع جنازه ایشان برویم، از شنیدن این خبر خیلی 
متأثر شدم با آقای گوهری تشییع جنازه ایشان رفتیم. انصافاً آقای خراسانی تشییع با شکوهی شد. 
طلبه‌‌‌‌های افغانی؛ آن‌هایی که شنیده بودند مطلقاً شرکت کرده بودند. وقتی سیل جمعیت از دنبال 
جنازۀ آیت‌الله خراسانی در خیابان 30 متری طلاب راه افتادند، ایرانی‌ها مبهوت مانده بودند که این 
شخص کیست که این همه جمعیت و این همه طلبۀ افغانی او را این‌طور تشییع می‌کنند. تا حرم مطهر 
امام رضا)ع( تشییع نمودیم و در آن‌جا بر جنازۀ ایشان نماز خواندیم، بعد ایشان را در بهشت رضا در 

قطعۀ مخصوص علما دفن نمودند.
آقای خراسانی در کوی  صاحب‌الزمان گلشهر خانه‌ای داشت، آن را به عنوان مدرسۀ علمیه 
و کتابخانۀ امام علی)ع( وقف کرده بود. کتاب‌هایش را که حدود هزار نسخه‌ بود نیز به آن مدرسه 
و کتابخانه وقف نموده بود و وصیت کرده بود که جنازه‌اش را در حیاط مدرسه دفن کنند. وقتی 
خراسانی از دنیا رفت، دوستان رفته بودند که طبق وصیت ایشان در حیاط آن مدرسه برایش قبر آماده 
کنند؛ اما همسایه‌‌‌‌ها اعتراض کرده و گفته بودند: ما از میت می‌ترسیم، لذا نمی‌گذاریم این‌جا میت 
دفن شود. در نتیجه نگذاشتند آقای خراسانی آن‌جا دفن شود. بعد از خراسانی فرزندان دختر و پسر 

از ایشان بر جای مانده‌اند، طلبه نیستند و نتوانستند مسیر آقای خراسانی را ادامه دهند.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 113

9. آرزوی سخنرانی در اجتماع مردم کابل
برهانی: به نظر شما آیت‌الله محقق خراسانی چه آرزوهایی داشت که در حال حیاتش تحقق نیافت؟

ناصری: خدا رحمت کند محقق خراسانی اهداف و آرزوهای زیادی داشت که در راه رسیدن 
به آن‌‌‌‌ها همیشه تلاش می‌کرد. متأسفانه به بسیاری از آرزوهایش نرسید. ‌یکی از آرزوهایی که او 
به دوستان خود همواره می‌گفت، ولی به آن نایل نگردید، این بود که ‌یک بار افغانستان برود و در 

اجتماعات کابل سخنرانی کند. این را بار‌‌‌‌ها آرزو می‌کرد؛ اما به این آرزو نرسید.



114 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

محقق خراسانی در آرزوی بازگشت به افغانستان
روایت آیت‌الله خادم‌حسین فاضل ورسی1

آیت‌الله خادم‌حسین فاضل ورسی در سال 1308 در ولسوالی ورس از توابع ولایت بامیان افغانستان 
دیده به دنیای خاکی گشود و در خانوادۀ متدین و روحانی رشد ‌یافت. از آن‌جایی که علاقۀ وافر به 
تحصیل علوم اسلامی داشت، از سال 1321 شمسی شروع به تحصیل علوم حوزوی نمود. دروس 
ابتدایی را نزد پدرش علی‌جان کربلایی فرا گرفت و سپس بیشتر کتب رایج در حوزه را نزد اساتید 
دیگری از جمله جناب شیخ ابراهیم ورسی، آیت‌الله شیخ موسی کلانی ‌یکه‌ولنگی، آیت‌الله سید 
محمدحسن رئیس ‌یکه‌ولنگی، آیت‌الله حاجی آخوند کوه‌بیرونی و عالم شهیر و ادیب کامل جناب 

شیخ محمدزکی پنجاب در حوزات علمیۀ ورس، بهسود و یکه‌ولنگ در افغانستان تلمذ نمود.
در سال 1335 جهت ادامۀ تحصیل عازم عراق گردید. با این‌که بیشتر کتب حوزوی در سطوح 
متوسطه و عالیه را در حوزات علمیۀ افغانستان خوانده بود، در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف دوباره درس 
رسائل را از محضر آیت‌الله سیستانی و آیت‌الله شیخ کاظم ترک بهره برد. درس مکاسب را خدمت 

1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی شهرستانی. 15/ 12/ 1388.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 115

آیت‌الله شیخ مجتبی لنکرانی شاگردی کرد، منظومۀ حکیم سبزواری را از حوزۀ درس آیت‌الله شیخ 
مسلم ملکوتی استفاده نمودند، کفایة الاصول را در محضر آیت‌الله صدرای بادکوبه‌ای و آیت‌الله میرزا 

علی فلسفی فرا گرفت، شرح تجرید را در درس آیت‌الله سید اسدالله مدنی شرکت جست.
آیات عظام ‌‌خویی، سید  و اصول  فقه  در درس خارج  پایان سطوح عالیه، چند سالی  از  بعد 
محمدباقر صدر و شیخ جواد تبریزی حضور ‌یافت و تقریرات درس این اساتید برجسته را به طور 

بسیار زیبا و شیوا به قید قلم درآورده‌‌‌ که فعلًا موجود است.
آیت‌الله فاضل پس از تقریباً هشت سال تحصیل در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف، به وطن افغانستان 
باز گشت. در زادگاه خود »ورس«حوزۀ علمیه تشکیل داد و مدت پانزده سال از صرف و نحو تا 
جلدین کفایة الاصول را تدریس نمودند و در ضمن به تبلیغ احکام و قوانین و معارف اسلامی‌ و 
خدمات اجتماعی و رتق و فتق امور اجتماعی و حل نزاع‌‌‌‌های مردمی ‌پرداختند. دعاوی و اختلافات 
و نزاع‌‌‌‌های دامنه‌داری که ‌‌سال‌ها در بین مردم منطقه وجود داشته و حکومت، ارباب‌‌‌‌ها، ریش‌سفیدان 
و سایر دستگاه‌‌‌‌های ذی‌صلاح از حل آن عاجز آمده‌‌‌ بودند، با خیر‌‌‌اندیشی و نفوذ معنوی آیت‌الله 

فاضل به‌طور عادلانه که طرفین دعوا راضی می‌گردیدند، حل‌وفصل می‌شد.
پس از کودتای هفت ثور و روی کار آمدن خلقی‌‌‌‌ها و تعقیب مرگ‌بار علمای طرازاول از سوی 
رژیم و به شهادت رسیدن بسیاری از علما و بزرگان، آیت‌الله فاضل موفق شد به جمهوری اسلامی 
‌ایران مهاجرت کنند. از آن زمان تا کنون در حوزۀ علمیۀ مشهد مقدس به تحقیق و تألیف و پژوهش 

مشغول‌‌‌اند.
آیت‌الله فاضل به لحاظ علمی ‌یکی از چهره‌‌‌‌ها و استوانه‌‌‌‌های بزرگ علمی ‌جامعۀ ما هستند و در 
رشته‌‌‌‌های فقه، اصول، تفسیر، کلام، منطق و ادبیات عرب تخصص دارند و از فقیه عالی مقام حضرت 
آیت‌الله العظمی ‌مرحوم سید عبدالله شیرازی اجازۀ نقل حدیث دارند و اینک خود به مقام والای 

اجتهاد نائل آمده و صاحب اجازه شد.
آیت‌الله فاضل از بین علمای سرشناس افغانستان جزء اولین کسانی هستند که باب تحقیق و 
تألیف و کتاب‌نویسی را گشودند و خدمات ارزنده‌ای را به جامعۀ علمی ‌مردم هزاره انجام داد. آثار 
قلمی‌ زیادی در موضوعات گوناگون اخلاقی، قرآنی، تاریخی، منطقی، ادبی و غیره به دست توانای 
این محقق‌‌‌ اندیشمند و پژوهشگر پیشکسوت و سخت‌کوش خلق گردیده که بعضی به چاپ رسیده و 

بعضی غیرمطبوع می‌باشند.
آثار منتشرشدۀ ایشان عبارت است از: »رموز تربیت و تکامل از نظر عقل و اسلام«، »العاشورا‌ 
یا بزرگترینحادثۀ سال 61 هجری«؛ »الحوادث المفجعه«، »ذخائر العقبی ‌یا تاریخ زندگانی فاطمه 
زهرا و زینب کبری )سلام الله علیهما(«، »سیاسة السبطین«، »مباحث منطقیه« )شرح حاشیۀ 



116 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ملا عبد الله(، »مبانی تفکر اسلام و مسیحیت« و »ندای وحدت‌آفرین قرآن«، به صورت مقالات، 
چاپ‌شده، در هفته‌نامۀ حزب وحدت اسلامی‌افغانستان، در قم.

آیت‌الله فاضل از دوستان صمیمی‌آیت‌الله محقق خراسانی است. خدمت ایشان رسیده‌ایم که 
گفتگوی کوتاهی را پیرامون شخصیت آیت‌الله محقق خراسانی انجام دهیم.

1. محقق خراسانی در نجف
برهانی: ابتدا بفرمایید چگونه با آیت‌الله محقق خراسانی آشنا شدید؟

1. 1. محقق خراسانی و فراگیری علم
فاضل: بنده در سال 1335 شمسی به نجف اشرف وارد شدم و در آن‌جا در درس رسائل و مکاسب 
می‌رفتم هرچند مقداری از آن‌‌‌‌ها را در وطن در منطقۀ پنجاب و بهسود‌ خوانده بودم. بعد از آن با محقق 
خراسانی آشنایی پیدا کردم. آن زمان ایشان طلبۀ جوانی، بسیار بادرک و بافعالیت و قابل تحسین 
بود. در آن‌جا از خراسانی‌‌‌‌ها سه نفر بودند که در عرصۀ علمی ‌با هم رقابت داشتند؛ ‌یکی همین آقای 
محقق خراسانی بود و دیگری آقای انصاری و سومی ‌هم‌ آقای دیگری که نام‌شان از یادم رفته است و 
فعلًا به رحمت خدا رفته است. ‌این سه نفر خیلی جوانان لایق و زبردستی بودند. بین هم‌شهری‌‌‌‌های 
خراسانی و هم‌چنین بین طلاب افغانی در منبر، چستی و چالاکی، در درس و بحث و غیره نسبت به 

دیگران پیش‌قدم بودند. این در دورۀ اول حضور ما در نجف اشرف بود.
یس 2. 1. محقق خراسانی و تدر

بار دوم وقتی نجف اشرف رفتم، دیدم آقای خراسانی بسیار جلو رفته و رفقای هم‌طراز ایشان عقب 
مانده‌اند. در منبر بسیار رشد کرده بود، در تدریس هم‌ مدرس بسیار لایق و قابل تعریف و توصیف 
شده بود. من در درس ایشان شرکت نداشتم، ولی طلبه‌‌‌‌ها و رفقایی که در درس ایشان می‌رفتند، 
خیلی از ایشان تعریف و تمجید می‌کردند. از جمله سید محمد پیتاب‌جوی ورس که حالا در نجف 
اشرف می‌باشد و به درجۀ اجتهاد رسیده، در منتدی النشر نجف درس می‌خواند، آن‌جا را رها کرده، 
در درس آقای خراسانی شرکت می‌کرد. مرتبۀ دوم رسائل و مکاسب و کفایه را پیش ایشان خواند. 
ایشان شاگردان زیادی داشت و همۀ شاگردان از درس‌های آقای خراسانی زیاد تعریف می‌کردند و ما 

هم عقیده داشتیم که ایشان همین‌جور است.
3. 1. محقق خراسانی و خطابه

در این زمان با آقای خراسانی رفت‌وآمد پیدا کردم،‌ دو سه بار منزل ایشان رفتم. ایشان خیلی آدم 
شریفی بود و اقتدار علمی‌شان هم بالا بود و دیگر سر و صورت ظاهری‌شان هم خیلی خوب بود. 
در بین هم‌شهری‌‌‌‌ها و خراسانی‌‌‌‌ها ممتاز بود، در بین ‌‌افغانی‌ها و خراسانی‌‌‌‌ها کسی دیگری مثل ایشان 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 117

وجود نداشت. در شب‌‌‌‌های محرم در مدرسۀ قزوینی منبر می‌رفت. در آن‌جا علمای ایرانی، افغانی، 
هندی، پاکستانی و عرب خیلی جمع می‌شدند، خیلی مجلس باعظمتی بود.

همین‌طور در مدسۀ قوام منبر می‌رفت. آن‌جا جمعیت کثیری جمع می‌شدند. می‌گفتند آیت‌الله 
صدرا که ‌یکی از فحول حوزۀ علمیۀ نجف بود و برابر با آیت‌الله ‌‌خویی مطرح بود، زیر سخنرانی آقای 
خراسانی حاضر می‌شد. از زبان ایشان شنیده می‌شد که گفته بود این مرد اجتهادی صحبت می‌کند 

و سخنانش از روی اجتهاد است.
خلاصه تبلیغ و تدریس آقای محقق خراسانی خیلی عالی بود. منظم، منقح، مستدل و فصیح 
و بلیغ و قابل توصیف و تمجید سخن می‌گفت و در بین ‌‌افغانی‌ها و خراسانی‌‌‌‌ها بی‌نظیر ‌یا حداقل 

کم‌نظیر بود.
4. 1. محقق خراسانی و تألیف

آقای خراسانی علاوه بر تبلیغ و تدریس، صاحب تألیف هم بود و آثار زیادی از خود بر جای گذاشت؛ 
از جمله کتابی دارد به نام »الیتیمة« در شرح حاشیه، در دو جلد و به زبان عربی است. ‌کتاب دیگری 
به نام »سلم الصعود الی منتهی المقصود« دارد که در موضوع اخلاق است. کتاب دیگری به نام 
»هدایة المنطق« در شرح لئالی منظومۀ سبزواری است. کتاب دیگر به نام »الکفاح الاسلامی« 
المعاصرون«. من وقتی  نام »المؤلفون الافغانیون  به  است. ‌یک کتابش هم خیلی معروف است 
افغانستان رفتم، ایشان از هر کدام از کتاب‌هایش ‌یک نسخه از دست شیخ حسین‌بخش معروف به 
»هژده‌رفت« برایم فرستاد و در پشت جلد شرح منظومه نوشته بود که این کتاب را با فلان، فلان، فلان 
کتاب از دست آقای هژده‌رفت به شما ارسال کردم. شیخ حسین‌بخش هژده‌رفت از سگدیز پنجاب 
ولایت بامیان بود. روضه‌خوان خوبی بود، به لهجۀ محلی بیت‌‌‌‌های زیاد می‌خواند. ایشان‌ یک سفر 

زیارتی که به نجف اشرف داشت، آقای خراسانی کتاب‌هایش را از دست ایشان برایم فرستاده بود.
2. محقق خراسانی و فعالیت‌های اجتماعی

1. 2. رابطۀ محقق خراسانی با خلیل‌الله خلیلی
برهانی: آیت‌الله محقق خراسانی و استاد خلیل‌الله خلیلی با‌هم دوستی و رفاقت داشتند؟

فاضل: آقای خراسانی با خلیل‌الله خلیلی که سفیر وقت افغانستان در بغداد بود، دوستی داشت 
و همین‌طور آیت‌الله محمدعلی مدرس افغانی با خلیل‌الله خلیلی دوستی عجیب و خوبی داشت. 
وقتی ایشان از بغداد به نجف اشرف می‌آمد ‌یا به خانۀ محقق خراسانی وارد می‌شد ‌یا به خانۀ آقای 
مدرس می‌رفت. این دوستی بسیار صمیمانه و بی‌آلایش بود. ایشان بدون این‌که کلانی به خرج دهد، 
‌یک نان و ماستی طلب می‌کرد و باهم می‌خوردند و آن‌گاه پیرامون موضوعات مختلف حرف می‌زدند 



118 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

و لحظات خوب و خوشی داشتند؛ ‌یعنی باهم خیلی رفیق موافق بودند.
2. 2. تعاملات فکری محقق خراسانی و خلیل‌الله خلیلی

برهانی: این رفاقت‌‌‌‌ها صرفاً جنبۀ تعاملات فکری و علمی ‌داشت‌ یا انگیزه‌‌‌‌های دیگری هم در کار بود؟
فاضل: فقط جنبۀ تعاملات علمی ‌داشت. آقای خلیل‌الله خلیلی واقعاً خیلی عالم بود، در علوم 
روز و رموز دنیاداری و سیاست‌‌‌‌های روز وارد بود. شاعر زبردست بود و دیوان شعر داشت، آقای 
مدرس هم از آن‌جایی که متخصص در ادبیات عرب بود و نیز آقای محقق خراسانی که ذوق ادبی 
داشت و این از آن سخنرانی‌‌‌‌های فصیح و بلیغش به خوبی پیدا بود. بدین لحاظ این دو بزرگوار با استاد 

خلیل‌الله خلیلی وجه مشترک پیدا کرده بودند.
از طرف دیگر آقای محقق خراسانی با این‌که ایرانی بود، ولی خود را از ‌‌افغانی‌ها جدا نمی‌دانست. 
بعضی از مردم ما که تابعیت ایرانی می‌گیرند، خود را از ‌‌افغانی‌ها دور می‌گیرند و کنار می‌کشند و بسیار 
بدنما هستند، ولی محقق خراسانی با ‌‌افغانی‌ها محشور و بر کارها و برنامه‌‌‌‌ها و اوضاع آن‌‌‌‌ها مسلط 

بود. از این نگاه هم استاد خلیل‌الله خلیلی با ایشان خیلی دوستی داشت.
3. 2. محقق خراسانی و حل مشکلات طلاب

برهانی: با توجه به رابطۀ دوستانۀ آیت‌الله مدرس افغانی و محقق خراسانی با خلیل‌الله خلیلی سفیر 
وقت افغانستان در عراق، آنان تا چه اندازه از دوستی‌شان برای حلّ مشکلات اقامتی و سایر نیاز‌‌‌‌های 

طلاب و زوّار افغانستانی استفاده می‌کردند‌؟
فاضل: آیت‌الله مدرس افغانی و محقق خراسانی در جهت حل مشکلات طلاب در حد مقدور 
تلاش می‌کردند. استاد خلیلی تا جایی که ممکن بود سفارش‌‌‌‌های محقق خراسانی و مدرس را انجام 

می‌داد.
4. 2. شخصیت استاد خلیل‌الله خلیلی

استاد خلیل‌الله خلیلی آدم بسیار مهربان، دارای سعۀ ‌صدر و بشّاش بود. من ‌یکبار ایشان را در بغداد 
دیدم و آن زمانی بود که داوود کودتا کرد و ظاهر شاه را ساقط نمود و خود در جایش قرار گرفت. 
آن وقت پاسپورت‌‌‌‌های ‌‌افغانی‌ها باید عوض می‌شدند. رفقا بغداد می‌رفتند، پاسپورت‌‌‌‌های‌شان را 
تعویض می‌کردند. زمانی که من رفتم، گفتند پاسپورت از کابل نیامده و فعلًا موجود نیست. من ‌یک 
جلد از کتاب »رموز تربیت و تکامل« خودم را که در نجف اشرف تألیف کرده بودم و تازه از چاپ در 
آمده بود، همراه خود برده بودم. سه چهار قطعه پاسپورت نیز همراهم بود، کتاب را به آقای خلیلی 
تقدیم کردم، ایشان به من خیلی مهربانی کرد، بعد گفت: مولانا شما این‌جا »ورس« را با »سین« 
نوشته‌اید و بقیّه با »ث« نوشته می‌کنند، کدام مدرک و دلیلی بر نوشته‌تان دارید؟ من گفتم: یکی این‌که 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 119

در لغت فارسی حرف »ث« استعمال نشده و این حرف مخصوص زبان عربی است. مثل ارث، 
اثر، ثمره و غیره. دیگر این‌که ‌یکی از مناطق ما را تگاب‌برگ می‌گویند، آن‌جا ‌یک نوع گلی است که 
»برگ« نامیده می‌شود. حالا، ورس هم از »وُرس« است و ورس هم گیاهی است که گلی دارد و 
گل آن بسیار خوشبو و خوش‌رنگ می‌باشد. در کتاب‌ها هم وقتی گل‌‌‌‌ها را نام می‌برند، می‌نویسند: 
وَرَس از وُرس است. »الورس نوع من الورد«. وقتی این را گفتم استاد خلیلی گفت: آفرین مولانا. 
من تا هنوز این نکته‌ای را که شما گفتید، نشنیده بودم. از این به بعد من در اسناد و نوشته‌‌‌‌هایی که در 
مورد ورس باشند، کلمۀ ورس را با سین نوشته می‌کنم و هم‌چنین به کاتبان دستور می‌دهم که ورس را 
باسین نوشته کنند، از آن به بعد همین‌طور شد. حالا چه در کابل، چه در بامیان و چه در خود ورس 

در تمام اسناد دولتی ورس را با سین می‌نویسند.
آن روز با این‌که می‌گفتند پاسپورت در سفارت موجود نیست، استاد خلیلی به کارمندان دستور داد 
که تفتیش کنید پاسپورت پیدا نموده کار مولانا را اجرا نمایید، این‌جا بود که بسیار زود پاسپورت‌‌‌‌هایم 

را عوض کردند.
بعد از سرنگون شدن داوود و به قدرت رسیدن خلقی‌ها، مردم به‌خصوص علما در شکنجه افتادند 
و عدۀ زیادی در زندان‌‌‌‌ها و سیاه‌چال‌‌‌‌ها گرفتار شدند. بسیاری هم سربه نیست گردیدند، آن زمان آقای 
خلیل‌الله خلیلی به عربستان سعودی رفت، مدتی هم در آلمان به سر برد و بعد پاکستان آمد و در آن‌جا 

هم فوت شد. خدا رحمت کند.
5. 2. محقق خراسانی و امکان عزیمت به افغانستان

با هم  پیرامون چه چیزهایی  آیت‌الله محقق خراسانی می‌نشستید  با  برهانی: حضرت عالی وقتی 
می‌کردید؟ صحبت 

فاضل: من بعد از مدتی به افغانستان برگشتم و چند سالی ماندم، بعد به تنهایی در سوریه و از آن‌جا 
به سوی عراق رفتم و حدود یک ماه در عراق ماندم. آن زمان استاد خلیل‌الله خلیلی از آن‌جا رفته بود. 
من کارهایی در بغداد داشتم انجام دادم و آنگاه به طرف نجف آمدم و در آن‌جا دعوت‌‌‌‌های دوستان 
شروع شد و آقای خراسانی پیشم می‌آمد و خیلی ‌‌صحبت‌های شیرینی داشتیم. ‌یادم هست یک وقتی 
در خانۀ آقای سید محمد محقق پیتاب‌جوی دعوت بودیم، بعد از شام آقای محقق خراسانی آمد. 
از اوضاع و احوال افغانستان از جمله از ملا‌‌‌‌ها و شیخ‌‌‌‌ها و سید‌‌‌‌های کابل سؤال کرد و روابط آن‌‌‌‌ها 
با مردم دهات و دایزنگی را با جزئیات سؤال کرد و من برایش به تفصیل صحبت کردم و من آن‌جا 
‌یک مقداری از علما و سید‌‌‌‌های کابل گلایه کردم و گفتم آن‌‌‌‌ها نژادپرستی و منطقه‌پرستی دارند. مردم 
‌یکه‌ولنگ، پنجاب، ورس، شهرستان و دایزنگی پیش آن‌‌‌‌ها ارزشی ندارند و برای‌شان محلّی قائل 
نمی‌شوند که حقیقت هم همین‌طور بود. این‌‌‌‌ها را برای آقای محقق خراسانی نقل کردم، ایشان اظهار 



120 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

کرد که اگر من آن‌جا بیایم شما مصلحت می‌بینید؟ من گفتم: اگر شما در کابل بیایید خیلی خوب 
است، هم مردم دهات و مناطق مرکزی هزاره‌جات عاشق شمایند و هم کابل آن‌قدر جرأت نمی‌کنند 
که با شما مخالفت نمایند و کم‌کم به شما تمایل پیدا می‌کنند، آنگاه خیلی خوب می‌شود. همین 

چیز‌‌‌‌ها را با هم صحبت کردیم.
6. 2. محقق خراسانی و تعامل با مردم

برهانی: آیت‌الله خراسانی با خاوری‌‌‌‌ها و خراسانی‌‌‌‌ها تا چه ‌‌‌اندازه تعامل و همکاری داشت؟
فاضل: ایشان در نجف و همین‌طور در این‌جا همان‌گونه که خود شما دیده بودید، با خاوری‌‌‌‌ها 
تماسی نداشت. هرچند دولت ایران ایشان را در تهران استاد دانشگاه قرار داده بود، ‌مدتی آن‌جا فعالیت 
داشت؛ اما شانه خالی کرد و خود را از آن‌جا خلاص نمود. در این چند سال اخیر از عمر شریف 
خود که در مشهد بود، رابطه‌اش با دستگاه امام خمینی به سردی گراییده بود؛ با این‌که آقای خراسانی 
در نجف در نزد امام خمینی دوم خود را نداشت و با آقای کروبی که آن زمان در دستگاه امام آدم 

مخصوص امام بود، بسیار رفت‌وآمد و رفاقت مخلصانه داشت.
3. ارتباط محقق خراسانی با امام خمینی

1. 3. محقق خراسانی و استقبال از امام خمینی در جدیدۀ نجف
در نجف اشرف محله‌ای به نام جدیده است، مثل گلشهر، این‌جا افغانی زیاد بودند. وقتی آقای امام 
خمینی از ترکیه در نجف آمده بود، آن زمان من در افغانستان بودم. ایشان وقتی نجف آمده بود از ایشان 
استقبال خوبی شده بود، جلسات زیادی برگزار گردیده بود و بعد آقای محقق خراسانی با بعضی از 
کسبۀ خراسانی توافق کرده بودند که آقای خمینی را در جدیده بیاورند. بعد از ایشان دعوت می‌کنند 
و چند گوسفند از قصاب می‌گیرند برای قربانی دم راه ایشان. وقتی آقای خمینی در جدیده می‌آید، 
شور و شوقی بر پا می‌گردد و جمعیت زیادی به دور و بر ایشان گرد می‌آیند. چندین گوسفند هم 
قربانی می‌شود. در این میان آقای خراسانی پیش‌قدم بود و نیز در مورد استفتائات ایشان و برگزاری 
امتحانات از طلاب و سایر امور دستگاه مرجعیت با سایر مسئولین کمک می‌کرد و در نزد ایشان تقرب 

خاصی داشت.
4. خاطراتی از محقق خراسانی

برهانی: از دورانی که با آیت‌الله محقق خراسانی بودید اگر خاطره‌ای داشته باشید، برای ما صحبت 
بفرمایید.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 121

1. 4. خاطره‌ای از منبر محقق خراسانی در نجف
کثیری  جمعیت  می‌رفت  منبر  هم‌شهری‌‌‌‌ها  بین  در  اشرف  نجف  در  خراسانی  آقای  وقتی  فاضل: 
پای منبرش گرد می‌آمدند. از جمله کسی بود به نام ارباب که‌ یک آدم غریب و بیچاره، ولی بسیار 
عقیده‌مند بود و همیشه در سخنرانی‌‌‌‌های محقق خراسانی و سایر جلسات دیگر حضور داشت. ایشان 
وقتی صلوات می‌گفت، صلوات را چهار پنج قطعه می‌کرد، می‌گفت: »اللهم___صل___علی___ 
محمد___و آل___ محمد« این را به‌ یک طرز بسیار عجیب و خنده‌آور می‌گفت. رفقا می‌گفتند 

صلوات گفتن ارباب، ‌یک مجلس می‌ارزد.
2. 4. خاطره‌ای از تألیف کتاب

مورد دوم: من کتابی نوشته‌ام به نام »علی میزان الحق« چند سال پیش زمانی که آقای خراسانی 
در قید حیات بود، من تألیف این کتاب را شروع کرده بودم و روایت‌‌‌‌های »الحق مع علی و علی مع 
الحق« و »القرآن مع علی و علی مع القرآن« را جمع می‌کردم. ‌یک وقتی دفتر آیت‌الله محقق کابلی، 
من و آقای خراسانی را خواسته بود، رفتم دم در ایشان. در زدم ایشان از خانه بیرون آمد. آن زمان 
ماشین هم داشت که آقای خلیلی به ایشان داده بود. ماشین ایشان را سوار شدیم، همان‌جا گفتم که 
من ‌یک عدّه روایاتی راجع به امیر المؤمنین)ع( پیدا کرده‌ام و می‌خواهم این‌‌‌‌ها را به شکل‌ یک کتاب 
تنظیم کنم، به نظر شما چطور است؟ ایشان پرسید: چه روایاتی هستند؟ گفتم همین روایاتی که شیعه 
ى یرِدَا عَلَی الْحَوْض‏« و یا »إِنَّ  و سنی نقل می‌کنند که: »الْحَقُ‏ مَعَ‏ عَلِی‏ وَعَلِی مَعَ الْحَقِّ لَ یفْتَرِقَانِ حَتَّ
ى یرِدَا عَلَی الْحَوْض‏« و ‌یا در بعضی روایات اهل  عَلِیاً مَعَ الْقُرْآنِ، وَ الْقُرْآنَ‏ مَعَ‏ عَلِی‏، لَ یفْتَرِقَانِ حَتَّ
سنت آمده است: »الحق و القرآن مع علی و علی مع الحق و القرآن حتی ‌یردا علّی الحوض«. آقای 
خراسانی بسیار ابراز خوشی کرد و گفت این کار شما‌ یک نوع خدمت بسیار کامل است و خدا به شما 
توفیق بدهد. این ‌کار بسیار عالی است که از روایات اهل سنت شما این مطلب را بیاورید و یکجا 
جمع کنید. این خیلی ارزشمند است. ایشان بنده را در این کار بسیار تشویق کرد و این به عنوان‌ یک 

خاطره در ذهنم مانده است.



122 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

خطابه‌های رسا و پرشور در ترویج مرجعیت 
امام خمینی

گفتگو با حجةالسلام والمسلمین استاد یوسف واعظی شهرستانی1
حجةالسلام والمسلمین استاد یوسف واعظی شهرستانی از شخصیت‌‌‌‌های علمی ‌و سیاسی کشور 
بود. ایشان فعالیت سیاسی طولانی‌مدتی را در کارنامۀ خود دارد، از مسئولان بلند‌پایۀ سازمان نصر و 
حزب وحدت اسلامی افغانستان بوده و فعلًا وزیر مشاور آقای کرزی می‌باشد. به منظور پاسداشت 
و تجلیل از شخصیت‌ برجستۀ علمی آیت‌الله محقق خراسانی با افرادی که با ایشان آشنایی داشته‌اند، 

مصاحبه‌هایی را انجام دهیم. در این بخش در محضر استاد واعظی شهرستانی هستیم.

1. تهیه‌کنندگان محمدعلی برهانی و اسدالله جعفری.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 123

1. جایگاه و شخصیت محقق خراسانی
جعفری: در ابتدا از استاد واعظی تقاضا می‌کنیم که نحوۀ آشنایی‌شان را با آیت‌الله محقق خراسانی 

بیان کند.
واعظی: در سال 1347 برای ادامۀ تحصیل از افغانستان به ایران آمدم، مدت ‌یک سال در مشهد 
مقدس اقامت داشتم و از محضر مرحوم ادیب نیشابوری معروف و حضرت آیت‌الله سید صالحی و 

امثال این‌‌‌‌ها که از مدرسین حوزۀ علمیۀ مشهد بودند، بهره‌ها بردم. 
1. 1. جایگاه علمی محقق خراسانی

بعد از ‌یک سال با جمعی از دوستان عازم عراق و نجف اشرف شدیم و در سال 1348 به نجف 
رسیدیم. من در ابتدا طلبۀ مبتدی بودم و با کسی خصوصاً با شخصیت‌‌‌‌ها آشنایی و ارتباطی نداشتم 
تا این‌که کم‌کم با افراد بیشتری آشنایی پیدا کردم، با شخصیت‌‌‌‌های علمی ‌و مهم حوزۀ علمیۀ نجف 
اشرف، خصوصاً با شخصیت‌‌‌‌های مهم افغانستان آشنا شدم. از جمله شخصیت‌‌‌‌های خیلی مهم و 
مطرح آن زمان که در حوزۀ علمیۀ نجف از مقام بالای علمی ‌برخوردار بود و دارای نام و نشان بود، 
آیت‌الله شیخ عیسی محقق خراسانی بود. شخصیت علمی ‌و اخلاقی ایشان مرا جذب کرد و باعث 
آشنایی من با ایشان شد. البته نه در حدی که ‌یکی از خواص ایشان باشم، در طول مدتی که در نجف 

بودم با ایشان رفت‌وآمد و معاشرت داشتم.
2. 1. ویژگی‌های اخلاقی محقق خراسانی

بین آن همه  از  جعفری: چه ویژگی‌‌‌‌هایی در شخصیت آیت‌الله محقق خراسانی وجود داشتند که 
ایشان شدید؟ اشرف، جذب  در حوزۀ علمیۀ نجف  شخصیت‌‌‌‌ 

واعظی: ایشان ویژگی‌‌‌‌های زیادی داشت، ‌یکی از ویژگی‌‌‌‌های مهم ایشان که باعث جذب طلاب 
جوان می‌شد، اخلاق و رفتار نیک و برخورد خوش ایشان با طلاب بود. در آن زمان من تقریباً جوان 
بودم و برخورد و معاشرتی که با ایشان داشتم ‌یک برخورد خاص و ویژه بود و آدم را دلگرم می‌کرد. 
ایشان‌ یک آدم دوست‌داشتنی بود. اصل آشنایی من با ایشان و این‌که من جذب ایشان شدم برخورد 

اخلاقی ایشان بود.
ویژگی مهم دیگری که داشت این بود که ایشان در آن زمان از ‌یک مقام علمی ‌بالا برخوردار بود. 
ایشان در همان زمان دارای تألیف، تصنیف، بحث و اظهار نظر بود و هم‌چنین مقام علمی ‌تدریس 
را داشت. از این ‌جهت، هم خیلی مهم بود که جذب ایشان شدم. این ویژگی‌‌‌‌ها بودند که طلبه‌‌‌‌ها را 

مجذوب ایشان ساختند.



124 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

2. محقق خراسانی و فعالیت‌های اجتماعی
برهانی: شما در درس‌های ایشان شرکت داشتید؟

واعظی: در درس‌های ایشان شرکت نداشتم، ولیکن برخوردهای زیادی با ایشان داشتم. حتی 
منزل ایشان می‌رفتم، منزل ایشان در محله‌ای به نام جدیده بود. چه بسا ایشان از شهر نجف پیاده به 
طرف منزل می‌رفت، من نیز با ایشان می‌رفتم ‌‌صحبت‌ها می‌کردیم. از محضر ایشان سؤالاتی داشتیم، 
ایشان آن زمان تقریباً جوان بود و ما جوان‌تر بودیم، ایشان‌ یک روحیۀ بشاش، شاد و سرشار داشت. 

در همان اولین برخورد آدم مجذوب ایشان می‌شد.
1. 2. محقق خراسانی در تلاش برای بهبود وضعیت

جعفری: در صحبت‌هایی که با آیت‌الله محقق خراسانی داشتید، بیشتر در رابطه با چه اموری صحبت 
داشتید؟

با این‌که تابعیت و شناسنامۀ ایرانی داشت،  واعظی: ایشان آن زمان واقعاً آدم بااحساس بود، 
ولی معروف به افغانی بود و هیچ ابایی هم نداشت از این‌که ‌یکی از علما و فضلای افغانستان باشد. 
از این جهت مشکلی نداشت و مثل این‌که پاسپورت افغانی هم داشت که در سفارت بغداد تمدید 
مردم  قبال  در  داشت،  عجیبی  احساس  یک  واقعاً  ایشان  زمان  همان  در  داشت.  اقامه  می‌شد، 
افغانستان مخصوصاً هزاره‌‌‌‌های افغانستان احساس مسئولیت می‌کرد و خیلی در این رابطه حساس 
بود. با طلاب جوان افغانستان بحث‌‌‌‌ها و ‌‌صحبت‌ها داشت. ایشان می‌گفت مردم افغانستان مخصوصاً 
شیعیان باید از این حالت بیرون آیند. این محرومیت، این ذلت، این حقارت دیگر نباشند. می‌دانید 
آن زمان شیعیان افغانستان وضعیت خوبی نداشتند، ایشان از این جهت رنج می‌برد و تلاش داشت 
که این وضعیت تغییر کند. مخصوصاً طلاب جوان و قشر جوان را جذب کند و یک تشکیلاتی داشته 
باشند، ‌یک هماهنگی داشته باشند و از این حالت رکود و خمودی که بر جامعۀ شیعۀ افغانستان حاکم 
است، باید بیرون رفت؛ ایشان می‌خواست این‌ها را از این حالت بیرون کند، این احساس آن زمان 

در ایشان بود.
2. 2. حلقۀ شباب الهزاره در نجف

آیت‌الله محقق  آیا  بوده،  الهزاره  در نجف حلقۀ شباب  از حلقات خاص  جعفری: می‌گویند ‌یکی 
دارید؟ اطلاعی  زمینه  این  در  بوده، شما  این حلقات  خراسانی جزء 

واعظی: تا جایی که من اطلاع دارم داستان شباب الهزاره به آن شکلی که الآن مطرح است، 
آن زمان مطرح نبود. در عراق در ایام عاشورا چه از مردم عراق و چه از شیعیان کشور‌‌‌‌های دیگر 
مقیم عراق، دسته‌‌‌‌های مختلف سینه‌زنی و عزاداری به نام‌‌‌‌های مختلف تشکیل می‌شدند؛ مثل موکب 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 125

الشباب الفاضلیه، موکب شباب العماره و... جمعی از دانشجویان، طلاب و غیرطلاب در‌ یک سالی 
تصمیم می‌گیرند که هیأتی عزاداری تشکیل دهند. در نجف اشرف جمع می‌شوند و هیأتی را به نام 
»موکب شباب الهزارة« برای دستۀ سینه‌زنی و نوحه‌خوانی درست می‌کنند. پرچم و پلاکارتی را هم 
در جلو هیأت به نمایش می‌گذارند و با بیرق و پرچم وارد صحن می‌شوند و به دیگران می‌پیوندند. 
»شباب الهزارة« آن زمان اصلًا رنگ و مفهوم سیاسی نداشت، صرفاً‌ یک هیأت مذهبی سینه‌زنی و 
عزاداری بود، ولی بعداً بعضی افراد مغرض به این هیأت رنگ سیاسی دادند و تبلیغ کردند که‌ تشکلی 
به این نام و عنوان در نجف اشرف علیه دولت حاکم افغانستان تشکیل شده است. آن زمان حاکم 
افغانستان ظاهر شاه بود. این قضیه را به سفارت افغانستان در بغداد گزارش دادند. سفیر افغانستان 
آن زمان شاعر معروف و نامدار افغانستان، استاد خلیل‌الله خلیلی بود. در همین راستا بعضی از 
شخصیت‌‌‌‌های مهم و سرشناس افغانستان از جمله آیت‌الله مدرس را در سفارت طلب کرد و این‌‌‌‌ها را 
تهدید کرده بود که شما تشکیلات و حزب درست کرده‌اید و برنامه‌‌‌‌های خاصی دارید. این‌‌‌‌ها توضیح 
داده بودند که چنین مسأله‌ای نیست و چنین برنامه‌‌‌‌هایی نبوده، بلکه‌ یک تشکیلات مذهبی بوده و 

هست. جریان »شباب الهزارة« به این صورت بود.
برهانی: می‌توانید از کسانی که در تشکیل »شباب الهزاره« نقش داشتند نام ببرید؟

واعظی: نه، ‌یک جمعی از جوانان بودند، ولی بعداً خیلی‌‌‌‌ها را متهم کردند که این‌‌‌‌ها عضو »شباب 
الهزاره« بوده؛ مثلا خود همین آیت‌الله محقق خراسانی را.

برهانی: چه کس ‌یا کسانی جریان »شباب الهزاه« را که یک تشکل مذهبی بود، رنگ سیاسی 
داده و به سفارت گزارش داده بود؟

واعظی: نمی‌دانم کی بوده؛ ولی به سفارت گزارش داده بودند.
3. 2. محقق خراسانی و ارتباط با خلیل‌الله خلیلی

جعفری: گفته می‌شود آقای خراسانی دو خدمت برای علمای شیعۀ افغانستان در عراق کرده،‌ یکی 
این‌که با توجه به شخصیت علمی‌ای ‌که داشت، علما را به بیوت مراجع معرفی کرد؛ دیگر این‌که آقای 
محقق رابطۀ خوبی با استاد خلیل‌الله خلیلی داشت؛ از این ارتباط برای راه‌انداختن کارهای اقامتی و 

غیراقامتی طلاب استفاده می‌کرد. شما در این زمینه اطلاع جامع‌تری دارید؟
واعظی: در این‌که آیت‌الله خراسانی‌ یک چهرۀ سرشناس، معروف و مشهور بود و یک چهرۀ 
علمی ‌به تمام‌معنا در حوزۀ علمیۀ نجف از جمع ‌‌افغانی‌ها بود، شکی نیست. این‌که ایشان در سفارت 
افغانستان احترام داشت و سفارت افغانستان ایشان را به عنوان‌ یک شخصیت علمی ‌و سرشناس و 
چهرۀ معروف می‌شناخت. مسئولین سفارت از جمله استاد خلیل‌الله خلیلی سفیر افغانستان ایشان 
را احترام می‌گذاشت، نه تنها احترام ایشان را، بلکه هر‌کدام از بزرگان افغانستان را احترام می‌کردند 



126 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

و توصیه و سفارش‌شان تا حدی برای مسئولین سفارت قابل قبول بود. آقای آیت‌الله خراسانی هم‌ 
یکی از این شخصیت‌‌‌‌ها و بزرگان بود، اگر نامه ‌یا پیامی ‌می‌داد، مشکل اقامتی و غیراقامتی طلاب و 

غیرطلاب افغانی حل می‌شد.
اما این‌که ایشان در بیوت مراجع نقش داشته باشد، ایشان در حد خواص ‌یا به اصطلاح حواریون 
بیوت مراجع نبود، ولی‌ یک چهرۀ سرشناس و معروف بود که همه روی ایشان حساب می‌کردند. 
می‌دانید که بیوت مراجع افراد خاص خود را داشته و دارند و این کار مستلزم آن است که‌ یک کسی 
همیشه در بیوت مراجع برود و سهم امامی ‌ببرد و تحویل بدهد؛ زواری را بیاورد سهم امام او را تحویل 
بدهد و او را معرفی کند. آیت‌الله خراسانی به این چیزها مقید نبود، این سلیقه‌‌‌‌ را هم نداشت. ایشان‌ 
یک آدم باز و آزاد بود، در قیدوبند این‌که از حواریون مراجع باشد نبود، ولی مراجع و شخصیت‌‌‌‌های 

علمی ‌و اساتید روی ایشان حساب می‌کردند.
3. محقق خراسانی و ایفای رسالت تبلیغی

برهانی: فرمودید آیت‌الله خراسانی همان زمان‌ یک چهرۀ سرشناس، معروف و مشهور بود، به نظر 
جناب‌عالی چه چیزی موجب شهرت و معروفیت ایشان شده بود؟

 واعظی: ایشان در آن زمان دارای تألیف و تصنیف و تدریس بود. علاوه بر این‌‌‌‌ها آن‌چه در معرفی 
ایشان خیلی مؤثر بود و ایشان را بیشتر مطرح کرد، در دو مرحله بود:

1. 3. نقش محقق خراسانی در ترویج مرجعیت امام خمینی
یک مرحله بعد از فوت آیت‌الله حکیم بود. در جریان هستید اکثر ‌‌افغانی‌ها مقلد آیت‌الله حکیم بودند. 
وقتی ایشان وفات ‌نمود، مسألۀ مرجعیت و تقلید مطرح شد. آیت‌الله محقق خراسانی در معرفی امام 
خمینی برای مردم افغانستان، زوار افغانی و شیعیان افغانستان نقش بسیار تعیین‌کننده داشت. آن 
زمان‌‌‌‌ها زوارها‌ی افغانستانی برای زیارت زیاد می‌آمدند. معمولًا در جدیده اقامت می‌کردند، آن‌جا‌ 
یک سجادیه تازه ‌تأسیس شده بود. ایشان آن‌جا سخنرانی می‌کرد. در حسینیه‌‌‌‌های شیعه‌‌‌‌ها و هزاره‌‌‌‌ها 
که در جدیده بودند سخنرانی می‌کرد. ایشان در مورد امام واقعا سنگ تمام گذاشت. همان‌گونه که 
ایشان برای تثبیت مرجعیت آیت‌الله‌ محقق کابلی در این‌جا نقش بازی کرد، بیش از این در معرفی امام 
خمینی بعد از وفات آیت‌الله حکیم بین ‌‌افغانی‌ها و شیعیان افغانستان نقش بازی کرد، خیلی مطرح 
شد، مخصوصا در بین ما طلاب جوان که بیشتر تمایل به حضرت امام داشتیم و مرجعیت حضرت 
امام را می‌خواستیم محبوبیت خاصی پیدا کرد. ایشان در تبلیغ از حضرت امام چنان داغ و آتشین و 
پر حرارت سخن می‌گفت، شعر می‌خواند، فریاد می‌زد که عجیب و غریب بود، همه را جذب خود 
می‌کرد، مثلا‌ یادم است که در سخنرانی‌‌‌‌هایش با آن بیان شیوا و دلربا و جذابیتی که داشت می‌گفت: ما 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 127

به همۀ مراجع احترام داریم، از همۀ مراجع تجلیل می‌کنیم، بعد آن شعر را می‌خواند که:
دانه فلفل سیاه و خال مهرویان سیاه

هر دو یک رنگ است؛ اما این کجا و آن کجا.
 این شعر را با صدای بلند می‌خواند و می‌گفت: خمینی کس دیگری است خمینی چیز دیگری 
امام خیلی  ارشد حضرت  پسر  آیت‌الله سید مصطفی خمینی  ارتباط ‌یادم هست  است. در همین 
مجذوب ایشان شده بود. در مدرسه کوچک آیت‌الله بروجردی که تولیت آن دست شیخ نصر الله 
نیز در مدرسه بزرگ آیت‌الله بروجردی،  افراد نزدیک حضرت امام بود و  از مبلغین و  بود، ایشان 
مجالس سخنرانی آیت‌الله محقق خراسانی برگزار می‌شد. سید مصطفی خمینی هم هر صبح در 
مدرسۀ کوچک آیت‌الله بروجردی پای سخنرانی آیت‌الله خراسانی می‌آمد و اصلًا ترک نمی‌کرد و در 
جاهای دیگر هم اگر فرصت پیدا می‌کرد، خدمت ایشان می‌رسید، پای سخنرانی ایشان می‌نشست، 
واقعاً جذب ایشان شده بود. آیت‌الله خراسانی پیش آقا سید مصطفی همین‌طور پیش حضرت امام 
از احترام خاصی برخوردار بود. همین سخنرانی‌‌‌‌های عالمانه و در عین حال داغ و آتشین ایشان در 
تبلیغ از مرجعیت حضرت امام باعث شد که ایشان معروف و مشهور شود. ‌یادم هست در محرم آن ایام 
ایشان شب در دو جا منبر می‌رفت. قبل از آن در آن حد نبود، در مدرسۀ قوام منبر می‌رفت، مدرسۀ 
افغانی و  ایرانی و  بزرگ آخوند منبر می‌رفت، در مدرسۀ قوام که شب‌‌‌‌ها منبر می‌رفت، طلبه‌‌‌‌های 
پاکستانی و عرب به حدی زیاد می‌آمدند که در مدرسه جا نمی‌شدند. عنوان بحث ایشان عنوان همان 
کتاب »الکفاح الاسلامی ‌فی مشکلة الفقر« بود. این موضوع را شرح می‌داد و این‌‌‌‌ها واقعاً برای‌شان 
خیلی مهم بود و به همین دلیل در بین طلاب جوان در نجف اشرف خیلی مطرح شد.‌ یکی همین 

مرحله بود که ایشان خیلی شهرت پیدا کرد.
2. 3. نقش محقق خراسانی در معرفی شهید بلخی

مرحلۀ دیگر وقتی بود که علامه شهید بلخی به عراق آمد. آیت‌الله محقق خراسانی در معرفی ایشان 
هم خیلی نقش بازی کرد. در تمام سخنرانی‌‌‌‌های مرحوم بلخی شرکت می‌کرد، در سخنرانی‌‌‌‌هایش از 
بلخی تبلیغ می‌کرد، از کارهایی که برای جامعه و مردم افغانستان انجام داده نام می‌برد. مرحوم علامه 
بلخی نیز متقابلًا از آیت‌الله خراسانی زیاد تعریف و تمجید می‌کرد. در این مرحله هم ایشان خیلی 

مطرح شد.
3. 3. محقق خراسانی و سید حسن رئیس یکه‌ولنگ

مرحلۀ دیگری که تا حدی تأثیرگذار بود در آن زمان‌‌‌‌ مخصوصاً در زمان آیت‌الله‌ سید محسن حکیم 
علمای بزرگ افغانستان در عراق برای زیارت می‌آمدند. سهم امام و وجوهات شیعیان افغانستان را 



128 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

می‌آوردند به مراجع تقلید تسلیم می‌کردند. ‌یک سال آیت‌الله سید حسن رئیس ‌یکه‌ولنگ به نجف 
و گفتگو  و بحث  آیت‌الله محقق خراسانی نشست  با  که  آورد. در چند جلسه‌ای  تشریف  اشرف 
داشت، چنان جذب ایشان شده بود که عجیب بود. در چندین جلسه من می‌دیدم که از سخنان ایشان 
شگفت‌زده می‌شد. ایشان وقتی صحبت می‌کرد، آیت‌الله سید رئیس فقط طرف ایشان خیره می‌شد 
و نگاه می‌کرد و احساس می‌کردم که از ‌‌صحبت‌های ایشان خیلی کیف می‌کند، بسیار برای ایشان 

لذت‌بخش است.
4. 3. خاطره‌ای از محقق خراسانی و سید حسن رئیس یکه‌ولنگ

من به عنوان‌ یک خاطره عرض می‌کنم، در جلسه‌ای آیت‌الله رئیس ما شهرستانی‌‌‌‌ها و طلاب شهرستان 
را که مجموعاً 25 نفر بودیم، جمع کرد و در رابطه با‌ یک موضوعی صحبت کرد. آیت‌الله خراسانی 
هم در آن جلسه حضور داشت. به هر صورت،‌ یک بحثی پیش آمد و خیلی بالا گرفت. بعد مرحوم 
آیت‌الله محقق گفت: بحث دیگر غلق، آقای رئیس گفت: غلق چیست؟ ایشان گفت غلق ‌یعنی بسته. 

بعد آقای رئیس سرش را تکان داد و گفت آقای محقق شما عجب آدم عجیب و غریبی هستی.
 در این مرحله هم مرحوم آیت‌الله محقق خراسانی در بین طلاب جوان خیلی مطرح شد و مطرح 
بود. همه ایشان را دوست داشتند و امثال ما دور و بر ایشان بودیم. من آن زمان‌ یک طلبۀ جوان و 
عادی بودم که از بحث‌‌‌‌ها و ‌‌صحبت‌های ایشان استفاده می‌کردم و لذت می‌بردم. پای منبر ایشان 
می‌رفتیم، حرف‌‌‌‌ها‌ی ایشان را گوش می‌کردیم و افتخار می‌کردیم. این‌که بگویم آن زمان در حدی بودم 
که ایشان با من مشاوره داشت، اصلًا این حرف‌‌‌‌ها نبود، ولی در عین حال به ما علاقه و لطف داشت. 
واقعاً همین‌جوری که زیاد همراه ایشان نشست و برخاست داشتیم، رفت‌وآمد می‌کردیم توجه خاصی 
به ما داشت؛ حتی در این اواخر عمر که دفتر آیت‌الله محقق کابلی بود، گاهی ایشان را می‌دیدیم، 

ایشان‌ توجه خاصی به ما داشتند.
من آن زمان از طلاب فاضل افغانی در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف بودم و از بین دویست، سیصد 
طلبۀ افغانی جزء شاگردان مبرز و برجستۀ مرحوم آیت‌الله صدرا بودم. این‌ها را ایشان می‌دانست و 
نسبت به طلاب فاضل و روشن افغانستان توجه خاصی داشت. دلش می‌خواست که بیشتر با این‌‌‌‌ها 

در تماس باشد و مشکلات افغانستان و مشکلات شیعیان افغانستان را مطرح کند.
5. 3. جایگاه محقق خراسانی در بیت امام خمینی در نجف

جعفری: گفته می‌شود که آیت‌الله خراسانی در بیت امام خمینی ممتحن بوده و از طلاب تازه‌وارد 
امتحان می‌گرفته، در این زمینه شما چیزی می‌دانید؟

واعظی: من‌یادم نمی‌آید که حضرت امام در نجف اشرف برنامۀ امتحانی حوزه را برای طلاب 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 129

گذاشته باشد و چند تا ممتحن داشته باشد.
برهانی: در آن زمان طلاب به چه نحوی در حوزه پذیرش می‌شد؟

واعظی: من آن زمان نبودم. گفته می‌شد وقتی امام از ترکیه وارد نجف اشرف می‌شود، در ابتدا به 
دادن تقسیمی شروع می‌کند. در آن زمان بعضی مراجع برای طلاب افغانی نصف شهریۀ طلاب ایرانی 
را می‌دادند. کسانی که قبل از ما آن‌جا بودند قصه می‌کردند که بزرگان افغانستان از جمله مرحوم 
آیت‌الله خراسانی، مرحوم آیت‌الله مدرس و امثال آنان اعتراضی و گلایه‌ای را محضر امام خمینی 
می‌کنند که ما از شما انتظار نداشتیم که با ‌‌افغانی‌ها چنین برخوردی از طرف شما صورت بگیرد و 
نصف شهریۀ برادران ایرانی به ‌‌افغانی‌ها داده شود، این‌که از سوی بعضی مراجع دیگر صورت می‌گیرد 

ما حرفی نداریم، ولی از سوی شما انتظار نداشتیم.
حضرت امام معذرت‌خواهی می‌کند و می‌گوید: حالا این دفعه را بگیرید دیگر تکرار نخواهد 
شد که واقعاً دیگر تکرار نشد و بعداً کم‌کم مساعده ایشان تبدیل به شهریه شد. ایشان آن زمان اصلًا 
امتحان نداشت فقط آیت‌الله حکیم امتحان داشت که من خودم رفتم آن‌جا امتحان دادم. آیت‌الله 
‌‌خویی اول ‌‌‌‌شهریه نمی‌داد، بعدها با امتحان شهریه می‌داد. هیأت ممتحنین ایشان آیت‌الله صدرا، 
امتحان می‌گرفتند و شهریه  این‌‌‌‌ها  بودند.  افغانی  آیت‌الله مدرس  و  لنکرانی  آیت‌الله شیخ مجتبی 
می‌دادند، حضرت امام را من نشنیدم که برنامۀ امتحان داشته باشد. طلاب وقتی از جاهای دیگر 

مشهّر می‌شدند ایشان هم به مقسمین خود می‌گفتند به این‌ها شهریه بدهید.
4. اشاره به آیت‌الله صدرا بادکوبه‌ای

جعفری: راجع به مقام علمی ‌و فلسفی آیت‌الله خراسانی ‌یک مقدار صحبت کنید، آقای خراسانی در 
محضر آیت‌الله صدرا که استاد شما هم بوده، فلسفه درس خوانده ‌یا نه؟

واعظی: اساتید فلسفه و عرفان آیت‌الله خراسانی را نمی‌دانم؛ اما این‌که ایشان در رشتۀ فلسفه 
معروف و مشهور بود شکی نیست. همه می‌دانستند که ایشان‌ یک فیلسوف بود و در علم منطق‌ ید 
طولایی داشت، خیلی مبرز و قوی بود، در رابطه با علم منطق کتاب الیتیمة را نوشت. در فلسفه 
همین‌طور، در تفسیر خیلی مهارت و استعداد بالایی داشت؛ اما این‌که پیش چه کسانی خوانده بود، 

نمی‌دانم.
1. 4. جایگاه علمی صدرا بادکوبه‌ای

مرحوم آیت‌الله صدرای بادکوبه‌ای از معاصرین آیت‌الله خویی و جزء اطرافیان ایشان بود. آیت‌الله 
صدرا آن زمان‌ یکی از مدرسین برجستۀ حوزۀ علمیۀ نجف در فقه و اصول بود. آن زمانی که من آن‌جا 
بودم ایشان مکاسب و کفایه درس می‌گفت. من جلد اول کفایه را پیش ایشان خواندم و از آن درس‌ها 



130 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نوشته‌‌‌‌هایی دارم و نوشته‌‌‌‌هایم را پیش ایشان می‌بردم. ایشان تصحیح و تأیید می‌کرد و در پای نوشته‌‌‌‌هایم 
می‌نوشت حسنُ، جیدُ جدا و آن نوشته‌‌‌‌ها الان هم پیش من هستند؛ اما این‌که آیت‌الله خراسانی پیش 

ایشان درس خوانده باشد، نه، درس نخوانده است.
2. 4. خاطره‌ای از سخنرانی محقق خراسانی و حضور صدرا بادکوبه‌ای

مدرسه‌ای  در  آقای خراسانی  امام،  مرجعیت حضرت  مطرح شدن  و  آیت‌الله حکیم  فوت  از  بعد 
سخنرانی می‌کرد. من شخصاً به آقای صدرا پیشنهاد کردم که آقای خراسانی در مدرسۀ قوام منبر 
می‌رود، سخنرانی دارد، خطابه می‌خواند، اگر شما وقت داشته باشید، تشریف بیاورید خیلی خوب 
است. ایشان اجابت کرد، ‌یک شب پای منبر آقای خراسانی آمد. فردای آن شب من از آیت‌الله صدرا 
سؤال کردم دیشب پای سخنرانی آقای خراسانی تشریف آوردید؟ ایشان را چگونه دیدید؟ گفت: ایشان 
علاوه بر مقام علمی ‌در ادبیات فارسی چنان مسلط است که‌ یک معنا و یک مضمون را هر طوری 

دلش بخواهد می‌پیچاند و می‌چرخاند، من‌ یک نبوغ خاصی در ایشان دیدم.
3. 4. جایگاه صدرا بادکوبه‌ای در فلسفه

 آقای صدرا در فلسفه خیلی قوی بود. اسفار را از برداشت؛ اما آن زمان که من آن‌جا بودم ایشان فلسفه 
تدریس نمی‌کرد و تعطیل کرده بود. داخل صحن امیرالمؤمنین)ع( مقبره‌ای بود، آقای صدرا وقتی 
درس ایشان تمام می‌شد آن‌جا می‌رفت. یک عرب کولایی اسفار را مطالعه می‌کرد و در اصل پیش 
کسان دیگر درس می‌خواند، گاهی نزد محقق هم می‌آمد. اشتباهات و سؤالات و مشکلات‌شان را 
از مرحوم آیت‌الله صدرا سؤال می‌کرد. ایشان تمام عبارات اسفار را از حفظ می‌خواند و خیلی تبحر 

داشت؛ اما این‌که مرحوم آیت‌الله خراسانی پیش ایشان درس خوانده باشد، من نشنیده‌ام.
جعفری: شما پیش ایشان فلسفه خوانده‌اید؟

اگر می‌شود  تقاضا کردم که  ایشان  از  آیت‌الله صدرا فلسفه نخوانده‌ام. گرچه  نزد  واعظی: من 
‌یک درس فلسفه بگذارید، اسفار ملا صدرا‌ یا حداقل منظومۀ سبزواری را ولو در سطح خاصی از 
شاگردان شروع کنید. گفت ‌یک زمانی بود این درس‌ها را زیاد می‌دادم؛ ولی فعلًا چندان علاقه‌ای 
ندارم که در این رابطه حوزۀ درس  باز بکنم. من در نجف قسمت عمدۀ منظومۀ سبزواری را پیش 
آیت‌الله قوچانی خواندم و یک قسمت آن را هم وقتی در قم آمدم، پیش آیت‌الله گیلانی که الآن عضو 

شورای نگهبان است خواندم.
یس صدرا بادکوبه‌ای 4. 4. ویژگی‌های تدر

برهانی: شنیدم آیت‌الله صدر بادکوبه‌ای ‌یک مدرس خیلی خشن بوده، با طلابی که درس را خوب 
نمی‌فهمیدند برخورد خشن داشت. خیلی هم زیرک بوده از حال و هوای حوزۀ درس و از چهره‌‌‌‌های 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 131

طلاب می‌فهمیده که چه کسانی درس را فهمیده و چه کسانی نفهمیده‌اند. وقتی می‌دیده اکثر طلاب 
با  دارم  من  نمی‌فهمید،  خرید،  همه‌تان  است  می‌گفته  و  می‌شده  فوق‌العاده عصبانی  نفهمیده‌‌‌اند، 
دیوار حرف می‌زنم. کسانی هستند درس مرا خوب می‌فهمند، همین شیخ ‌یوسف واعظی درس مرا 

می‌فهمد. چنین چیزی شنیده‌ایم، آیا این حرف راست است؟ شما هم تأیید می‌کنید؟
واعظی: دقیق شنیده‌اید، تقریبا دوصد سیصد نفر طلبه در درس ایشان می‌آمدند، طلبه‌‌‌‌های ایرانی 
به خاطر همان برخورد خشن ایشان کمتر پای درس ایشان می‌آمدند. آقای صدرا واقعاً خشن بود. هر 
طلبه‌ای که می‌رفت از ایشان اشتباه خود را سؤال می‌کرد، اگر سؤال او بی‌مورد بود، داد و فریاد ایشان 
بلند می‌شد و می‌گفت: به خاطر خدا بیایید مرا از دست این آدم بی‌سواد نجات بدهید. می‌گفت: 
بی‌سواد، خر، هیچ چیز نمی‌فهمی ‌تو. تعبیرات ایشان این‌گونه بودند. می‌گفت: کاش من با دیوار 
حرف می‌زدم. برایم آسان‌تر بود، من از دیوار انتظار ندارم، ولی از شما انتظار دارم. ایرانی‌ها به خاطر 
همین مسائل کمتر می‌آمدند. عادت ایشان این بود که در آخر هر درس تست‌وار سؤالات را مطرح 
می‌کرد و می‌گفت بروید حل کنید، فردا برایم جواب بدهید. این سؤالات را طلبه‌‌‌‌ها می‌نوشتند و 
جواب می‌دادند. بعضی از طلبه‌‌‌‌ها از شرح و شروح پیدا می‌کردند و جمع می‌کردند. من اوائل به 
فارسی می‌نوشتم و می‌آوردم به ایشان تحویل می‌دادم. ایشان مطالعه می‌کرد و می‌نوشت بسیار خوب 
است، خوب است، اگر متوسط بود می‌نوشت بد نیست. طلبه‌‌‌‌هایی که سؤالات ایشان را جواب داده 
نمی‌توانستند، داد و بیدادش بلند می‌شد و آخرش می‌گفت: ممکن است کسانی باشند که درس‌های 
مرا بفهمند، از بین شما‌ یکی دو نفر بفهمند کافی است. می‌گفت: این محمد‌یوسف حرف‌‌‌‌های مرا 
ضبط می‌کند. ولیکن‌ یک عیب دارد و آن این است که فارسی می‌نویسد. این تعبیر ایشان بود این 
برایم خیلی تاثیرگذار بود و از آن به بعد کمرم را بستم و شروع کردم به عربی نوشتن. درس ایشان را به 
شکل تقریرات به عربی می‌نوشتم. ابتدا برایم‌ کمی‌مشکل بود، ولی چند بار که نوشتم برایم عادت شد. 
وقتی نوشته‌‌‌‌هایم را پیش ایشان می‌بردم، همه را تأیید می‌کرد و می‌نوشت جید جدا، حسن،‌ یا احسن. 

بله شما این موضوع را دقیق شنیده‌اید.
جعفری: در ایران که آمدید رابطه‌تان با آقای محقق خراسانی چطور بود؟

واعظی: من شخصاً به ایشان احترام خاصی قائل بودم و ایشان هم به من لطف داشت و خیلی 
آشنای خوبی بودیم با هم. در بعضی مجالس و محافل ایشان را می‌دیدم، ایشان واقعاً به من لطف 
داشتند. خیلی ایشان را دوست داشتم و احترام داشتم و ایشان هم به من توجه و لطف داشت. در 
نجف خاطراتی داشتیم و این‌جا هر وقت مرا می‌دید، از آن خاطرات‌ یاد می‌کرد. ایشان خیلی آدم 

بود. دوست‌داشتنی 
برهانی:‌ موضوعی را ما از خیلی از بزرگان و کسانی که با آیت‌الله خراسانی آشنایی داشتند سؤال 



132 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

کردیم و به نتیجۀ مشخص نرسیدیم؛ این است که ایشان از سوی امام خمینی در ‌یکی از ‌‌دانشگاه‌های 
تهران به عنوان مدرس فلسفه تعیین شده و مدتی آن‌جا تدریس کرده و بعد ترک کرده است؛ شما در 

این زمینه اطلاعاتی دارید؟
واعظی: من این مقدار می‌دانم که ایشان در‌ یکی از ‌‌دانشگاه‌های تهران فلسفه تدریس می‌کرده 

است؛ اما این‌که کدام دانشگاه بوده و چه مدتی درس گفته، نمی‌دانم.
آشنایی واعظی با شهید مزاری

برهانی: در نجف که بودید مرحوم آیت‌الله خراسانی با رهبر شهید استاد مزاری تا چه حد ارتباط و 
دوستی داشت؟

واعظی: من از این جهت چندان اطلاعی ندارم، زمانی که ما در نجف بودیم، شهید مزاری درقم 
بود؛ ولی به نجف رفت‌وآمد داشت. پیام‌‌‌‌ها، نامه‌‌‌‌ها و گاهی سهم امام و وجوهات را از طرف مرحوم 
آیت‌الله پسندیده برادر حضرت امام از قم می‌آوردند. من آقای مزاری را اولین بار در بیت حضرت امام 
دیدم. ‌یک طلبۀ ساده و معمولی با‌ یک لباس خیلی معمولی که به تن داشت. ایشان عمامۀ شیک 
و گران‌قیمت نمی‌پوشید.‌ یک روز بعد از آشنایی‌مان ایشان از من خواست که برای‌شان عمامه بزنم 
و هم‌چنین از من تقاضا کردند که عبا و قبایم را هم به ایشان بدهم تا به عکاسی‌ای که در خیابان 
ارم است بروند و عکس بگیرند. همان‌طور که گفتم هنگامی ‌که ایشان را در بیت امام دیدم، بسیار 
تحت تأثیر ایشان قرار گرفتم که چطور ‌یک طلبه به این شکل و در این حد با حضرت امام در ارتباط 
است و هم‌چنین با آقا مصطفی ارتباط دارد و به قول شما‌ یک مجموعه‌ای در آن‌جا به نام جوراب 
سفیدها معروف بودند. آن‌ها به این خاطر به جوراب سفیدها معروف بودند که همۀ آنان جوراب سفید 
می‌پوشیدند و به عنوان روشنفکر مطرح بودند. در این مجموعه استاد عرفانی، آقای علوی، آقای 

اخلاقی و افراد دیگری عضو بودند.
البته من در جمع آن‌‌‌‌ها به عنوان‌ یک عضو نبودم؛ اما با آن‌‌‌‌ها به عنوان‌ یک دوست و رفیق و آشنا 
بودم. لازم به ذکر است که اصطلاح جوراب سفیدها‌ یک طنز بود و تقریباً یک اظهار نظر منفی بود 
که بعضی‌‌‌‌ها ساخته بودند. در مورد این‌که مرحوم آیت‌الله خراسانی با شهید مزاری آن زمان در ارتباط 

بود ‌یا نه، معلوماتی ندارم.
5. خاطره‌هایی از محقق خراسانی

برهانی: در پایان، اگر خاطره‌ای از آیت‌الله خراسانی دارید بیان کنید.
واعظی: من خاطرۀ خاصی ندارم. ‌یک مورد این‌که قبلًا عرض کردم در مجلس آیت‌الله رئیس 
‌یکه‌ولنگ بود، خیلی جالب بود، طلاب شهرستانی بود.‌ یک بحث پیچیده درگرفت بعد آقای خراسانی 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 133

فرمود: این بحث دیگر غلق. آقای مرحوم آیت‌الله رئیس گیر کرد و گفت غلق‌ یعنی چه؟ ایشان گفت:‌ 
یعنی بسته.

خاطره‌ای از محقق خراسانی و سید غلام‌حسین موسوی
خاطرۀ دیگر این‌که سید غلام‌حسین موسوی که فعلًا در قید حیات است، با آقای خراسانی خیلی 
آشنا و رفیق بود و رفت‌وآمد داشت. آقای موسوی کتابی به نام »سید جمال الدین افغانی پیشرو 
نهضت‌‌‌‌ها« نوشته بود.‌ یک وقتی بین آقای موسوی و آیت‌الله خراسانی بحثی در گرفت و آقای 
موسوی حرف‌‌‌‌هایی زد، آقای خراسانی قهر کرد و گفت: برو سید تو یک »پس‌رو نهضت‌‌‌‌ها« نوشته‌ای 

این‌قدر به خود می‌نازی. این خاطرۀ دیگری است که از آیت‌الله خراسانی در ذهنم مانده است.



134 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

محقق خراسانی را می‌شناسم
گفتگو با حجة‌الاسلام و المسلمین ناصری یکه‌ولنگی1

بزرگان و علمای دین همان‌گونه که در حال حیات ‌‌‌‌هادی و راهنمای جامعۀ انسانی‌اند، پس از مرگ نیز 
آثار و خاطرات و زندگی‌نامه‌‌‌‌هایی که از آنان بر جای می‌مانند، راهگشا و آموزنده‌اند. یکی از آن بزرگان 
آیت‌الله شیخ عیسی محقق خراسانی بود که در زمان حیات، وجود پربرکتش نعمت الهی بود. حال که 
به جوار رحمت ایزدی پیوسته، شخصیت جاودانه دارد. بزرگترینرمز جاویدانگی ایشان این است که 
ایشان منحصر به ملت خاص و کشور خاص نبود، بلکه قلبش برای دنیای اسلام به خصوص تشیع 
می‌طپید. برایش عرب، عجم، عراقی، ایرانی، افغانی، پاکستانی، هندی و... فرق نمی‌کرد؛ ‌یعنی هم 
افغانی بود چنان که خود، خود را افغانی معرفی می‌کرد، هم ایرانی بود چنان‌که زادگاهش ایران بود، 
هم عرب بود چون زبان دومش عربی بود و با عرب هم‌زبان بود و در قلب اعراب، جایی داشت و هم 
پاکستانی و هم هندی بود و با تمام این ملت‌‌‌‌ها همکار و همدرد بود. شخصیت بی‌بدیلی که آیت‌الله 

سید یوسف حکیم در مورد او می‌گوید: محقق خراسانی را می‌شناسم.

1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی شهرستانی.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 135

 پیرامون شخصیت علمی ‌و خصوصیات علامۀ بزرگ حضرت آیت‌الله محقق خراسانی، با حجت 
الاسلام والمسلمین شیخ ناصری‌ یکه‌ولنگی،‌ یکی از شاگردان ایشان گفتگویی انجام داده‌ایم که از 

نظرتان می‌گذرد.
1. ویژگی‌های اخلاقی محقق خراسانی

 برهانی: جناب آقای ناصری، شما از شاگردان آیت‌الله محقق خراسانی بوده‌اید، لطف نموده پیرامون 
شخصیت علمی‌ و خصوصیت‌‌‌‌های اخلاقی حضرت استاد برای ما صحبت کنید و بفرمایید ایشان در 

چه زمان‌‌‌‌هایی در حوزۀ علمیۀ مشهد و چه کتاب‌هایی را تدریس می‌کرده است؟
ناصری: پیشاپیش از شما تشکر می‌کنم که این فرصت را فراهم نمودید تا آن‌چه از خصوصیات 
علمی و اخلاقی آیت‌الله محقق خراسانی و درس آن بزرگوار می‌دانم، برای شما بازگو نمایم، آیت‌الله 
خراسانی عالم عامل، اصولی و فقیه چیره‌دست، فیلسوف توانا، خطیب نیرومند و استاد توانمند بود. 
تمام لحظاتی که با ایشان بودیم و در درس‌های ایشان شرکت داشتیم خاطره‌اند؛ خاطراتی که هرگز از 
‌یادمان نمی‌رود. »اعیانهم مفقودة و امثالهم فی القلوب موجودة« گرچه ایشان فعلًا در این جهان در 

جمع ما نیست؛ اما روح آن بزرگوار بر قلوب ما حکومت دارد.
1. 1. مهربانی و دلسوزی

آیت‌الله خراسانی استاد رئوف، مهربان، دلسوز، شخصیت جامع و از تمام جهات اسوه و الگو بود. 
همۀ مردم، با اختلاف نژادی و طبقاتی و لسانی و اصناف مختلف از ذکور و اناث، دانشجو و روحانی 
و عموم مردم هر کدام به قدر ظرفیت و استعدادشان از وجود پربرکت ایشان بهره بردند و علم آموختند 

و نظام زندگی و آداب اجتماعی و اصول اخلاقی و عادات نیک را از ایشان ‌یاد گرفتند.
2. 1. ترغیب به تهذیب نفس

یکی از خصوصیات ایشان این بود که همیشه و به طور مکرر چه در جلسات درسی و چه غیردرسی 
طلاب و علما را تشویق به تحصیل علم می‌کرد و به تهذیب نفس و اخلاق نیک دعوت می‌کرد و 
می‌فرمود: عالم نباید در عمل تقصیر کند. عالم باید به همه شئونات اسلامی‌ توجه خاص داشته باشد. 
اعمال واجب و مستحب منحصر به نماز و روزه و... نیست، بلکه خارج از ابواب فقه مسائل دیگری 
هست که اهمیت آن از همه بیشتر است و آن‌ها عبارتند از آراسته شدن به اخلاق حمیده و پاکیزه کردن 
نفس از رذایل خفیه و جلیه از قبیل کبر، ریا، حسد، کینه و غیر این‌ها و هر کدام از جوارح انسان 
وظایف خاصی دارد که در باب بیع و اجاره و سایر ابواب فقهی پیدا نمی‌شود. می‌فرمود: ما در عمل 

باید مولای‌مان امیرالمؤمنین را میزان قرار بدهیم.



136 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

3. 1. سادگی و بی‌آلایشی
برخورد ایشان با دوستان، شاگردان و عموم مردم ساده و بی‌آلایش و بدون تکلف بود و نسبت به 
شاگردان خود بسیار لطف و مهربانی داشت. چنان شیرین‌ سخن می‌گفت که سخنان او در قلب 
بسیار  را  به مشام می‌خورد. طلاب  امیدواری  بوی  از کلامش همواره  و  نقش می‌بستند  شاگردان 
نصیحت و به درس خواندن تشویق و ترغیب می‌فرمود و به فردای روشن امیدوار می‌ساخت. خلاصه 

به تعلیم و تربیت شاگردان اهتمام فراوان داشت.
2. تحصیلات و اساتید محقق خراسانی

آیت‌الله خراسانی مورد عنایت خاصه مولا امیرالمؤمنین)ع( بود و از برکت توجه آن امام همام توانست 
شجرۀ علم و تقوی را در سرزمین وجودش بکارد و در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف از محضر اساتید 
بزرگواری چون آیت‌الله ‌حکیم، آیت‌الله ‌‌‌خویی و سایر آیات عظام بهره برد و قله‌‌‌‌های مرتفع علم و 

معرفت و حکمت را فتح نماید و رایت پیروزی بر ستیغ قلۀ اجتهاد بکوبد.
آیت‌الله خراسانی مجتهد مسلم، متفکر بزرگ، شخص عمیق‌فهم و حافظ نکات و قواعد فقهی و 
اصولی بود و در منابع و ابزار و وسائل استنباط قوی و متبحر و کم‌نظیر بود. حافظۀ عجیب و استثنایی 
داشت و در تمام مسائل حاضرالذهن و حاضرجواب بود. آن بزرگوار گرچند رسالۀ عملیه ننوشت؛ اما 
به تعبیر مولا امیرالمؤمنین عالم ربانی، مدرک حقایق و معانی بود. بسیار دقت نظر داشت و از نبوغ 
فکری برخوردار بود و در علوم عقلیه و نقلیه تخصص داشت. به هر حال هر چه بگویم باز شخصیت 

علمی ‌و ویژگی‌‌‌‌های اخلاقی آیت‌الله استاد خراسانی بزرگتر از آن بود که در بیان ما بگنجد.
یس 3. محقق خراسانی و تدر

آیت‌الله محقق خراسانی بعد از این‌که از قم به حوزۀ علمیه مشهد مقدس تشریف آوردند، کتاب زیر 
را درس گفتند. حقیر نیز افتخار حضور در محضر ایشان را داشتم.

1. 3. مباحث درسی محقق خراسانی
1. جلدین کفایة الاصول را در تاریخ 9/26/ 1358 در مسجد جامع گوهرشاد شروع کرد و در تاریخ 
1360/12/11 به پایان رسانید و درس دو جلد کفایه، مدت دو سال و سه ماه و دوازده روز طول کشید 

و این حقیر درس‌های کفایۀ ایشان را در 13 دفتر نوشته‌ام که فعلًا موجودند.
2. رسائل را در تاریخ 1358/9/26 شروع نمود و در تاریخ: 1362/3/5 ختم نمود. درس‌های 

رسائل ایشان را حقیر در 14 دفتر نوشته‌ام که فعلا موجود می‌باشند.
3. مکاسب را در تاریخ 1362/1/10 از اول کتاب شروع نمود و در تاریخ 1366/8/5 به پایان 
رسانید و تا آخر کتاب درس گفت و مدت چهار سال و هفت ماه و 22 روز طول کشید و از درس‌های 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 137

مکاسب آن بزرگوار، 27 دفتر نوشته‌ام که الآن موجودند.
4. منظومه را از اول کتاب در تاریخ 1362/6/15 آغاز کرد و در تاریخ 1370/8/20 به پایان 

رسانید و از منظومۀ ایشان شش دفتر نوشته‌ام که اکنون موجودند.
5. شرح تجریدالاعتقاد را در تاریخ 1370/9/13 از اول کتاب تا صفحۀ 71 درس گفت و بعد به 

جهت پیش‌آمدهایی این درس تعطیل شد و بقیۀ کتاب درس گفته نشد.
6. کتاب‌های اقتصادنا و فلسفتنای شهید صدر را نیز درس می‌گفت.

7. تدریس خارج فقه؛ ایشان در مشهد درس خارج فقه هم شروع کرد و مدتی ادامه داشت و بعد 
به خاطر موانعی تعطیل شد.

استاد محقق خراسانی، سطوح عالیه و کتاب‌هایی را که نام بردم، به‌طور مرتب و منظم درس گفت 
و تعطیلی‌‌‌‌ درس‌های ایشان بسیار کم بود و تمام همت و تلاش‌شان این بود که طلبه‌‌‌‌ها زودتر به مقصد 

برسند.
همزمان با آیت‌الله محقق خراسانی، اساتید بزرگواری مانند آیت‌الله فلسفی، آیت‌الله مرتضوی، 
آیت‌الله سید صالحی، آیت‌الله مرعشی و پسر آیت‌الله سبزواری و... درس می‌گفتند؛‌ اما درس‌های 
آیت‌الله محقق خراسانی، رونق خاص داشت. تعداد زیادی از طلاب ایرانی، افغانی، عرب، پاکستانی 

و... در درس‌هایش شرکت می‌کردند.
یس محقق خراسانی 2. 3. نحوۀ تدر

روش درس گفتن ایشان این‌گونه بود که: ابتدا رؤوس مطالب را با شماره‌بندی عنوان می‌کرد و بعد هر 
مطلب را به‌طور مفصل توضیح می‌داد و آنگاه با متن کتاب تطبیق می‌فرمود و در مسائلی که تضارب 

آرا بود، نظریات سایر آقایان را نیز مطرح می‌کرد و با استدلال محکم و قوی رد ‌یا قبول می‌فرمود.
اما بیان ایشان علمی‌ و سنگین بود، از اصطلاحات علمی‌ و مخصوصاً از اصطلاحات فلسفی 
و کلامی ‌زیاد استفاده می‌کرد. بدین لحاظ فهم درس‌هایش برای طلاب مبتدی‌ یک مقدار دشوار 
می‌نمود؛ اما برای کسانی که دور دوم و سوم‌شان بود، درس‌های ایشان بسیار مفید و مناسب بود؛ 
لذا شاگردان ایشان اغلب از فضلا بودند. وقتی ایشان درس منظومه را در مدرسۀ یوسفیه معروف به 
مدرسۀ دو دَرْب در قسمت بالای سر حرم امام رضا)ع( شروع کرد، شبستان مدرسه مملو از علما و 

فضلا می‌شد.
3. 3.شاگردان محقق خراسانی

را  کسی  شما  و...  افغانی  پاکستانی،  ایرانی،  عجم،  و  عرب  از  اعم  ایشان،  شاگردان  از  برهانی: 
باشد؟ معروف  شخصیت‌های  و  علمی‌  چهره‌‌‌‌های  و  اساتید  جزء  فعلًا  که  می‌شناسید 



138 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ناصری: از شاگردان نجف ایشان، باید از بزرگانی که قبل از من بوده‌‌‌اند سؤال شود؛ اما از شاگردان 
مشهد ایشان، از ایرانی‌ها و عرب‌ها و پاکستانی‌ها ممکن است جزء شخصیت‌های مهم باشند؛ اما 
من نمی‌شناسم؛ ولی از شاگردان افغانی ایشان چهره‌‌‌‌های علمی ‌زیاد هستند، از جمله استاد انصاری 
است؛ که هم در تایباد درس گفته و هم در شاه عبدالعظیم. استاد محقق دایکندی، استاد زاهدی 
ورسی، آقای رحیمی ‌دایکندی و شیخ صادق اکبری دایکندی و... این‌ها بزرگانی هستند که از محضر 

آیت‌الله محقق خراسانی علم آموخته‌‌‌اند.
4. 3. جامعیت علمی محقق خراسانی

برهانی: با توجه به این‌که جناب‌عالی هم در درس اصول و هم در درس فقه و هم فلسفه و منطق 
آیت‌الله محقق خراسانی شرکت داشته‌اید، بفرمایید ایشان در کدام‌ یک از علوم مذکور تخصص و 

تجربۀ بیشتر داشت؟
ناصری: ایشان استاد ماهر و مسلط به تمام علوم حوزوی و متخصص به تمام‌معنا بود. از این 
جهت، ایشان فرد جامع بود، ادبیاتش خیلی قوی بود. مطول ایشان حرف نداشت. ‌یکی از دوستان 
به نام شیخ صادق اکبری از دایکندی، نقل می‌کرد بعد از رحلت آیت‌الله شیخ موسی عالمی‌ بامیانی 
)صاحب شرح مطول( که مطول درس می‌گفت، گیر کرده بودیم که درس مطول را کی بگوید. درس 
آیت‌الله مدرس افغانی خیلی طولانی است، آمدیم خدمت آیت‌الله خراسانی و تقاضا نمودیم که درس 
مطول بگوید، ایشان پذیرفت. وقتی درس مطول را شروع کرد، فهمیدیم که بلی متخصص ایشان 
است و از آیت‌الله شیخ موسی هم قوی‌تر است. خلاصه ایشان در همۀ درس‌های علوم حوزوی 

مسلط بود.
یس محقق خراسانی در نجف 5. 3. تدر

برهانی: شما در زمان ایشان در نجف اشرف هم بوده‌اید، ایشان در نجف چه درس‌هایی گفته‌ است؟
ناصری: در نجف اشرف من ‌یادم هست، آن زمان من مبتدی بودم، ایشان منطق )حاشیه، شمسیه(. 
ادبیات )مطول(، فلسفه )منظومه( فقه و اصول درس می‌گفت. بعدها درس خارج اصول شروع کرد، 
درس خارج ایشان عمیق، عالمانه و متخصصانه بود. با این‌که آن زمان فحولی چون آیت‌الله ‌‌خویی 
خارج اصول درس می‌گفت، درس خارج آیت‌الله خراسانی نیز رونق گرفت. جزواتی که شاگردان از 
تقریرات درس ایشان تهیه می‌کردند، در امتحانات حوزۀ علمیۀ نجف اشرف از نظر وزن علمی ‌اعتبار 
خاصی پیدا کرد. ایشان نظرات بکر و تازه ارائه می‌فرمود و در مناظرات و مباحثات علمی‌ای ‌که با 
سایر آیات عظام از قبیل شهید آیت‌الله صدر و... داشت توانا بود، ایشان همیشه علما و فضلایی 
را که در جو علمی ‌آن زمان جرأت نمی‌کردند که درس خارج بگویند، تشویق می‌کرد و می‌فرمود: 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 139

دوستان! بیایید این سد را بشکنیم شما از جملۀ فضلا هستید، همت کنید درس خارج شروع کنید تا 
صاحب‌نظر شوید، کی گفته ما مجتهد نمی‌شویم؟ در این زمینه خودش پیش‌قدم شده بود.

یس محقق خراسانی در دانشگاه تهران 6. 3. تدر
برهانی: نقل می‌شود که ایشان از سوی حضرت امام خمینی به عنوان استاد فلسفه در دانشگاه تهران 
دعوت شده و مدتی در دانشگاه منظومه تدریس می‌کرده است؛ در این زمینه جناب‌عالی از خود استاد 

چیزی شنیده‌اید؟
ناصری: ایشان می‌فرمود: در نزد‌یک‌ حرم حضرت عبدالعظیم حسنی ساختمانی را در اختیارم 
از خواهران و  تعدادی  آن‌جا دو درس می‌گفتم  نقل مکان کردم،  بعد  بودم،  آن‌جا  گذاشتند. مدتی 
تعدادی از فضلای تهران در درس‌هایم شرکت می‌کردند، بعد مرا در دانشگاه دعوت کردند. ‌یکی از 
اعضای مجلس شورای اسلامی‌ در دانشگاه تهران درس می‌گفت و شاگردان ایشان در درس‌های 
من شرکت می‌کردند، این موجب شد که مرا در دانشگاه دعوت کنند. وقتی به دانشگاه رفتم، درس 
منظومه را شروع کردم. دیگر ایشان تشریف نیاوردند و درس فلسفه به عهدۀ من گذاشته شد. مدتی 
آن‌جا درس گفتم. در ضمن درس‌های منظومه، آرای شهید مطهری را در پاره‌ای از مسائلی که داشت، 
رد می‌کردم. به من اعتراض شد که نمی‌شود کسی نظرات شهید مطهری را رد کند، من گفتم: آقایان! 
شما با دفتر حضرت امام  تماس بگیرید و به آیت‌الله رضوانی بگویید که محقق خراسانی چنین چیزی 
می‌گوید. من تابع آرای خود هستم و در علوم عقلیه و نقلیه صاحب‌نظرم و نظرات کسی را بدون دلیل 
و برهان رد نمی‌کنم. شاگردان طراز اول من در دانشگاه سه نفر بودند: یکی از تربت جام بود، دیگری 

از تهران و سومی‌ نمی‌دانم از کجا بود. من این مطالب را از زبان خود ایشان شنیدم.
4. آثار مکتوب محقق خراسانی

برهانی: از آثار نوشتاری ‌ایشان برای ما بگویید؟
ناصری: آیت‌الله محقق خراسانی نابغه بود، در نجف اشرف همزمان هم درس می‌خواند و هم 
درس می‌گفت و هم کتاب می‌نوشت و هم به عنوان خطیب توانا و پرقدرت به دو زبان عربی و فارسی 

منبر می‌رفت.
المنطق« شرح منظومۀ حکیم  توضیح حاشیه،‌ کتاب »هدایة  ایشان کتاب »الیتیمة« شرح و 
سبزواری، کتاب »سلم الصعود الی منتهی المقصود« در آداب و اخلاق، کتاب »الکفاح الاسلامی‌فی 
مشکلة الفقر« و کتاب »المؤلفون الافغانیون المعاصرون« را در نجف نوشت و در همان‌جا هم به 

چاپ رسانید.
ایشان‌ یادداشت‌ها و دست‌نوشته‌‌‌‌های غیرمطبوع در موضوعات گوناگون زیاد داشت. از جمله در 



140 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

موضوع فلسفه، شرح منظومۀ سبزواری را به طور کامل در دو جلد نوشته بود. ایشان چند بار ‌یادآوری 
کرد این شرح، کامل است و بازنگری و تصحیح کرده‌ام،‌ جناب شیخ حلیمی ‌از سرقل‌ یکه‌ولنگ این 
کتاب را برده تا در سوریه چاپ کند. ایشان تا آخر عمر که‌ مقداری توانایی و حال داشت و ما خدمت 
ایشان می‌رسیدیم، از آن کتاب ‌یاد می‌کرد و با دلتنگی می‌گفت: آن کتابم از دست رفت و دیگر چاپ و 

ناچاپ آن معلوم نشد. آقای حلیمی ‌فعلًا در قم است و شاید کتاب مذکور نزد ایشان باشد.1
5. محقق خراسانی و نهضت‌های اسلامی

برهانی: آیت‌الله محقق خراسانی از لحاظ سیاسی و مبارزاتی با چه جریان‌هایی مرتبط بود؟
ناصری: ایشان با تمام نهضت‌ها و جنبش‌ها‌ی آزادی‌بخش اسلامی‌همکاری داشت و متعلق به 
همه بود و یکی از چهره‌‌‌‌های مبارز بین الملل اسلامی‌ بود. ارتباط نزدیک با امام خمینی داشت و از 
نهضت و انقلاب امام خمینی تبلیغ می‌کرد. زبانش مثل شمشیر مالک اشتر بود و شانزده سال بر 
علیه شاه تبلیغ کرد، این کار شوخی نیست. در مسجد وسط جدیده سخنرانی می‌کرد، فریاد می‌زد: 
آهای پسر پهلوی! برای تو همان ظرف شراب مناسب است، تو لیاقت حکومت بر مردم را نداری، 
خبر نداری که با چه کسی طرف هستی، خمینی، مسیح زمان است، تالی تلو امیر مؤمنان است. در 
مورد امام خمینی این‌گونه تبلیغ می‌کرد. در اواخر عمر همان‌گونه که می‌دانید از انقلاب اسلامی‌ و 
مجاهدین افغانستان پیشتیبانی می‌کرد و سخنرانی‌های ایشان در دفاع از مردم مظلوم افغانستان و 
حمایت از مقاومت نیروهای جهادی بر ضد اشغالگران شوروی و مزدوران داخلی‌اش و حمایت از 
انسجام و وحدت مردم و مجاهدین در برابر گروهک مخوف طالبان تا هنوز در گوش‌ها طنین‌‌‌انداز 
است و تا آخرین لحظات عمر شیرینش که سخت مریض بود، وقتی به عیادتش می‌رفتیم، می‌پرسید 

از افغانستان چه خبر؟
6. خاطراتی از آیت‌الله محقق خراسانی

برهانی: شنیده‌ایم جناب‌عالی خاطره‌ای از سخنرانی آیت‌الله محقق خراسانی در مراسم تجلیل از 
مرحوم آیت‌الله ‌حکیم دارید، لطف نموده آن خاطره را برای ما هم تعریف کنید.

1. 6. خاطره از سخنرانی در تجلیل از آیت‌الله حکیم
ناصری: آیت‌الله العظمی‌حکیم مرجع بزرگ دنیای شیعه و رکن اعظم حوزۀ علمیۀ نجف اشرف بود، 
وقتی از دنیا رفت همه عزادار شدند و غم و ‌‌‌اندوه بر همه سایۀ سنگین انداخت. در پی رحلت ایشان 
1. پس از انجام و ویرایش این مصاحبه، این‌جانب کتاب شرح حکمت منظومه را از جناب آقای حلیمی یکاولنگی جویا 
شدیم، پاسخ دادند: این کتاب به دست من نرسیده است. اظهار داشتند: ممکن است آیت‌الله محقق خراسانی کتاب را از 
دست کسی ارسال کرده باشد؛ ولی هیچ‌گاه به دست من نرسیده است، در زمان حیات ایشان هم این مطلب مطرح نشد، اگر 

می‌دانستم از دست چه کسی ارسال کرده موضوع را پیگیری می‌کردم. عبدالله جعفری.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 141

همۀ طلاب و علما و فضلا اعم از عرب‌ها، ایرانی‌ها، پاکستانی‌ها، هندی‌‌‌‌ها و طلاب و علما افغانستانی 
هر کدام به نوبۀ خود برای آیت‌الله حکیم مراسم فاتحه برگزار کردند. در مراسمی که از سوی علما و 
فضلای افغانستانی برگزار شد، آیت‌الله خراسانی به عنوان سخنران انتخاب شد. در این مراسم اقشار 
با پرچم‌‌‌‌های  مختلف مردم شرکت کرده بودند، عرب‌ها دسته‌دسته، گروه‌گروه، هر قبیله و عشیره 
مخصوص می‌آمدند و علما و طلاب و آیات عظام حضرت امام خمینی، ‌‌خویی، شاهرودی و سایر 
آیات عظام و پسران آیت‌الله حکیم در مراسم حضور داشتند. وقتی آیت‌الله خراسانی بالای منبر رفت 
و شروع به خطبه نمود، ناگهان شخص عربی فریاد زد و با ناراحتی و افسوس گفت: و اعجبا! چه 
خبره امروز آقای حکیم از دنیا رفته گویا تمام عرب از دنیا رفته‌‌‌، کسی نیست که در مراسم ایشان 
سخنرانی کند که حال یک عجم، آن‌هم ‌یک افغانی، آن‌هم با این جثۀ کوچک سخنرانی می‌کند؟ سید 
‌یوسف پسر مرحوم حکیم نگاهی به آن عرب کرد و گفت: ‌یا عمی ‌اسکت انت تعرف، انا اعرف؟ تو 
ایشان را می‌شناسی‌ یا من می‌شناسم؟ آن عرب ساکت شد. آیت‌الله خراسانی وقتی سخنانش اوج 
گرفت و اوصاف مولا امیرالمؤمنین را به آیت‌الله حکیم تطبیق کرد، همان عرب با احساسات تمام از 
جا حرکت کرد، خطاب به مردم گفت: ایها الناس انا کاذب، من دروغ گفتم. هذا السید، هذاالشیخ، 
هذا الخطیب عین العرب، قلب العرب، لسان العرب... از این حرف‌ها گفت و ساکت شد و نشست.
آیت‌الله خراسانی به زبان عربی کاملًا مسلط بود و بسیار فصیح و حماسی و شورانگیز و پرحرارت 
سخن می‌راند. در ایام محرم در شب و روز هشت الی ده منبر می‌رفت، برای عرب‌ها با زبان عربی 
به فارسی سخن می‌گفت. در زبان عربی تسلط عجیب  برای فارسی زبان‌ها  سخنرانی می‌کرد و 
داشت، هیچ عربی نبود که از تکلم عربی ایشان اشکال بگیرد. همۀ عرب‌ها ایشان را به عنوان‌ یک 

عرب‌زبان فصیح و بلیغ قبول داشتند.
2. 6. خاطره‌ای از سخنرانی ایشان و آیت‌الله خویی

خاطرۀ دیگر از منبر رفتن آیت‌الله محقق خراسانی در نجف اشرف دارم. ‌یکی از روزهای محرم بود، 
در منزل آیت‌الله ‌‌‌خویی نشسته بودیم. تعدادی از بزرگان و آیات و از شاگردان آیت‌الله ‌‌خویی حضور 
داشتند و خود ایشان هم تشریف داشت. مدرسۀ پاکستانی‌ها متصل به منزل آیت‌الله ‌‌خویی است، 
مراسم عزاداری امام حسین )علیه السلام( در آن مدرسه برگزار بود. صدای بلندگو در منزل آیت‌الله 
خویی به صورت واضح شنیده می‌شد. آیت‌الله محقق خراسانی روضه‌خوان مراسم بود، وقتی ایشان 
آغاز به سخن نمود، آیت‌الله ‌‌خویی به اطرافیان فرمود: آقایان اجازه بدهید می‌خواهم سخنرانی آقای 
محقق را گوش دهم. همه به احترام ایشان ساکت شدند، ایشان از اول تا ختم، سخنرانی را گوش داد 
و در روضه و ذکر مصیبت زیاد گریه کرد؛ به طوری که اشک‌های ایشان مثل قطرات باران بر صورت 
مبارک‌شان جاری بود. بعد از پایان سخنرانی، خطاب به مجلس گفت: من در عمرم نه در عرب و نه 



142 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

در عجم مانند این محقق خطیب و سخنران ندیدم. من خود شاهد بودم و این تعریف و تمجید را به 
گوش خود از زبان آیت‌الله ‌‌خویی دربارۀ آیت‌الله محقق خراسانی شنیدم.

خلاصه ایشان خطیب توانا و گویندۀ شهیر و معروف در نجف اشرف بود. عرب‌ها، پاکستانی‌ها، 
ایرانی‌ها و ‌‌افغانی‌ها همگی ایشان را قبول داشتند و در مراسم‌‌‌‌هایی که برگزار می‌کردند، از ایشان به 
عنوان سخنران دعوت می‌نمودند. سخنرانی‌های ایشان بسیار علمی‌ بود و از اصطلاحات فلسفی 
بسیار استفاده می‌کرد و آیات و روایات را تفسیر فلسفی می‌نمود و سحر بیان داشت. چنان شیرین و 
شیوا و شوق‌انگیز و پرجوش و تحریک‌کننده سخنرانی می‌کرد که هم مردم عوام از سخنان گهربارشان 

بهره‌مند می‌شدند و هم خواص مانند آیت‌الله ‌‌خویی دقیق به سخنان ایشان گوش فرا می‌دادند.
3. 6. خاطره‌ای از محقق خراسانی و سید اسماعیل بلخی

شهید سید اسماعیل بلخی وقتی در نجف اشرف مشرف شد، با این‌که ایشان از خطبا و سخنرانان 
چیره‌دست بود، در مورد آیت‌الله محقق خراسانی گفته بود: من در فن خطابه و سخنوری و نیز سایر 

علوم و فنون کسی را به ‌‌‌اندازۀ آقای محقق خراسانی سراغ ندارم.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 143

آیت‌الله محقق خراسانی؛ نمونۀ صدق و اخلاص
گفتگو با حجة الاسلام محمدعلی حلیمی یکه‌ولنگی1

اشاره
حجة الاسلام والمسلمین محمدعلی حلیمی از عالمان و افاضل یکه‌ولنگ، تحصیلات علمی خود 
را در نجف اشرف و قم به اتمام رسانیده است. حدود 7 تا 8 سال در نجف اشرف دروس سطح از 
سیوطی تا رسایل را از محضر اساتیدی مانند مدرس افغانی، خسروی و سید اسدالله مدنی استفاده 
کرده و در حوزۀ قم در دروس خارج آیات عظام حسین‌علی منتظری و محمد فاضل لنکرانی شرکت 
داشته است. در میان افاضل مذکور ایشان آیت‌الله منتظری را از نظر فقهی بسیار در جایگاه برتر و 
صاحب ید طولا می‌داند و آیت‌الله محقق کابلی را نیز فقیه برجسته و صاحب‌نظر می‌داند. ایشان از 
دوستان بسیار نزدیک آیت‌الله محقق خراسانی بود. ازاین‌رو، از ایشان خواستیم که اطلاعات خود را 
در این زمینه در اختیار ما قرار دهد. بعد از ظهری در منزل ایشان در یک نشست صمیمی در مورد 

1.  مصاحبه‌کننده: عبدالله جعفری، زمستان 1395.



144 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

جایگاه علمی و آثار آیت‌الله محقق خراسانی با ایشان صحبت نمودیم.
شخصیت اخلاقی آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: جناب‌عالی یکی از دوستان صمیمی و نزدیک آیت‌الله محقق خراسانی در طول سال‌های 
طولانی بوده‌اید، به طور کلی شخصیت ایشان را چگونه ارزیابی می‌کنید؟

حلیمی: آیت‌الله محقق خراسانی از نظر علمی مجتهد مسلم بود، از نظر قلم در حد مطلوب و 
از نظر بیان و منبر در حد بسیار عالی بود. در نجف رسم بود که در ایام محرم عزاداری در مدارس 
برگزار می‌گردید، ایشان در مدارس متعددی مانند مدرسۀ قوام، مدرسۀ بروجردی، مدرسه هندی‌ها و 
مدارس دیگر سخنرانی داشت، بیان ایشان به حدی جذبه داشت، وقتی ایشان در حدود یک ساعت 
و 20 دقیقه الی یک ساعت و نیم سخنرانی کرد، کسی احساس خستگی نمی‌کرد. بزرگانی مانند 
آیت‌الله صدرا در برنامۀ سخنرانی ایشان حضور می‌یافت و سخنرانی ایشان مورد تحسین آیت‌الله 
خویی قرار گرفته بود و به دو زبان عربی و فارسی مسلط بود و به هر دو زبان سخنرانی می‌کرد. به 
طور قطع می‌توانم بگویم در میان افراد غیرعرب در آن زمان در سخنوری و بیان کسی به پایۀ ایشان 
نمی‌رسید. در تدریس هم موفق بود در مدرسه آخوند کفایه و رسایل درس می‌گفت و سعی‌شان این 

بود که افراد برجستۀ علمی در میان قوم او ظهور کند.
از نظر سجایای اخلاقی بسیار آدم مخلص، صادق و پاک و بی‌آلایش بود. این خاطرۀ ایشان از 
یادم نمی‌رود. چند بار ایشان در دفتر آیت‌الله محقق کابلی در قم آمدند و ما در ایام عدم حضور آیت‌الله 
محقق کابلی از ایشان دعوت کردیم که اقامۀ نماز جماعت نماید. ایشان از اقامۀ جماعت امتناع 
کردند، گفتند بالاخره ما دو همسر داریم، عدالت ما مورد سؤال است، لذا نمی‌توانیم امامت جماعت 
را بپذیریم. این امر نشان اخلاص و صداقت ایشان بود؛ در حالی‌ که امروز اشخاص بسیاری را دیدیم 

که چند همسر دارند و بی‌درنگ حاضرند امامت جماعت را تقبل نمایند.
آثار آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: یکی از شاگردان آیت‌الله محقق خراسانی به نقل از ایشان گفته‌ است:‌ کتاب شرح حکمت 
منظومه برای چاپ به جناب‌عالی ارسال شده، می‌خواستیم از جناب‌عالی سؤال کنیم، این کتاب نزد 

شما است؟
حلیمی: آیت‌الله محقق خراسانی کتابی در حکمت داشت، قرار بود کتاب را برای ما ارسال کند 
تا ما آن را با همکاری دوستان چاپ کنیم؛ ولی هیچگاه کتاب را برای ما ارسال نکرد. اگر ارسال کرد 
به ما نگفت که از دست فلان شخص برای شما ارسال شده تا پیگیری نماییم. اگر برخی از شاگردان 
ایشان که آیت‌الله محقق خراسانی فرمودند که کتاب را به آقای حلیمی ارسال کردیم، احتمال دارد 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 145

ایشان کتاب را از دست کسی فرستاده باشد؛ ولی به دست ما نرسیده است. کاش این موضوع در زمان 
حیات ایشان مطرح می‌گردید تا قضیه را از ایشان جویا می‌شدیم.

جعفری: یکی از مشکلات نشر آثار آیت‌الله محقق خراسانی، دسترسی به آثار ایشان است، اگر 
برای جناب‌عالی امکان دارد این زمینه را فراهم فرمایید تا دوستان ما در مشهد از آثار ایشان کپی 
برداشته تا برای نشر آن اقدام شود. البته این نوعی پاسداشت خدمات آیت‌الله محقق خراسانی است 

و الا کسی امروزه اثر خود را به سختی چاپ می‌کند؟
حلیمی: در مورد نشر آثار آیت‌الله محقق خراسانی بعد از رحلت ایشان ارتباط ما با خانوادۀ ایشان 
قطع شد. اگر این مسأله را در سال‌های قبل مطرح می‌کردید شاید می‌توانستیم از طریق فرزند ایشان 
جعفر این کار را انجام دهیم، چون فرزند ایشان چند بار دفتر آیت‌الله محقق کابلی آمد که می‌خواهم 
آثار پدرم را چاپ کنم و ما وعدۀ همکاری دادیم؛ ولی چند سالی از فرزند ایشان اطلاع ندارم. اتفاقاً از 
دوستان ما در مشهد نیز کسی نیست که با آنان ارتباط داشته باشد، تنها آقای وفایی از علمای نجف 

و از شاگردان آیت‌الله محقق خراسانی بود که با ایشان ارتباط داشت، او هم به رحمت خدا رفت.
خاطراتی از آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: اگر خاطره و یا خاطراتی از آیت‌الله محقق خراسانی دارید، بیان فرمایید؟
یس در دانشگاه تهران خاطرۀ اول: تدر

در  ایشان  وقتی  کنم:  یادآوری  است  مناسب  آیت‌الله محقق خراسانی  از  را  حلیمی: چند خاطره 
دانشگاه تهران تدریس داشت، منزلی از سوی آیت‌الله رضوانی برای سکونت ایشان در تهران در 
اختیار ایشان قرار گرفت. منزل از یکی از افراد ضد انقلاب ساکن اروپا بوده است؛ اما ایشان به دلیل 
آن که رضایت صاحب آن احراز نشده از سکونت در آن امتناع می‌کند و به فرستادۀ آیت‌الله رضوانی 
می‌گوید: درست است طبق مبنای فقهی حضرت امام سکونت در آن شاید اشکال نداشته باشد؛ اما 

من طبق مبنای فقهی خودم نمی‌توانم در آن سکونت کنم.
خاطرۀ دوم: سخنرانی ماه رمضان در دفتر آیت‌الله محقق کابلی

در اولین سال افتتاح دفتر آیت‌الله محقق کابلی، تصمیم اعضای دفتر بر این قرار گرفت که با توجه به 
این‌که اولین سال افتتاح دفتر است و در بسیاری از دفاتر مراجع تقلید شخصیت‌های برجستۀ علمی 
سخنرانی می‌کنند، مثلًا در دفتر آیت‌الله مکارم خود ایشان منبر می‌رود، باید این‌جا نیز کسی دعوت 
شود که بتواند مردم را از نظر مطالب علمی قانع کند. به این نتیجه رسیدیم کسی جز آیت‌الله محقق 
خراسانی این توانایی را ندارد. همین‌طور تصمیم گرفته شد که مبلغ صد هزار تومان به عنوان هزینۀ 
سفر به ایشان پرداخت گردد. بنده و جناب آقای اخلاقی مؤظف شدیم که از آیت‌الله محقق خراسانی 



146 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

دعوت نموده و ایشان را به قم بیاوریم.
موضوع را با آیت‌الله محقق کابلی در میان نهادیم ایشان گفت من بودجه ندارم،‌ در نهایت نصف آن 
را می‌توانم بپردازم و نصف دیگر را اعضای دفتر بپردازند. بنده و جناب آقای اخلاقی به مشهد رفتیم، 
به آقای اخلاقی گفتم: این پنجاه هزار تومان به عهدۀ من و شماست. گفت: چطور؟ گفتم: چون ما 
و شما ایشان را می‌بریم. آقای اخلاقی گفت: من و شما از کجا کنیم. به هر حال ایشان را قم آوردیم 
و هر یک از اعضای دفتر آیت‌الله محقق خراسانی را همراه با سایر اعضا یک شب دعوت کردند و 
شب‌ها معمولًا آیت‌الله محقق خراسانی همان‌جا می‌ماندند و صبح حاجی مهدی ایشان را با ماشین 
به دفتر می‌آوردند؛ اما وقتی از اعضای دفتر درخواست نمودیم که کمبود هزینه را جبران کنند، گفتند 
ما پول نداریم؛ ولی خداوند لطف کرد یک روز صبح زود بنده خدایی از تهران آمده بود که حساب 
اموال من قاطی شده کسی همراهم بیاید وجوهات شرعی ما را حساب کند من و جناب آقای اخلاقی 
همراه ایشان رفتیم و مبلغ دو میلیون و پانصد هزار تومان به عنوان وجوهات شرعی از ایشان دریافت 

کردیم که آن زمان مبلغ قابل توجهی بود و از آن مبلغ توانستیم کمبود هزینه را جبران کنیم.
خاطرۀ سوم: ارتباط با بیت آیت‌الله محقق کابلی

بعد از بازگشت آیت‌الله محقق خراسانی از سفر پاکستان روابط ایشان با بیت آیت‌الله محقق کابلی به 
دلایلی به سردی گرایید. تا این‌که بعد از گذشت چند ماه برای افتتاح کتابخانۀ امام صادق)ع( در شهر 
قم از آیت‌الله محقق خراسانی دعوت نمودیم و قرار شد قبل از ظهر روز 18 غدیر در مراسم افتتاحیۀ 
کتابخانه صحبت کند و بعد از ظهر در دفتر آیت‌الله محقق کابلی صحبت نماید؛ اما یک روز قبل 
مسئول ادارۀ اتباع آقای وزیری کتابخانه را بست و مدارک ما را گرفت و کتابخانه تعطیل شد. شب 18 
غدیر از آقای خطیبی و آقای اخلاقی خواستم که شکررنجی پیش آمده میان ایشان و آیت‌الله محقق 
کابلی را حل‌وفصل نمایند. گفتند راضی کردن آیت‌الله محقق خراسانی سخت است. به آن‌ها اطمینان 
دادم، کسی که می‌تواند ایشان را از مشهد به قم بیاورد می‌تواند این کار را هم انجام دهد، جلب رضایت 
آیت‌الله محقق خراسانی به عهدۀ من و شما با بیت آیت‌الله محقق کابلی صحبت نمایید که موضوع 
حل‌وفصل گردد. شب با ایشان صحبت کردم که فردا پیش آیت‌الله محقق کابلی برویم، ایشان ابتدا 
نپذیرفت و گفت: بس است. گفتم جناب آیت‌الله محقق شما نقض غرض می‌کنید؟ شما در نجف 
می‌گفتید این قوم بی‌مجتهد به جایی نمی‌رسد، حالا مجتهد مسلم را می‌خواهید رها کنید. وقتی این 
سخن را گفتم، گفت درست است و پذیرفت. طبق برنامه از قبل تعیین‌شده صبح روز 18 غدیر حاجی 
مهدی محقق فرزند آیت‌الله محقق کابلی دنبال ایشان آمدند، بنده و جمع دیگر از همراهان ایشان به 
منزل آیت‌الله محقق کابلی رفتیم و ظهر را آن‌جا ماندیم و میان ایشان و آیت‌الله محقق کابلی صحبت 

صورت گرفت، بدین ترتیب روابط به حال عادی بازگشت.



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 147

نگاهی به کارنامه و زندگی 
یه محقق خراسانی در سور

حاصل گفتگو با شیخ دیدارعلی شریفی1
دایه  مردم  از  اصالتاً  کربلایی،  طاهر  فرزند  شریفی  دیدارعلی  شیخ  والمسلمین  الاسلام  حجت 
]اجرستان[ بوده و در سن کودکی به همراه خانواده به سگ‌دیز پنجاب هجرت کرده و در آن‌جا ساکن 
می‌گردد. از آن‌جایی که عشق فوق‌العاده به درس طلبگی داشته است صرف و نحو ابتدایی را در نزد 
آخوند محل فرا می‌گیرد، علاقۀ فراوانش به این رشته موجب می‌شود که عازم نجف اشرف گردد و 
مدت چهار سال در حوزۀ علمیۀ نجف به تحصیل می‌پردازد. آنگاه روزگار او را به سوریه می‌کشاند و 

در حوزۀ علمیۀ سوریه تحصیلاتش را تکمیل می‌نماید و فعلًا هم مقیم سوریه است.
در بهار سال 1388 باخبر شدیم ایشان جهت زیارت امام رضا)ع(، دیدار بستگان، دوستان و 
آشنایان به ایران سفر کرده است. هم‌چنین اطلاع‌ یافتیم ایشان از آیت‌الله محقق خراسانی خاطرات 
بسی شیرین و به‌‌یادماندنی دارد. خدمت ایشان رسیدیم تا خاطراتی را ضبط نموده و به رشتۀ تحریر 

1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی شهرستانی.



148 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

درآوریم. آن‌چه در پی‌ می‌آید خاطرات ایشان است.
محقق خراسانی در نجف

من محقق خراسانی را در نجف می‌شناختم، ایشان خطیب توانا بود و به دو زبان عربی و فارسی 
سخنرانی می‌کرد، در مجالس عرب‌ها به عربی منبر می‌رفت، در مجالس فارسی‌زبان‌ها فارسی سخن 
می‌راند. زیر منبر ایشان علمای بزرگ و آیات عظام از قبیل امام خمینی، آیت‌الله ‌‌خویی و سایر بزرگان 
می‌آمدند و از ایشان تعریف و تمجید هم می‌کردند. از فضل و کمال و توانایی‌های علمی‌شان سخن 

به میان می‌آوردند.
آیت‌الله محقق خراسانی از مقربان و نزدیکان حضرت امام خمینی بود و در دستگاه ایشان ممتحن 
بود؛ ‌یعنی از طلبه‌‌‌‌هایی که از امام شهریه نداشتند امتحان می‌گرفت و برای‌شان شهریه مقرر می‌کرد. 
در این مورد با طلبه‌‌‌‌های افغانستانی خیلی همکاری داشت و سعی می‌کرد که رد نشوند، چون معتقد 

بود که طلبه‌‌‌‌های افغانستانی فقیرترین و بی‌بضاعت‌ترین همه است.
یکی از خاطراتی که من از ایشان دارم مربوط به همین مسأله می‌شود. تازه مقدمات را خوانده 
بودم و از حضرت امام خمینی شهریه نداشتم. رفتم خدمت آیت‌الله محقق خراسانی گفتم می‌خواهم 
امتحان بدهم. ایشان فرمود چه خوانده‌ای؟ گفتم مقدمات را تازه تمام کرده‌ام. ایشان گفت برو چند 
ورق از سیوطی هم بخوان تا‌ یک طلبه درست شوی، آن‌وقت بیا از تو امتحان بگیرم. من گفتم آقای 
استاد! ممکن است تا آن زمان شما دیگر ممتحن نباشید و این سمت از دست شما گرفته شود. استاد 

به من خاطر‌جمعی داد و گفت انشاء‌الله تا آن موقع خواهم بود و شما را هم قبول می‌کنم.
یک وقتی دیگر رفتم که استاد از یک نفر طلبه، لمعه امتحان می‌گرفت، وقتی امتحان تمام شد 
به همکار ایرانی‌اش رو کرده بود، گفت ایشان ماشاءالله خوب امتحان داد و من به ایشان نمرۀ قبولی 
می‌دهم. بعد ‌یک ورق را که درپیشش بود برداشت و به همکار ایرانی‌اش نشان داد و گفت: ببینید 
از من پیش آقا فضولی کرده‌‌‌اند که محقق پیر‌مردان بی‌سواد را که چند ورق از کتاب لمعه صرفاً برای 
امتحان خوانده و دیگر چیزی بلد نیستند، از کجا‌‌‌‌ها جمع نموده برای‌شان شهریه مقرر می‌کند و 
همین‌طور از بچه‌‌‌‌هایی که سیوطی نخوانده‌‌‌اند، امتحان می‌گیرد، برای‌شان شهریه درست می‌کند. 
آن‌جا گفتم: آقای استاد، من نگفتم که ممکن است شما تا آن زمانی که من سیوطی می‌خوانم به 
عنوان ممتحن این‌جا نباشید. ایشان گفت فعلًا تا شش ماه امتحان گرفتن تعطیل است. بعد همۀ ما 

را مرخص نمود.
یه محقق خراسانی در سور

آشنایی عمیق‌تر من با استاد خراسانی و خاطرات بیشتری که از ایشان در صفحۀ ذهن و ضمیرم نقش 



  فصل دوم؛ در حدیث دیگران / 149

بست در سوریه بود. وقتی ایشان از عراق تبعید شد و به سوریه آمد، بلا‌فاصله فعالیت‌‌‌‌های علمی ‌و 
تبلیغی‌اش را در حوزۀ علمیۀ سوریه آغاز کرد. با شیرازی‌‌‌‌ها خیلی زود ارتباط پیدا کرد، نزد سید حسن 
شیرازی محبوبیت زیادی یافت، از سوی ایشان به عنوان مدرس و ممتحن انتخاب گردید. در زینبیه 
در مکانی به نام حجیره درس شروع کرد، لمعه، رسائل و مکاسب تدریس می‌کرد، از این بالاتر درس 
نبود. آن زمان در حوزۀ سوریه طلبۀ کفایه‌خوان نداشت. اضافه بر تدریس از طلبه‌‌‌‌هایی که تازه وارد 
حوزه می‌شدند، امتحان ورودی می‌گرفت و علاوه بر این‌ها منبر هم زیاد می‌رفت و سخنرانی‌هایش 

عموماً روشنگر، هدایتگر و خیلی تأثیرگذار بود.
پیدا کرد، ‌یک عده که آن زمان در حوزۀ  وقتی استاد خراسانی در سوریه فعالیت‌‌‌‌هایش رونق 
علمیۀ سوریه نام و نشانی به دست آورده بودند، نسبت به استاد خراسانی بخل و حسادت ورزیدند 
و می‌گفتند تا زمانی که خراسانی این‌جا باشد نه کسی در درس ما شرکت می‌کند و نه مردم زیر منبر 
و روضۀ ما می‌آیند. واقعاً هم همین‌طور شده بود. صاحبان و بانیان مجالس و مراسم با وجود استاد 
خراسانی کسی دیگر را به عنوان سخنران در مجالس و مراسم شان دعوت نمی‌کردند؛ لذا آن عده‌ای 
که موقعیت‌شان با وجود خراسانی در خطر افتاده بود، می‌گفتند باید کاری کنیم که ایشان این‌جا 
نباشد. لذا تصمیم گرفتند که هر جور شده آقای خراسانی را از حوزۀ سوریه بیرون نمایند. بنابراین‌، 
یک کسی را که هم دوست آن‌ها بود و هم در ظاهر با استاد خراسانی مراوده داشت، مأمور کرده بودند 
که به محقق بگوید: جای شما این‌جا نیست و شخصیت شما بسیار بزرگ‌تر از این است که در حوزۀ 
سوریه بگنجد؛ شما باید ایران بروید و حوزات علمیۀ قم و مشهد در انتظار شماست. آقای استاد 
خراسانی طبق همان قلب پاک و فطرت بی‌آلایشی که داشت، گفته‌های خیلی‌‌‌‌ها را باور می‌کرد. 

عاقبت همین‌‌‌‌ها باعث شدند که ایشان حوزۀ سوریه را ترک گفته، راهی ایران شود.
من ‌یادم هست در سوریه طلبۀ جوانی بود که در همه درس‌های استاد محقق خراسانی شرکت می‌کرد 
و خط خوب داشت و درس‌های ایشان را می‌نوشت؛ اما بی‌ادب و هتاک بود و نسبت به استاد غیرمؤدبانه 
رفتار می‌نمود.‌ یک روزی استاد به آن جوان گفت: برادر من، این‌قدر مغرور مباش، برو خوب درس 
بخوان و به مسائل اخلاقی و تربیتی بیشتر بیندیش تا آدم شوی. این حرف استاد بر آن جوان گران آمد از 
آن به بعد همه‌جا نوشته می‌کرد مرگ بر محقق؛ اما استاد محقق با حلم و بردباری که داشت، آن را نادیده 

می‌گرفت.
آیت‌الله محقق خراسانی با این‌که مجتهد مسلّم، صاحب آثار و تألیفات علمی، دارای کرسی تدریس 
دروس عالی در حوزات علمیۀ نجف اشرف، سوریه و مشهد مقدس و مدرس دانشگاه بود، در خطابه 
و منبر هم کم‌نظیر بود،‌ همۀ این کمالات باعث شده بودند ایشان در مجامع علمی ‌شهرت و در بین 
عامۀ مردم محبوبیت فراوان کسب کند. در عین حال ایشان تکبر علمی ‌نداشت و ذره‌ای خودخواهی و 



خودپسندی در وجودش راه نیافت، برخورد او با همه ساده، بی‌آلایش و صمیمی‌ بود، در محضر وی شاه 
و گدا، کوچک و بزرگ ‌یکسان بود، با همۀ مردم با ادب و احترام خاص که لایق‌ یک عالم وارسته است، 
برخورد می‌کرد. همۀ دوستان بدون تکلف با ایشان رفت‌وآمد داشتند، مسائل‌شان را از او می‌پرسیدند، 
مشکلات علمی‌شان را با او در میان می‌گذاشتند،‌ خواسته‌‌‌‌ها و نیاز‌‌‌‌های‌شان را مطرح می‌کردند، آن 
بزرگوار هم به قول ما هزاره‌‌‌‌ها بسیار حاجت‌روا بود و درخواست کسی را در حد توان رد نمی‌کرد. خلاصۀ 

کلام، ایشان‌ یک شخصیت استثنایی و بی‌بدیل در جامعۀ ما بود.



فصل سوم
کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران



152 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

آیت‌الله محقق خراسانی ستارۀ آسمان علم و ادب
گفتگو با محمد ناطقی سفیر پیشین دولت اسلامی افغانستان در لیبی1

مسئولیت  سال‌ها سمت  ماست.  مردم  سیاسی  برجستۀ  از چهره‌های  ناطقی  محمد  آقای  جناب 
کمیسیون سیاسی حزب وحدت را در دورۀ شهید مزاری در تهران به عهده داشت. در کنفرانس 
تاریخی بن بعد از سقوط طالبان به عنوان نمایندۀ رسمی شیعه در آن اجلاسیه حضور داشت و در 
دولت رئیس جمهور پیشین آقای کرزی به عنوان سفیر دولت اسلا‌‌می‌ افغانستان در لیبی انجام وظیفه 
کرد. بعد از پایان پنج سال انجام وظیفه در سفارت، در تاریخ 1387/4/18 لیبی را ترک گفته عازم 

1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی شهرستانی.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 153

افغانستان گردید. در مسیر عزیمت به افغانستان مدت چند روزی جهت زیارت امام رضا)ع( و دیدار 
با اساتید و علمای بزرگ افغانستانی و دوستان قدیم در مشهد مقدس توقف داشت. ما در خدمت 
ایشان بودیم در این مدت جلساتی با ایشان داشتیم از تحلیل‌ها و تفسیر‌‌‌‌های سیاسی و اجتماعی و 
نیز مباحث ‌‌علمی‌ و خاطرات و گزارشات ایشان استفاده‌‌‌‌های فراوان بردیم. از جمله روزی استاد 
ناطقی از خاطرات دوران طلبگی‌اش در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف برای ما تعریف ‌‌‌نمود. سخن روی 
آشنایی ایشان با فقیه و اصولی چیره‌دست، فیلسوف و متکلم کم‌نظیر و خطیبب توانا آیت‌الله شیخ 
محمدعیسی محقق خراسانی کشیده شد. در این زمینه ‌‌صحبت‌های جالبی شد. حقیر که از مریدان 
مرحوم محقق خراسانی هستم، این ‌‌صحبت‌ها برایم بسیار جذاب بود. روز دیگر از ایشان تقاضا کردم 
که خاطرات خود را از آیت‌الله محقق منظم‌تر و در قالب یک گفتگو تکرار نماید تا ضبط شود. ایشان 

هم با بزرگواری این خواهش را پذیرفت که اینک حاصل آن گفتگو را با هم مرور می‌کنیم.
ویژگی‌ها و برجستگی‌های محقق خراسانی

برهانی: چند روز پیش در مورد آیت‌الله محقق خراسانی خاطرات شیرینی بیان نمودید، لطف کرده آن 
خاطرات را بار دیگر بازگو کنید تا ضبط و ثبت شوند و در اختیار مریدان آن سعید فقید قرار گیرند. 
اگر ‌‌صحبت‌های‌تان را با عنوان »ویژگی‌ها و برجستگی‌‌‌‌های بارز آیت‌الله محقق خراسانی« شروع 

نمایید سپاسگزار می‌شویم.
ناطقی: من در سال 1348 وارد نجف اشرف شدم، بعد از گذشت یکی دو سال، خصوصاً در 
سال 1350با استاد علامه محقق آشنا شدم، آن چیزی که شدیداً مرا و امثال مرا تحت تأثیر قرار 
داد، سخنرانی‌های علامه محقق بود. ایشان در سخنرانی‌های خود حقیقتاً ابعادی از علم و دانش، 
از اخلاق و فلسفه و فضائل انسانی را برملا ‌‌می‌ساخت که هیچ‌کسی را ما به این مرتبه و منزلت در 
آن زمان از خطبا ‌‌نمی‌‌دیدیم. خطبای زیادی سخنرانی‌‌ می‌کردند، ما در مناسبت‌ها و ایام عاشورا یا 
در مناسبت‌های ولادت در محافل شرکت ‌‌می‌کردیم؛ اما سخنرانی‌های علامه محقق از ویژگی‌های 

خاصّی برخوردار بودند.
شخصیت آیت‌الله محقق خراسانی ویژگی‌‌‌‌ها و برجستگی‌‌‌‌های زیاد داشت که به بعضی از آن 

اشاره ‌‌می‌کنم. خصوصیات 
یبایی در بیان 1. ز

اولین ویژگی در آیت‌الله محقق فصاحت، بلاغت و زیبایی کلام بود. شما ‌‌می‌بینید زیبایی کلام، الفاظ 
و قالب، در نقل محتوا و مفاهیم و مضامین، بی‌نهایت تأثیرگذار است. در آن زمان در میان هزاران عالم 
و صدها خطیب، علامه محقق به مثابۀ یک ستاره درخشان در فضای علم و دانش در حوزۀ علمیۀ 



154 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نجف اشرف ‌‌می‌درخشید. ایشان از لحاظ تسلّط به زبان عربی و فارسی، فوق‌العاده بود. مهارت 
ایشان به زبان عربی و تسلط ایشان به زبان فارسی از ایشان یک ادیب بی‌نهایت توانا، قدرتمند و 
ارزشمند ساخته بود، هر‌کسی وقتی در برابر سخنان ایشان قرار ‌‌می‌گرفت، خصوصاً در منابر، واقعاً 
تحت تأثیر خلاقیت و آفرینندگی ایشان در زبان عربی و فارسی قرار ‌‌می‌گرفت. به‌‌‌اندازه‌ای تبحر 
داشت و جملات را خلق ‌‌می‌کرد و الفاظ را ‌‌می‌آفرید که بی‌نظیر بود. هیچ‌کسی توان و استعداد این 
خلاقیت و آفرینندگی را نداشت. او خلاق سخن بود، چنان شور‌انگیز و حماسی، سلیس و روان 

سخن ‌‌می‌راند که مخاطبانش را سحر ‌‌می‌کرد و واقعاً سحر بیان داشت.
2. آشنایی با علوم مختلف

ویژگی دوم ایشان این بود که ایشان حقیقتاً یک علامه بود، به علوم مختلف زمان آشنایی داشت، به 
فلسفه، کلام، منطق، فقه، اصول، عرفان، مکاتب کلامی اشاعره و معتزله، اندیشه‌‌‌‌ها و افکار کلا‌‌می‌ 
شیعی. همین‌طور بر اندیشه‌‌‌‌ها و نظریات علما و اندیشمندان بزرگ و دانشمندان مسلمان آشنایی 
بسیار کامل داشت. ایشان نسبت به اندیشۀ دانشمندانی مثل ابوعلی سینا، فخر رازی، ابوریحان 
بیرونی، زکریای رازی و عمر خیام و حتی حافظ شیرازی آشنایی داشت. ما از ایشان در موردی 
سؤال ‌‌می‌کردیم، در رابطه با هر دانشمند جهان اسلام که در قرون گذشته ‌‌می‌زیست، مثل یک متبحر 
و متخصص و یک مطلع به صورت کافی به دانش آنان احاطه داشت، عاشق بوعلی سینا بود. یادم 

هست بوعلی سینا را علامه محقق خیلی دوست داشت.
نسبت به علمای حوزه، فقها و مراجع گذشته و حاضر، چون در حوزه درس ‌‌می‌خواند، همۀ آن‌ها 
را به خوبی می‌شناخت و نسبت به نظریات آنان احاطه داشت و گاهی نظریات آن‌ها را نقد می‌کرد. 
سال 1350 من و هم‌درس‌هایم رسائل و مکاسب را درس می‌خواندیم و تا حدودی درک و فهم ما از 
دانش استاد کم بود، ولی فضلایی بودند که به وضوح می‌گفتند: آیت‌الله محقق صاحب‌نظر است. 
وقتی نظریات فقها را رد می‌کرد، خودش نظریۀ دیگری را ارائه‌‌ می‌نمود، این‌ها دلایلی بودند بر این‌که 
ایشان واقعاً صاحب‌نظر و مجتهد بود. ایشان نظریات خود را در ضمن درس‌ها و در محافل ‌‌علمی 
‌بیان ‌‌می‌کرد. در مجالس علمایی و خصوصاً در بیوت مراجع ایشان بیشترین تشبثات را و بیشترین 
گفتگوها را با مراجع عظام آن زمان، امثال امام خمینی، آیت‌الله خویی، آیت‌الله شهید صدر و امثال 
ایشان داشت، علما‌ ‌می‌گفتند و ما هم شاهد گفتگوهای عالمانۀ ایشان با مراجع بودیم. ایشان نظریات 
آقایان را مطرح ‌‌می‌کردند و نظریه و ترجیحاتی که خودش داشت‌، ‌می‌گفت؛ مثلًا این نظریۀ فقهی را 
با این استدلال تأیید ‌‌نمی‌‌کنم. ایشان نه تنها در فقه و اصول، بلکه در فلسفه و کلام و آرای اشاعره و 

معتزله تسلط و مهارت داشت.
کتاب‌ها و آثاری که از ایشان هستند و سخنرانی‌ها اگر مضبوط باشند، خودشان دلایل آشکاری بر 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 155

محتوا و فضیلت ‌‌علمی محقق خراسانی‌اند. انشاءالله شما تلاش کنید، خدا به شما توفیق بدهد این‌ها 
را جمع کنید یک کلکسیون بسیار جامعی از اندیشه‌‌‌‌ها و افکار علامه خراسانی تهیه خواهد شد.

3. آشنایی با دانش روز
ویژگی سوم ایشان در عین حالی که عالم، فقیه، متکلم و فیلسوف بود، دانشمندی بود که به علم زمان 

آشنایی داشت.
1. 3. خاطره‌ای از سخنرانی محقق خراسانی

یادم هست ایشان در یکی از سخنرانی‌هایش حدود نزدیک به سی سال قبل در مسجدی به نام مسجد 
ترک‌ها در جمع علما و طلاب سخنرانی‌‌ می‌کرد. ایشان در ارتباط با امواج صحبت ‌‌می‌کرد. امواج 
ارسالی رادیویی و تلویزیونی، یک پدیدۀ کاملًا نوظهور وپدیدۀ کاملا علمی بود. در آن سخنرانی 
ایشان وقتی نحوۀ ارسال تصاویر از طریق امواج را مطرح کرد، همه نسبت به این مسائل و از دانش 
و تسلط ایشان نسبت به این مسائل مبهوت مانده بودند. این مسائل کاملًا ‌‌علمی‌‌اند و به مسائل 
فیزیک و شناخت هوا و فضا بر‌‌می‌گردند، مربوط به مسائل ساینس و تکنولوژی‌اند. این‌ها را خیلی 
به زیبایی بیان ‌‌می‌کرد. آن سخنرانی ایشان در مورد امواج رادیویی و تلویزیونی و نحوۀ ارسال آن‌ها و 
گرفتن گیرنده‌‌‌‌ها که چطور توسط امواج ارسال ‌‌می‌شود و یک دستگاهی که شما دارید چطوری این‌ها 
را به صورت تصاویر در یافت می‌‌کنید، به شکل بسیار عالمانه بحث ‌‌‌کردند. همین‌طور در مسجد 
پاکستانی‌ها که در ایام محرم سخنرانی‌‌ می‌کرد، سعی می‌کرد مفاهیم و مطالب ‌‌علمی‌ را با جریانات 

‌‌علمی‌ و ساینس و تکنولوژی منطبق بسازند.
2. 3. ارتباط با خلیل‌الله خلیلی

محقق خراسانی با استاد خلیل‌الله خلیلی سفیر وقت افغانستان در عراق رفاقت ‌‌علمی‌ و ادبی پیدا 
کرده بود. من هم به مناسبتی استاد خلیل‌الله خلیلی را در سفارت افغانستان در بغداد دیدم. ایشان 
از علامه محقق و از علم و دانش ایشان و از تسلط ایشان به زبان عربی و فارسی بی‌نهایت تجلیل 
‌‌می‌کرد. یک رفاقت ‌‌‌و رابطۀ علمی‌ و ادبی بین خلیل‌الله خلیلی به عنوان یک روشنفکر، ادیب، آشنا 
به زبان عربی و فارسی و شاعر و بین آیت‌الله علامه محقق ایجاد شده بود. همیشه وقتی همدیگر 
را ‌‌می‌دیدند، در عرصه‌‌‌‌های مختلف بحث‌های گستردۀ ‌‌علمی را مطرح ‌‌می‌کردند. حتی در قسمت 
شخصیت‌های تاریخی مثل ابن بطوطه، ابن خلدون و شخصیت‌های بزرگ که در شمال آفریقا یا در 

مصر و یا در بلاد عربی بودند گفتگوهای مفصلی با همدیگر داشتند.
3. 3. محقق خراسانی و کتاب فلسفتنا

کتاب »فلسفتنا« و »اقتصادنا« را در آن زمان آیت‌الله صدر نوشته بودند. ‌این کتاب‌ها در آن زمان 



156 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

بازتاب خیلی گسترده را ایجاد کرده بود، در جایی از فلسفتنا مباحثی از فیزیک توسط آیت‌الله صدر 
که از نوابغ روزگار بود، ‌مطرح شده است.‌ وقتی ما این مسائل را با آیت‌الله محقق صحبت کردیم، 
ایشان بر آن مسائل احاطه داشت و خیلی راحت بحث می‌کرد. زبان فیزیک را در حدی که مطرح 
شده بود، به خوبی درک ‌‌می‌کرد، مثلًا تبدیل انرژی به ماده یا ماده به انرژی و خصوصیات اورانیوم 
که از عناصر خیلی عجیب در فیزیک است که مبنای ساخت‌و‌ساز بمب‌های اتمی ‌است که بمب اتم 
عمدتاً از اورانیوم ساخته ‌‌می‌شود؛ یعنی دقیقاً نظریات ‌‌علمی‌ مثل اینشتین و امثال او که تبدیل انرژی 
به ماده یا ماده به انرژی که از تئوری‌های خیلی معروف آلبرت اینشتین است که در سال 1905 این 
تئوری را مطرح کرده است. به هر حال، از این قبیل مباحث در »فلسفتنا«ی شهید صدر آمده‌اند. 
آیت‌الله محقق بر این مباحث احاطه داشت و به راحتی با شاگردانش بحث و حل‌وفصل می‌کرد و در 

‌‌سخنرانی‌ها نمونه‌‌‌‌هایی از این مطالب را ‌‌می‌آورد.
4. 3. سخن آیت‌الله خویی دربارۀ محقق خراسانی

در مسجد پاکستانی‌ها وقتی سخنرانی‌‌ می‌کردند، علاوه بر محتوای علمی، فکری، فلسفی، کلامی، 
مباحث روز که در سخنرانی‌های ایشان بود، خیلی از مراجع گوش ‌‌می‌دادند، خیلی از مراجع در 
سخنرانی ایشان ‌‌می‌نشستند. معروف است آیت‌الله العظمی‌ خویی وقتی سخنرانی ایشان را شنیده 
بود یا گوش داده بود، بی‌نهایت از ایشان تحسین ‌‌کرده و گفته بود من در کلام ایشان بوی دانش و علم 

و اجتهاد را ‌‌می‌بینم.
5. 3. سخنرانی محقق خراسانی در بیت امام خمینی

یک وقتی ایشان در بیت امام خمینی به مناسبتی سخنرانی کرد. از خصوصیت ایشان این بود که 
مسائل علم و مسائل فلسفه و کلام را با مسائل جدید و مسائل ‌‌علمی ‌روز بی‌نهایت زیبا مطرح 
‌‌می‌کرد. وقتی ایشان از منبر پایین شد تمام طلاب و فضلا به احترام ایشان برخاستند و راه را باز کردند. 
ایشان از بین جمعیت علما رفت و در جای اول در کنار آیت‌الله سید مصطفی خمینی فرزند بزرگ امام 
خمینی نشست. من آن‌جا خیلی نزدیک بودم، آقا مصطفی پیشانی علامه محقق را بوسید و به زبان 
عربی گفت: »الحق و الانصاف انت لسان الافغانیین«. حقیقتاً ایشان یکی از دانشمندان خیلی بزرگ 

ما بود. این شناختی بود که من در نجف از ایشان داشتم.
6. 3. خاطره‌ای از سال‌های آخر عمر محقق خراسانی

من در سال 1354 از نجف بیرون شدم و آیت‌الله خراسانی در نجف بود، دیگر رابطۀ من شخصاً با 
استاد قطع شد، از دور جویای احوال و اوضاع ایشان بودم؛ اما به دلایلی موفق ‌‌نمی‌‌شدم از نزدیک 
ببینم، تا این‌که در مشهد روزی با مرحوم علی‌اکبر مهدوی به زیارت آیت‌الله محقق خراسانی رفتیم. 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 157

ایشان مقداری ضعیف و نحیف شده بود، آن شور و هیجانی که در عراق داشت، دیگر در وجود ایشان 
نبود. در اثر بالا رفتن سن و مشکلات و گرفتاری‌هایی که در این اواخر متأسفانه دامن‌گیر ایشان شده 
بود و ایشان با دشواری‌های سختی از لحاظ سیاسی، از لحاظ درمانی و... مواجه بود. متأسفانه 
اوضاع به گونه‌ای است که علما و دانشمندان را تا زمانی که زنده هستند، کسی قدر و احترا‌‌می ‌برای 
آن‌ها قائل نیست؛ اما وقتی به رحمت خدا رفتند، متأثر ‌‌می‌شود. علامه محقق در اواخر زندگی خود 
در ‌‌سال‌های اخیر از عمر پربرکت‌شان دشواری‌های زیادی را متحمل شد و دلایل‌شان هم متأسفانه 

دلایل سیاسی بود.
4. قرار نگرفتن در حصار خاص

یکی از ویژگی‌های شاخص آیت‌الله خراسانی این بود که هرگز این تعهد را نداشت و نمی‌خواست که 
در حصار اسیر شود. بعضی‌‌‌‌ها در همان زمان ‌‌می‌گفتند و متهم ‌‌می‌کردند که ایشان ثبات سیاسی ندارد 
و موقف مشخص سیاسی ندارد. این اصطلاح مروّج آن زمان دربارۀ ایشان بود، در حالی ‌که استنباط 
ما از ایشان این بود که ایشان نمی‌خواهد و ‌‌نمی‌‌خواست در یک حصار مشخص گروهی یا حزبی یا 
قو‌‌می ‌یا ملّی یا جغرافیایی خود را اسیر بسازد. او این حصار‌‌‌‌ها را شکسته بود و این پیراهن‌های تنگ 

را دریده بود.
1. 4. آیت‌الله محقق خراسانی و احزاب شیعی

به  این تحولات منجر  آمد و  افغانستان پیش  برای مثال عرض ‌‌می‌کنم، روزگاری که تحولات در 
تعدد احزاب شیعی در افغانستان و همین‌طور احزاب اهل سنت شد. در ‌‌سال‌هایی که احزاب شیعی 
افغانستان به وجود آمدند و احزاب و گروه‌ها و ‌‌سازمان‌های متعدد شروع به فعالیت نمودند، آیت‌الله 
خراسانی در عین حالی که هیچ یک از این‌ها را تخریب ‌‌نمی‌‌کرد؛ اما هرگز خود را در حصار نصر، 
پاسدار، حرکت، نهضت، جبهه و... قرار نداد؛ در عین حالی که در مذمت این‌ها و تخریب این‌ها 
هیچ سخنی‌ ‌نمی‌‌گفت و قد‌‌می‌ هم بر ‌‌نمی‌‌داشت؛ اما خود را هرگز در قالب یک گروه و یک سازمان 
محصور نساخت، چون ‌‌سازمان‌ها و جریانات سیاسی متأسفانه حالتی داشتند و دارند و خواهند 
داشت، این‌که یک جریان سیاسی مثل یک کادر ‌‌می‌ماند وقتی اعضا و هواداران و کسانی که وارد این 
کادر شدند، باید در همان کادر بمانند و این کادر به مثابۀ پیله‌‌‌‌هایی است که دور فرد و شخص کشیده 
‌‌می‌شود، لذا فقط در چارچوب و در کادر این تشکیلات ‌‌می‌تواند فکر‌‌کند، در نهایت ابزاری برای آن 
تشکیلات باشد و از علم و دانش و کمالی که دارد، باید در همان تشکیلات استفاده‌‌کند. آیت‌الله 
خراسانی ‌‌نمی‌‌خواست چنین ابزاری شود، این در شأن او نبود. وقتی شما خاطرات دانشمندان بزرگ 
را بخوانید، ‌‌می‌بینید که هرگز نخواستند ابزار شوند؛ مثلًا وقتی خاطرات آلبرت اینشتین را ‌‌می‌خوانید، 



158 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

‌‌می‌بینید که اینشتین حتی به جهت این‌که ابزار دست هیتلر نباشد، از تابعیت آلمانی خود صرف نظر 
کرد و گفت من تابعیت آلمانی را ‌‌نمی‌‌خواهم، من ‌‌نمی‌‌خواهم آلمانی باشم که ابزار دست فاشیزم هیتلر 
شوم؛ لذا تابعیت خود را رها کرد. این پیراهن و این قالب و این حصار برای یک دانشمند خیلی مشکل 
و سخت است که خود را در آن محصور کند. لذا حصار را ‌‌می‌شکند و پاره می‌‌کند و‌لو به ضررشان 
تمام شود، از قید‌و‌بند عبور می‌‌کند و جا‌‌‌‌های دیگر را جستجو می‌‌کند. علامه محقق خراسانی که از 

دانشمندان بزرگ ما بود و چنین ویژگی داشت.
2. 4. محقق خراسانی و حزب وحدت

 وقتی جامعۀ شیعی و احزاب شیعی افغانستان دست به یک تشکل واحدی به نام »حزب وحدت 
اسلا‌‌می‌ افغانستان« زدند که پرچمدار این توفیق و بنیان‌گذار شاخص وحدت احزاب شیعی، استاد 
شهید عبدالعلی مزاری و دوستان ایشان بودند، این‌جا به وضوح ‌‌می‌بینیم که آیت‌الله خراسانی یکی از 
مبلّغین همین جریان واحد شیعی است؛ چرا؟ به خاطر این‌که استنباط ایشان این بود که الآن جامعۀ 
شیعی دارای یک زبان و دارای یک تشکل و دارای یک حزب است، از این تشکل باید حمایت شود. 
ایشان گاهی هم اظهار ‌‌می‌کرد که من افتخار ‌‌می‌کنم که به عنوان حا‌‌می، پشتیبان و مبلغ این جریان 

باشم، حال آن‌که ایشان از لحاظ شناسنامه ایرانی بود، حزب وحدت یک جریان افغانستانی بود.
3. 4. محقق خراسانی و جنبش‌های آزادی‌بخش

اگر حرکت ایشان را در عراق ‌‌ببینید در بین شیعیان عراقی و احزاب شیعی عراق، یا مسافرت‌های 
ایشان را میان جامعۀ شیعی پاکستان ‌‌ببینید، یا ارادت ایشان را به خط امام و ولایت فقیه و رهبری امام 
خمینی ببینید، یا تبلیغ و اخلاص ایشان را به امام خمینی و انقلاب اسلامی ببینید و همین‌طور تلاش 
و ارادت ایشان را به همۀ جنبش‌های آزادی‌بخش بنگرید، مجموع این‌ها نشان‌دهندۀ این هستند که 
ایشان به عنوان یک عالم متعهد و مسئول دنبال رسالت‌های عام و مسئولیت‌ها و رسالت‌های کلی 
امت اسلا‌‌می‌ و جهان اسلام و مسلمان‌ها بود. ایشان گذشته از همۀ خصوصیت‌های قو‌‌می‌ و نژادی و 
ملّی و جغرافیایی، با عرب‌های عراق و جنبش‌های آزادی‌بخش در عراق کارکرد و در این جنبش‌ها 
مقام و منزلت و احترام بالایی داشت. همین‌طور با جنبش‌های آزادی‌بخش در افغانستان صادقانه 
کار کرد، تأیید کرد؛ اما اسیر هیچ یک از این‌ها نشد، با انقلاب اسلا‌‌می ‌ایران به رهبری امام خمینی 
وفادار بود و تأیید ‌‌می‌کرد و تا آخرین لحظات عمرشان تأیید کرد. این مجموعه‌‌‌‌ها را تا جایی که به خیر 

و صلاح مردم بود، تأیید ‌‌می‌کرد.
خداوند ایشان را رحمت‌‌ کند، من شخصاً به دلیل این‌که یکی از شاگردان ایشان بودم، در فقدان 
ایشان بسیار متأثر شدم. به هر حال، مرگ سنت لایتغیر الهی است، همه خواهند رفت، آیت‌الله 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 159

خراسانی هم از دست ما رفت؛ اما آن‌چه ایشان به میراث گذاشت و کاری که انجام داد، ‌‌می‌تواند 
یک الگو هم در عرصه‌‌‌‌های علم و اندیشه و تفکر و فلسفه و کلام و فقه باشد که یک عالم و یک 
طلبه اگر بخواهد موفق شود باید خود را به این مقام برساند. ایشان هم از لحاظ اجتماعی و سیاسی‌‌ 
می‌تواند الگو و پیشوای مقتدر و درخشنده برای ما باشد که هرگز نباید خود را اسیر قالب‌ها و پیله‌‌‌‌هایی 
بسازیم که یک عده ‌‌می‌سازند. یک مقداری باید گسترده‌تر فکر کرد و در عین حال هم ‌‌می‌شود از این 
مجموعه‌‌‌‌هایی که هستند استفاده کرد؛ ولی اسارت و اسیر شدن در یک دایرۀ خاص و یک مجموعۀ 
خاص به نظر ما اگر کسی دوست آیت‌الله خراسانی است، نباید چنین اسارتی را قبول کند، البته 
یک آدرس داشته باشد، کسی که مبارزه می‌‌کند بدون آدرس مبارزاتی کار ‌‌نمی‌‌تواند؛ ولی سعی کند 
وحدت مردم، یک پارچگی مردم، انسجام مردم، بالاتر از هر چیزی برای‌شان باشد. آیت‌الله خراسانی‌‌ 
می‌تواند یک الگوی بسیار خوبی در عرصه‌‌‌‌های سیاسی و اجتماعی باشد و ما ‌‌می‌توانیم از ایشان 

خیلی درس‌ها بگیریم.
ضرورت جمع‌آوری سخنرانی‌های محقق خراسانی

نکتۀ پایانی: اگر سخنرانی‌های ایشان ضبط شده جمع‌آوری شوند، به نظر من این ‌‌سخنرانی‌ها بی‌نهایت 
ارزشمندند؛ یعنی تمام ابعادی که اشاره کردم، یعنی مجموعۀ همین مسائل در این ‌‌سخنرانی‌ها آمده، 
خیلی از درس‌ها را انسان ‌‌می‌تواند از این ‌‌سخنرانی‌ها بگیرد. البته ‌‌سخنرانی‌ها فضاهای متفاوت دارند، 
سخنرانی یا ‌‌صحبت‌های ایشان در کرسی تدریس در ‌‌دانشگاه‌ها، مطالب کاملًا تخصصی و مسلکی 
است که فضای خاص خود را دارد. بحث ایشان یا کلام یا فلسفه یا عرفان یا هر موضوع علمی‌ 
دیگری بوده است. همین‌طور دروس خارج و غیرخارج ایشان در حوزه‌‌‌‌های علمیه بار خاص خود را 
دارند؛ اما سخنرانی‌های ایشان در فضاهای عمومی چه به زبان عربی و چه به زبان فارسی‌‌ می‌توانند 
آموزه‌‌‌‌های بسیار جالبی در مسائل اجتماعی و سیاسی برای ما باشند، همان‌طور ‌‌می‌تواند آموزه‌‌‌‌های 
خیلی خوبی باشند برای محصلینی که دنبال تخصص در فقه، اصول، فلسفه و کلام هستند و بخواهند 
نظریات این‌ها را بفهمند. سخنرانی‌های ایشان در فضای عام ‌‌می‌تواند خیلی درس‌های آموزنده‌ای در 

زمینه‌‌‌‌های سیاست و جامعه برای ما باشند.
ایشان حرف پادرهوا ‌‌نمی‌‌زد، حرف ایشان در سیاست، جامعه و در هر موضوعی و در هر جایی 
بر مبنای اصول وپایه‌‌‌‌های‌‌ علمی ‌و فکری و عقلانی استوار بود. بر این اساس، من تأکید ‌‌می‌کنم این 
‌‌سخنرانی‌ها خیلی ارزشمندند، باید جمع‌آوری شوند، از نوار‌‌‌‌ها بر روی صفحات کاغذ منتقل گردند 

و در اختیار مردم گذارده شوند.
برهانی: تشکر از جناب‌عالی که پیرامون برجستگی‌‌‌‌ها و ویژگی‌‌‌‌های بارز آیت‌الله محقق خراسانی 

روشنی‌‌‌ انداختید.



160 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

آری، همان‌طوری که فرمودید تک‌تک سخنرانی‌های آیت‌الله خراسانی و نیز دست‌نوشته‌‌‌‌های آ ن 
بزرگ‌مرد اسناد و آثار مهم و با ارزشی‌‌‌‌اند که باید تا به حال جمع‌آوری و دسته‌بندی‌‌ می‌شدند و به چاپ 
و نشر سپرده شده و ماندگار ‌‌می‌گردیدند. همین‌طور زندگی‌نامۀ پرافتخار و سیرۀ عملی و ‌‌علمی مرد 
میدان علم و عمل‌ ‌می‌بایست تهیه و تدوین ‌‌می‌گردید و در قالب یادواره و یادنامه در اختیار مردم قرار 
‌‌می‌گرفت و در کوتاه کلام بسیارسزاوار بود که توسط جامعۀ ‌‌علمی‌ و فرهنگی ما پیرامون شخصیت 

باعظمت علامه محقق خراسانی، کار عمیق و گستردۀ انجام ‌‌می‌شد.
اما با کمال تأسف جامعۀ ما برخلاف جوامع دیگر که از افراد عادی‌شان اسطوره ‌‌می‌سازند و 
قهرمان ملی و ‌‌علمی‌ درست ‌‌می‌کنند و الگوسازی‌‌ می‌نمایند، از کنار بزرگترینمفاخر ‌‌علمی‌ و قهرمانان 
ملی خویش با غفلت و بی‌تفاوتی‌‌ می‌گذرند. اکنون که نزدیک ده سال است از رحلت یکی از مفاخر 
‌‌علمی‌ ما آیت‌الله محقق خراسانی‌‌ می‌گذرد، نه کسی دربارۀ ایشان سخنی گفته و نه صاحب‌قلمی‌ 
مطلبی نوشته، شخصیت علامه محقق کم‌کم از ذهن‌‌‌‌ها محو ‌‌می‌شود، ‌‌سخنرانی‌ها و دست‌نوشته‌‌‌‌های 

او نزدیک به نابودی‌اند، این یک خسارت برای قشر فرهنگی جامعۀ ما است. 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 161

نقش محقق خراسانی در تأسیس 
نهاد مرجعیت در افغانستان

گفتگو با حجة‌الاسلام والمسلمین ناصر  اخلاقی یکاولنگی معاون دفتر آیت‌الله 
محقق کابلی در قم.1

مقدس  نهاد  بنیان‌گذاری  ایشان  دیرین  آروزهای  و  بلند  اهداف  از  یکی  خراسانی  محقق  آیت‌الله 
مرجعیت در افغانستان بود و قبل از هرکسی ثمرات و فواید اجتماعی، سیاسی، فرهنگی و اقتصادی 
این نهاد ‌‌علمی‌ و معنوی را در سرزمینی که مردمان آن از این موهبت الهی بی‌بهره بودند، درک کرده و 
فهمیده بود و در طول عمر پربارش تلاش ورزید تا به این هدف نایل آید. او همواره به حلقات ‌‌علمی 
‌افغانستانی هشدار می‌داد که باید این سدها که افغانی نمی‌تواند کتاب بنویسد، افغانی نمی‌تواند درس 

1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی و اسدالله جعفری و حاجی اکبری 28/ 5/ 1388.



162 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

خارج بگوید، افغانی نمی‌تواند مجتهد بشود شکسته شود و به شاگردانش نیز توصیه می‌فرمود که 
به انگیزۀ اجتهاد و مرجعیت درس بخوانند و می‌گفت: افغانستان مظلوم و حرمان‌دیده باید دارای 
مجتهد جامع‌الشرایط و مرجع تقلید شود. ایشان از این‌که خمس کفن یک پیرزن فقیر و دربه‌در شیعۀ 
افغانستانی به مراجع نجف و قم واصل می‌گردید؛ در حالی‌‌ که طلاب افغانی در مدرسه‌های داخل 
افغانستان با شکم‌های گرسنه درس می‌خواندند، ناراحت می‌شد و از این‌که مردم مؤمن و متدین 
افغانستان در مسائل و احکام شرعی دست نیازش به سوی خارج دراز بود غصه می‌خورد و از این‌که 
تبلیغات سوء، جبر زمان و شرایط خاص نژادی، ملیتی و جغرافیایی یک روحیۀ خودکم‌بینی و عدم 
اعتماد‌به‌نفس شدید در بین علمای طراز اول ما به وجود آورده بود، سخت رنج می‌برد و در جواب آن 
عالم بزرگواری که گفته بود، اگر ما افغانی‌ها مجتهد شویم، کی از ما تقلید می‌کند. گفته بود اگر شما 
رسالۀ عملیه بنویسید، من اولین کسی هستم که از شما تقلید خواهم کرد. بنابراین، ایشان از همان 
زمان‌هایی که در نجف بود ضروت تشکیل نهاد مرجعیت در افغانستان را حس می‌کرد و عملًا هم در 
همین راستا حرکتی را آغاز نمود و بی‌وقفه کوشید و با موانع جدی مبارزه کرد تا این‌که در اوائل دهۀ 
هفتاد این حرکت معنوی به مقصد رسید و رایت سبز اجتهاد و مرجعیت بر قلب آسیا به اهتزاز درآمد 
و حضرت آیت‌الله العظمی‌ محقق کابلی دام ظلّه بر مسند مرجعیت تکیه زد. به این ترتیب آیت‌الله 

محقق خراسانی به یکی از اهداف بزرگش دست یافت.
یکی از علمای بزرگوار کشور ما که در ‌‌سال‌های اخیر عمر آیت‌الله خراسانی با ایشان در سنگر 
مرجعیت همکار و همگام بوده، حجة‌ الاسلام والمسلمین جناب حاجی آقای اخلاقی معاونت محترم 
دفتر حضرت آیت‌الله العظمی محقق کابلی دام ظله العالی در قم ‌‌می‌باشد. ایشان از اولین زمانی‌ که 
نهاد مقدس مرجعیت شکل گرفت و حضرت آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی این مسئولیت سنگین را 
به دوش کشید، جهت تحکیم و استواری پایه‌های این نهاد نوپا آیت‌الله خراسانی را یاری رسانید و در 
جریان جزئیات تلاش‌‌‌‌‌ها و کوشش‌‌‌‌‌های آن بزرگ‌مرد در این رابطه بود. ما جمعی از دوستان تصمیم 
گرفتیم که با ایشان گفتگویی ترتیب دهیم و این جزئیات را از زبان ایشان بشنویم. در یکی از روزهای 
تابستان 1388 خبردار شدیم که ایشان تازه از افغانستان برگشته و در مشهد است، در تلاش شدیم 
که گفتگویی انجام دهیم که خوشبختانه توفیق رفیق شد و با همکاری برادر عزیز ما جناب آقای 
غلام‌حسن اکبری زمینۀ این گفتگو در منزل ایشان فراهم گردید، متن ذیل حاصل این گفتگو است.

1. محقق خراسانی در نجف
جعفری: جناب حاجی آقای اخلاقی ابتدا صحبتی کوتاهی راجع به این‌که چگونه با آیت‌الله محقق 

خراسانی آشنا شدید، داشته باشید، سپس ما سؤالات‌مان را مطرح می‌کنیم.
اخلاقی: من تلاش و فعالیت دوستان را شنیدم که می‌خواهند در رابطه با احیای شخصیت ‌‌علمی 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 163

‌و فرهنگی آیت‌الله محقق خراسانی کار کنند و شخصیت ایشان را در تاریخ احیا کنند و آثار ‌‌علمی 
آیت‌الله  از  تاریخ بشوند، بسیار مسرور و خوشحال شدم. شناخت من  ایشان ماندگار  ‌و فرهنگی 

خراسانی تقریباً شناخت دو مرحله‌ای است.
در مرحلۀ اول من در نجف اشرف، طلبۀ ابتدایی بودم و آیت‌الله خراسانی یکی از شخصیت‌‌‌‌های 
برجسته و شاخص حوزۀ علمیۀ نجف اشرف به شمار می‌رفت. در نجف همگام و همکار امام خمینی 
بود. من پای جلسات سخنرانی ایشان ‌‌می‌‌رفتم و در چند ماه رمضان ایشان در حوزۀ علمیۀ نجف در 
مدرسۀ قوام سخنرانی داشت از اول ماه مبارک رمضان تا آخر به طور مرتب سخنرانی می‌کرد و من از 

آن‌جا با ایشان آشنایی پیدا کردم.
1. 1. محقق خراسانی و منبر خطابه

من معتقدم که آیت‌الله خراسانی از نظر خطابه و مراحل تبلیغی، شخصیت اول در حوزۀ علمیۀ نجف 
در بین عرب و عجم بود. بنده چندین جلسه حضور آیت‌الله العظمی ‌سید محمدباقر صدر را در 
مدرسۀ قوام پای منبر آیت‌الله خراسانی شاهد بودم که می‌آمد و به عنوان یک مستمع از فیوضات و 

برکات ‌‌علمی ‌و تبلیغی ایشان بهره می‌برد.
2. 1. دعوت برای اعزام محقق خراسانی به کویت

یک نکتۀ بسیار جالب من با واسطه شنیدم که از طرف شیعیان کویت از آیت‌الله العظمی ‌خویی در 
نجف درخواست شده بود که یک مبلغ توانا که هم عالم باشد و هم مبلغ و توانایی پاسخ‌گویی شبهات 
با اعضای دفترشان  برابر مخالفین داشته باشد، بفرستد. سرانجام آیت‌الله ‌خویی  را در کویت در 
تشکیل جلسه داده و فرموده بودند: خطیبی که هم در عرصۀ ‌‌علمی ‌توانمند باشد و هم در عرصۀ 
تبلیغی و به دو زبان عربی و فارسی مسلط باشد، غیر از شیخ محمدعیسی محقق افغانی کسی دیگر 
را سراغ نداریم. تعبیر آیت‌الله ‌خویی این بوده که: ما در بین عرب و عجم در حوزۀ علمیۀ نجف خطیب 
و مبلغ توانا غیر از شیخ عیسی محقق افغانی نداریم. این درخواست به ایشان پیشنهاد شده بود، ولی 

ظاهراً ایشان نپذیرفته بود.
3. 1. ویژگی‌های محقق خراسانی

لازم می‌دانم به این نکته اشاره کنم، همان‌طوری که می‌دانید آیت‌الله محقق خراسانی یک مجتهد 
مسلّم بود. من این مسأله را از حضرت آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی پرسیدم ایشان فرمودند: آیت‌الله 
خراسانی مجتهد مسلم است. توجه دارید بین فقها و مجتهدین، مجتهد دوبعدی کم داریم که هم 
در عرصۀ ‌‌علمی ‌صاحب‌نظر و صاحب‌فتوی باشد و هم در عرصۀ تبلیغ و فرهنگ زبان گویای جهان 
اسلام و تشیع باشد. آیت‌الله محقق خراسانی این ویژگی را داشت. بین مجتهدین و علما در مسائل 



164 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اصولی و فقهی صاحب‌نظر بود. در واقع هم مجتهد بود و هم در عرصۀ تبلیغی و فرهنگی بسیار 
توانمند بود.

ما امروز در عصر فعلی مثلًا حضرت آیت‌الله ‌وحید خراسانی را داریم، ایشان هم فقیه نامدار و 
اصولی چیره‌دست و در عین حال خطیب بسیار توانا است. معظم‌له در نجف اشرف یکی از خطبای 
معروف و مشهور بود که از حوزۀ علمیۀ نجف به کویت می‌رفت. حالا شما می‌دانید که در جلسات 
درس اصول و فقه که ایشان دارد به مناسبت‌های تاریخی و مذهبی سخنرانی‌ها بسیار ‌‌علمی ‌و پربار 
می‌نماید. من در طول سه دهه‌ای که در حوزه‌‌‌‌های علمیه بودم دو مجتهد را با این ویژگی دیدم که 
یکی حضرت آیت‌الله وحید خراسانی است و دیگری هم آیت‌الله محقق خراسانی که هم مجتهد و 
صاحب‌نظر بود در مسائل فقهی و اصولی و در عین حال، خطیب بسیار توانا بود و به دو زبان عربی 
و فارسی سخنرانی می‌کرد. می‌شود این را یکی از ویژگی‌های آیت‌الله خراسانی برشمرد. این مرحلۀ 

اول شناخت من از ایشان بود که بعضی از ویژگی‌های ایشان را عرض کردم.
4. 1. محقق خراسانی و شناخت مسائل روز

جعفری: با بزرگان دیگری که راجع به آقای خراسانی ‌‌صحبت‌ داشتیم در مورد آشنایی ایشان با آیت‌الله 
شهید محمدباقر صدر تأکید داشتند و شهید صدر از نوادری بود که بسیار خوش‌فکر و نواندیش بود 
و تفکرات جدیدی داشت، هم تفکرات حوزوی شیعی داشت و هم با علوم روز آشنایی داشت، از 
طریق کتاب‌هایی که در مصر چاپ می‌شدند و در نجف می‌آمدند. حالا با توجه به این مسأله شما 
از نواندیشی‌‌‌‌های محقق خراسانی راجع به علوم روز معمول آن زمان یک تصویری اگر برای ما ارائه 

بدهید ممنون می‌شویم.
اخلاقی: البته در آن رابطه من چون آن زمان طلبۀ مبتدی بودم و تازه جامع‌المقدمات را می‌خواندم 
و در عرصه‌‌‌‌های ‌‌علمی ‌نه در جلسات درس استاد حضور داشتم و نه آن شناخت لازم را از مرحوم 
آیت‌الله خویی و شهید آیت‌الله صدر داشتم. الآن وجداناً بر این باورم که ایشان از نظر ‌‌علمی ‌و از 
نظر شناخت مسائل روز، می‌شود گفت با ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌های آیت‌الله شهید صدر نزدیک بود؛ یعنی روی 
شناختی که آیت‌الله شهید صدر و آیت‌الله ‌خویی از آیت‌الله خراسانی داشتند و این‌که آیت‌الله شهید 
توانمند که  به عنوان یک عالم و خطیب  ایشان را  آیت‌الله ‌خویی  یا  ایشان می‌آمد  پای منبر  صدر 
پاسخ‌گوی نیازهای جامعۀ کویت باشد، تشخیص داده و انتخاب می‌کند. به طور طبیعی از انتخاب 
آیت‌الله خویی این‌گونه نتیجه می‌گیریم که آیت‌الله محقق خراسانی در آن زمان پاسخ‌گوی نیازهای 
زمان بوده و از علوم روز، فلسفه، کلام و معارف اسلا‌‌می‌ شناخت جدیدی داشت که آن زمان آیت‌الله 

خویی و آیت‌الله صدر روی همین ویژگی‌‌‌‌های آیت‌الله خراسانی عنایت ویژه داشته‌اند.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 165

5. 1. محقق خراسانی و ارتباط با شهید صدر
جعفری: آیا رابطۀ آیت‌الله خراسانی با شهید صدر رابطۀ استاد و شاگردی بوده یا یک نوع تعامل ‌‌علمی 

‌و فکری با هم داشته‌اند؟
آن  از کسی هم نشنیدم که  ندیدم و  البته من خودم  به خاطر دارم،  اخلاقی: آن طوری که من 
مرحوم پای درس ایشان شاگرد بوده و بنده بر این باورم که رابطۀ آیت‌الله محقق خراسانی با آیت‌الله 
شهید صدر بیشتر رابطۀ ‌‌علمی ‌بوده، نه رابطۀ استاد و شاگردی، حالا ممکن است در مقطع‌‌‌‌هایی از 
محضر ایشان استفاده کرده باشد، ولی به عنوان یکی از شاگردان معروف آن بزرگوار نام برده نشده، 
چون شاگردان معروف آیت‌الله صدر از هم‌شهری‌‌‌‌ها آیت‌الله استاد صالحی مدرس، آقای شیخ جواد 
عا‌لمی‌ یکه‌ولنگی و بعضی از افاضل دیگری که فعلًا در قید حیات نیستند؛ مثل آیت‌الله مرحوم سید 
ابوالحسن فاضل و ... بودند. من نشنیده‌ام که آیت‌الله محقق خراسانی از شاگردان برجستۀ ایشان 
بوده، من آیت‌الله خراسانی را با شهید صدر معاصر می‌دانم و بیشتر رابطه بین این دو شخصیت رابطه 

‌‌علمی ‌بوده است.
2. محقق خراسانی و تلاش برای تثبیت مرجعیت

جعفری: آیت‌الله محقق خراسانی سفرهای تبلیغی زیادی را برای ترویج و تثبیت مرجعیت آیت‌الله 
محقق کابلی داشتند و اگر خطابه‌‌‌‌های داغ و آتشین ایشان در جهت ترویج مرجعیت، امروزۀ ما 
مرجعیت آقای محقق کابلی را به این حد از مقبولیت نداشتیم، حضرت‌عالی در اکثر سفرها مثل سفر 
پاکستان و سفرهای داخل ایران همراه ایشان بودید،‌ راجع به سفرهای ایشان در داخل ایران مقداری 

صحبت فرمایید تا به سفر ایشان به پاکستان برسیم.
دعوت از آیت‌الله محقق کابلی برای پذیرش مرجعیت

اخلاقی: همان‌طوری که اشاره فرمودید من هم بر این باورم آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی که این 
جرأت را به خود داد، عامل اساسی و محرک اصلی ایشان آیت‌الله محقق خراسانی بود، حتی اگر به 
خاطر داشته باشید در جلسات روزهای اول که در مشهد در محضر آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی 
بار نمی‌رفت، حتی در جلسه‌ای که آیت‌الله  و آیت‌الله محقق خراسانی بودیم، آیت‌الله کابلی زیر 
خادم‌حسین فاضل ورسی و جمعی از شورای مدرسین از قبیل استاد فصیحی و استاد خلیل بودند، 
دربارۀ مسألۀ مرجعیت بگومگو شد، بالاخره علما و دانشجویان مشهد به شکل هیأت‌هایی می‌آمدند 
و دارای سخنگو بودند و تقاضا می‌کردند که شما رسالۀ عملیه بنویسید. من یادم نمی‌رود در جلسه‌ای 
آیت‌الله محقق ‌کابلی به آیت‌الله خراسانی فرمود: شما واجد شرایط هستید رسالۀ عملیه بنویسید. 
این بود: شما  آیت‌الله محقق خراسانی فرمود: نه شرایط من غیر از شرایط شما است و تعبیرش 



166 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ویژگی‌هایی دارید: یکی از ویژگی‌ها سیمای ملکوتی حضرت‌عالی است، این سیما و چهرۀ ملکوتی 
برای مرجعیت بسیار زیبنده است. ثانیاً از نظر مرد‌‌می‌ شما موقعیت اجتماعی بالایی دارید، شما 
از جهاتی شایستۀ تصدی مرجعیت هستید. روی‌هم‌رفته استخاره‌ای شد و ایشان هم مرجعیت را 

پذیرفت.

ین برای ترویج مرجعیت 3. گام‌های آغاز
1. 3. محقق خراسانی و دیدار با علمای قم

ما اولین سفر را از مشهد مقدس آغاز کردیم، چند نفر از علمای مشهد مقام معظم مرجعیت را 
همراهی می‌کردند؛ آیت‌الله خراسانی در رأس بود، آقای فهیمی‌ بلخاب، استاد خلیل، استاد فصیحی 
و استاد نهضت یکه‌ولنگی بودند. ما مجموعه‌ای که از قم بودیم، اولین سفر را به طرف قم رفتیم. 
اولین جلسه‌ را ما طلبه‌‌‌‌های یکه‌ولنگ در منزل حاجی آقای خطیبی تشکیل دادیم. بنده، حاجی 
آقای خطیبی، آقای حلیمی و آقای فاضل از علمای یکه‌ولنگ بودند. ما چهار نفر در مرحلۀ اول 
یک‌صد‌و‌بیست نفر از چهره‌های شاخص و نخبگان روحانیت افغانستان را در حوزۀ علمیۀ قم دعوت 
کردیم، از نظر کمی و کیفی جلسۀ بسیار با‌شکوه بود. آیت‌الله محقق خراسانی نیز حضور داشت، ابتدا 
بنده روی مسألۀ مرجعیت مقداری صحبت کردم و بعد عنان سخن را به آیت‌الله خراسانی دادم. ایشان 
در این رابطه از ضرورت ظهور مرجعیت بسیار صحبت مستدل، تحلیلی و مستوفی داشت. برکات و 
ثمرات مرجعیت و توانایی ‌‌علمی آیت‌الله العظمی ‌کابلی را برشمرد. در آن جلسۀ ‌‌علمی ‌اکثر نخبگان 
حضور داشتند، ما به یک دست‌آورد کلانی رسیدیم که اکثریت اعضای جلسه که از نخبگان جامعۀ 

افغانستان بودند، مسألۀ مرجعیت و اقدام ایشان را صحه گذاشتند.
اکثریت علما و چهره‌های شاخص حوزۀ علمیۀ قم را گرفتیم.  از آن جلسه ما نظریات  بعد   
مقداری ارادۀ ما قوی‌تر شد. آیت‌الله خراسانی مصمم بود و مصمم‌تر شد و بالاخره ده روز در قم 
ماندیم، بعد سفرهای اصفهان و بندرعباس پیش آمد، در این مدت آیت‌الله خراسانی در منزل آیت‌الله 

العظمی ‌کابلی بود.
یک شب من آیت‌الله محقق خراسانی را در منزل خودم دعوت کردم، از ایشان به عنوان یک 
وظیفۀ شرعی سؤال کردم: استاد! شما فعلًا مجتهد هستید و باید مجتهد را اهل خبره تعیین کند. 
حالا ما به این کاروان ملحق شدیم، آیا شرعاً مشکلی پیدا نمی‌کنیم؟ آیا واقعاً آیت‌الله ‌محقق کابلی به 
نظر شما فقیه جامع‌الشرایط و جایز التقلید است؟ آیت‌الله خراسانی فرمود: آقای اخلاقی! من در این 
ده روزی که در قم منزل معظم‌له اقامت داشتم، طی این ده روز من صبح‌‌‌‌ها قبل از صبحانه با آیت‌الله 
کابلی نبرد ‌‌علمی ‌داشتم. تعبیر آیت‌الله خراسانی این بود که آیت‌الله کابلی در فقه و اصول قهرمان 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 167

است. ایشان می‌فرمود: طی این ده روز من با آیت‌الله منتظری، آیت‌الله مکارم شیرازی، آیت‌الله سید 
محمد شیرازی، آیت‌الله صانعی و... مباحثه ‌‌علمی ‌داشتم.

آیت‌الله محقق خراسانی می‌فرمود: آقای صانعی و آقای مکارم و بقیه بزرگان حوزۀ علمیۀ قم در 
نبرد ‌‌علمی ‌کوتاه آمدند و آن طوری که من انتظار داشتم پاسخ‌گو نبودند. ایشان فقط روی آیت‌الله 
منتظری حساب داشت و به من اطمینان داد که شما انشاءالله در این مسیر با ایمان و اعتقاد حرکت 
کنید،‌ آیت‌الله ‌کابلی از نظر فقهی و اصولی پهلوان است و هیچ کمبودی از دیگر فقها و مراجع تقلیدی 
که در حوزۀ علمیۀ قم مشغول تدریس هستند ندارد، جز این‌که افغانی و از مردم محروم هزاره است که 
این عیب حساب نمی‌شود. لذا من با ارشادات و رهنمایی‌های آیت‌الله محقق خراسانی مصمم شدم 
و در این مسیر بودم و بعد از این جملاتی که ایشان فرمودند، من صددرصد با ایمان و عقیده حرکت 
کردم و تا این لحظه که در محضر شما عزیزان هستم، با اعتقاد کار کردم و آیت‌الله خراسانی ما را به 

تمام معنا در این مسیر تشویق کرد.
2. 3. محقق خراسانی و دیدار با علما و مهاجرین اصفهان

بعد، اصفهان رفتیم و آن‌جا هم جلسه‌ای از طرف علمای افغانستان برگزار شد و استقبال خوبی شد. 
استاد خراسانی صحبت بسیار مفصلی داشت و در آن سخنرانی از آیت‌الله سید سرور واعظ حرفی به 
میان آمد. یکی از ویژگی‌‌‌‌های آیت‌الله خراسانی این بود که بسیار دید وسیع داشت و از منطقه‌گرایی 
سخت متنفر بود. آن‌جا نقدی بر شهید آیت‌الله واعظ داشت که ایشان وقتی نجف آمد علمای بهسود 
را تقسیمی داد. آیت‌الله خراسانی فرمود: من به آیت‌الله واعظ انتقاد کردم که شما باید همۀ علمای 
افغانستان را مساعده می‌دادی و اگر نداشتی اصلًا نمی‌دادی، شما چرا سید الافغانیین نباشید که سید 

البهسودیین باشی.
آیت‌الله خراسانی دارای دید وسیع بود و این نظر بلند را داشت نسبت به آیت‌الله ‌محقق کابلی 
منطقه‌ای  فرامنطقه‌ای فکر می‌کند، فکرشان محدودیت  ایشان  و می‌گفت  عنایت خاصی داشت 

ندارد، از نظر تقوا، عدالت و از نظر مسائل ‌‌علمی ‌یک شخصیت واجدالشرایط است.
3. 3. محقق خراسانی و دیدار با مهاجرین بندر‌عباس و تهران

سپس به بندر‌عباس رفتیم، در آن‌جا مراسم و جلساتی برگزار شدند و مطالبی که ارائه داده شدند 
تقریباً همان مطالب گفته‌شده در جلسات قم و اصفهان تکرار گردیدند تا به تهران برگشتیم. در تهران 
در مرقد حضرت امام خمینی مراسمی ‌از سوی مهاجرین و علمای افغانستان برگزار شد و استقبال 
رسمی ‌در حرم امام خمینی از ما به عمل آمد تا دوباره به قم برگشتیم و مسألۀ رسالۀ عملیۀ آیت‌الله 
محقق کابلی شروع شد و آیت‌الله محقق خراسانی طی ده روز در مرحلۀ اول و ظاهراً ده روز دیگر 



168 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

در مرحلۀ دوم که از بندرعباس آمدیم در قم اقامت داشت و آیت‌الله محقق کابلی از نظریات و افکار 
ایشان کاملًا استفاده کرد.

4. اهداف و افق نگاه محقق خراسانی
نکتۀ جالب و قابل توجه این است که آیت‌الله محقق خراسانی یک آدم هدفمند بود. من از ایشان 
پرسیدم حاجی آقا شما قبلًا 30 سال در خدمت امام خمینی بودید و با مجلس اعلای عراق کار 
از آرزوهای من مسألۀ  ایشان گفت: یکی  این جوری تصمیم گرفتید؟  کردید، چطوری یک مرتبه 
مرجعیت در افغانستان بود. این را من از قول یکی از علمای نجف که از شاگردان آیت‌الله خراسانی 
است، نقل می‌کنم، ایشان می‌گفت: بعد از آن‌که حوزۀ علمیۀ نجف توسط بعثی‌‌‌‌ها منحل شد و آیت‌الله 
خراسانی حوزۀ درسی‌شان یک حوزۀ بسیار پرباری بوده، در یکی از جلسات درسی‌شان اعلام کرده 
بود که من تصمیم دارم حداقل پنجاه نفر مجتهد برای افغانستان تربیت کنم و تحویل جامعه بدهم و 

شاگردانش را تشویق می‌کرد که با انگیزۀ اجتهاد و مرجعیت درس بخوانید.
 آیت‌الله خراسانی فرمود: یکی از آرزوهایم این بود که مرجعیت در افغانستان مطرح شود. من سی 
سال در خدمت امام بودم، ده سال برای مجلس اعلای شیعیان عراق تلاش کردم و بقیۀ عمرم را وقف 
می‌کنم برای شیعیان مظلوم افغانستان که مسألۀ مرجعیت در افغانستان تثبیت شود و مرجعیت برکات 

و ثمرات زیادی در عرصه‌های سیاسی، فرهنگی و اقتصادی دارد.
آیت‌الله خراسانی شخصیت بسیار هدفمندی بود و حتی مشکلاتی هم برای ایشان از جاهایی 
خلق شدند و ایشان به تمام معنا آمادگی داشت و به این باور بود که اگر زمینۀ ماندن در خراسان هم 
برای من نباشد، حاضرم در افغانستان در کنار آیت‌الله کابلی بروم تا این مرجعیت تثبیت شود و جا 

بیفتد و مردم ما از این حرمان ‌‌علمی ‌و فرهنگی نجات پیدا کند.
5. محقق خراسانی و تلاش برای گسترش حوزۀ مرجعیت

جعفری: یکی از اهدافی که آیت‌الله خراسانی راجع به مرجعیت در افغانستان تعقیب می‌کرد، با توجه 
به آن اهداف از آیت‌الله محقق کابلی تبلیغ کرد، عبارت از این بود که مرجعیت در افغانستان منحصر 
به افغانستان نشود، بلکه در لبنان، سوریه و جاهای دیگر نیز رواج پیدا کند و به تعبیر ایشان باید 
مرجعیت آیت‌الله کابلی جهانی شود. آیا تا به حال که چند سال از مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی 
می‌گذرد، عملًا اهداف و آرزوهای آیت‌الله خراسانی برآورده شده‌اند؟ نظر شما به عنوان نماینده و 

یکی از مسؤلین دفتر آیت‌الله کابلی در قم در این مورد چیست؟
اخلاقی: چیزی که شما فرمودید من هم در ذهنم هست، طرح آیت‌الله محقق خراسانی این بود 
که باید در کابل حوزۀ علمیه‌ای باشد که طلاب کشور‌های آسیای میانه، هند و پاکستان آن‌جا جلب 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 169

بشوند و کابل باید یک مرکز ‌‌علمی ‌نامدار تاریخی باشد، این یکی از اهداف محقق خراسانی بود. البته 
مرجعیت فعلی در افغانستان فراگیر شده است و عزیزانی که افغانستان رفته‌اند متوجه شده‌اند که در 
جاهایی که کمتر مقلدین را ایشان دارد، پنجاه درصد است. اکثر مناطق هفتاد هشتاد درصد مقلد 
معظم‎له هستند. از جمله دایکندی، بهسود، یکه‌ولنگ و بامیان اکثرا مقلد حضرت آیت‌الله العظمی 

‌محقق کابلی هستند.
اما این‌که در بیرون از افغانستان فراگیر نشد، ممکن است علل و عواملی داشته باشد: یکی از 
علّت‌‌‌‌ها ممکن است این باشد که مدیریت لازم که باید و شاید می‌شد در این رابطه نشد، جنبۀ تبلیغات 
ضعیف بوده؛ اما به نظر من عامل عمدۀ مسأله این است که این واقعیت را باید قبول کنیم که مسألۀ 
ملیت و جغرافیا فعلًا در جهان اسلام و جهان تشیع مطرح است و شما می‌بینید که در عراق یا در ایران 
حتی‌الامکان سعی می‌کنند که از یک مرجعیت خودی که از همان ملیت و همان کشور و مملکت 
است تقلید بکنند، در ابتدا که مسألۀ مرجعیت آیت‌الله کابلی مطرح شد، ما شنیدیم که در بعضی 
از خطبه‌‌‌‌های نماز جمعه قم می‌گفتند مرجعیت باید ایرانی و در ایران باشد، حتی بعضی از دوستان 
می‌گفتند که در این‌جا مرجعیت آقای سیستانی هم نفی شده است. من معتقدم این مسأله در ایران و 

هم‌چنین در عراق و لبنان مطرح است.
1. 5. محقق خراسانی و سفر به پاکستان

جعفری: راجع به سفر آیت‌الله خراسانی به پاکستان، بفرمایید ایشان در چه تاریخی از ایران وارد 
شدند؟ پاکستان 

اخلاقی: دقیق یادم نیست، ظاهراً تابستان سال 1372 بود آیت‌الله ‌محقق کابلی مشهد بود و ما 
هم از قم به مشهد آمدیم. معظم‌له مأموریت داد شما در رکاب آیت‌الله خراسانی به پاکستان بروید. من 
پذیرفتم آیت‌الله خراسانی هم پذیرفت. سفر برنامه‌ریزی شد، من به عنوان این‌که پیشاپیش بروم زمینۀ 
ورود ایشان را فراهم کنم تا آیت‌الله خراسانی در پاکستان خوب استقبال شود. زاهدان رفتم و از آن‌جا 
با یک بلوچ سوار بر موتور خود را به مرز پاکستان رساندم و از طریق مرز تفتان وارد پاکستان شدم. 
آیت‌الله خراسانی گذرنامه گرفت و برای ایشان بلیط پرواز تهران ـ کراچی صادر شد. ما دوسه هفته 
قبل از تابستان سال 1372 کویته رفتیم، از آن‌جا به کراچی رفتیم با بچه‌هایی که مقیم کراچی بودند، 
هماهنگی کردیم برای این‌که آیت‌الله خراسانی در کراچی خوب استقبال شود و اقامتگاه ویژه‌ای در 
نظر گرفته شد. آن‌جا برادران مهاجر ما، برادران دارای تابعیت پاکستان روی‌هم‌رفته شیعیان آن‌جا 
همکاری خوبی کردند و رسالۀ عملیۀ ایشان توسط مهاجرین در کراچی چاپ شد. زمانی که من با 
آیت‌الله خراسانی به پاکستان رفتیم تعداد پنجاه جلد رساله را در قم زیراکس کردیم، ولی اولین بار در 

کراچی به تعداد هزار جلد چاپ شد.



170 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

2. 5. استقبال باشکوه از هیأت در کویتۀ پاکستان
سپس من از کراچی به کویته رفتم تا زمینۀ ورود ایشان را در کویته فراهم نمایم. اولین کاری که کردم 
گفتم بهترین موتری که در اختیار مردم هزاره‌گی است، باید در اختیار آیت‌الله خراسانی قرار دهیم و با 
یک تشریفات خاصی ایشان را از فرودگاه کویته به محل اقامت‌شان منتقل کنیم. آن‌جا شخصی به نام 
حاجی عظیم دایزنگی بهترین موتر را داشت. برادران گفتند حاجی عظیم دایزنگی اگر همکاری بکند 
یک موتر بسیار پیش‌رفته دارد. یکی از طلبه‌‌‌‌های کویته به من گفت ایشان روحیۀ خاصی دارد و ممکن 
است به شما توهین کند. من گفتم اشکال ندارد چون ما مسیری را که می‌پیماییم هدف داریم و در 
این مسیر اگر توهین هم شدیم، مسأله‌ای نیست. خلاصه شب رفتیم منزل حاجی عظیم دایزنگی و در 
خانۀ ایشان را زدیم و حاجی با زیرپیراهنی آمد. سلام کردم بسیار سرد جواب سلامم را داد. گفت چه 
کار دارید؟ من گفتم با شما کاری دارم که می‌خواهم پنج دقیقه در خانه با شما صحبت کنم. حاجی 
دایزنگی گفت من با شما کار ندارم. خلاصه ایشان این جوری با ما برخورد کرد و ما برگشتیم و رفیق 
طلبه‌ام گفت: من به شما گفتم که برخورد خوبی نمی‌کند، گفتم اشکال ندارد، حالا شما این مساله را 

به کسی نگویید من از حاجی دایزنگی ناراحت نیستم. 
گفتم در کویته موتر خوب بعدی از کیست؟ گفتند از حاجی نورمحمد صراف. خودم نرفتم کسی 
را فرستادم به خانۀ نورمحمد صراف که از اقوام جاغوری بود. گفتیم آیت‌الله خراسانی وارد کویته 
می‌شود شما لطف کنید موتر خود را فردا در اختیار ما قرار بدهید و ایشان خواستۀ ما را اجابت کرد و 
موتر را با راننده در اختیار ما قرار داد. فردای آن روز حدود یک‌صدوپنجاه موتر و وسایل نقلیه از طرف 
تنظیم نسل نو هزاره، نفاذ فقه جعفری، حوزۀ علمیه کویته، دفتر حزب وحدت اسلا‌‌می ‌افغانستان و 
مجموعه‌‌‌‌های مرد‌‌می‌ آماده شد و به سوی فرودگاه کویته راه افتادیم و استقبال بی‌نظیری از آیت‌الله 
خراسانی صورت گرفت. ایشان در فرودگاه کویته با استقبال گرم علما و مردم مؤمن کویته مواجه شد. 
ایشان را در جایگاهی که قبلًا در نظر گرفته بودیم، منتقل کردیم و مدتی را در آن مهمانخانه اقامت 
داشتیم. استقبال خیلی خوب بود؛ علما، اساتید دانشگاه در کویته، منورین و فرهنگی‌های آن‌جا 

دسته‌دسته و گروه‌گروه به دیدار و ملاقات آیت‌الله خراسانی ‌‌می‌آمدند.
3. 5. دیدار مردم با محقق خراسانی در کویته پاکستان

در سفری که در کویته داشتیم، من یک خاطرۀ بسیار شیرین از آیت‌الله خراسانی دارم؛ این‌که آیت‌الله 
خراسانی عرق قومی‌شان بسیار بالا بود و از این ناحیه واقعاً آدم کم‌نظیری بود. در یک جلسه به 
خاطر دارم اکابر و روشنفکران و شخصیت‌های سیاسی و نظا‌‌می‌ و جنرال‌های ارشد کویته به شکل 
دسته‌جمعی آمدند به حضور آیت‌الله خراسانی و یک نفر به عنوان سخنگو از سوی آن‌ها به هیأت 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 171

ایشان دور چشمانش حلقه زد و  آیت‌الله خراسانی خیر مقدم گفتند. دیدم اشک‌های  و شخص 
قطرات اشکش ریخت و گفت یکی از آرزوهایم این بود که مردم شیعه و هزاره‌های محروم به این 
مقام و موقعیت اجتماعی، سیاسی و فرهنگی برسند. الحمد لله فعلًا می‌بینم شما در کویته یک 
موقعیت اجتماعی، سیاسی و نظا‌‌می‌ خوبی دارید و در عرصه‌های سیاسی، فرهنگی و نظا‌‌می‌ مطرح 
هستید. ایشان از بس در رابطه با محرومیت این قوم از نظر تاریخی رنج برده بود و آن چیزی که ایشان 
در کویته دید، برای ایشان واقعاً یک چیزی تازه بود و ما هم از آن جلسات لذّت بردیم. از افسران 
عالی‌رتبه، آقای جعفری یک افسر بسیار ورزیده، متدین و قوم‌دوست بود. محفل آن روز یک جلسۀ 
بسیار باشکوه و ماندگار در تاریخ بود. آیت‌الله محقق خراسانی از جلسات بهره‌برداری خوبی کرد و 
مرجعیت آیت‌الله ‌محقق کابلی را بسیار به شکل زیبا مطرح کرد و جا هم افتاد. در همان جلسه و 
جلسات دیگری که من و آیت‌الله خراسانی رسالۀ آیت‌الله کابلی را به مردم می‌دادیم، یادم هست وقتی 
رساله را به یک پیرمرد دادیم، ایشان آن را مثل قرآن روی دستش گرفت، اول به چشمانش کشید و 
بوسید و اشکش جاری شد و گفت: خدایا شکر که زنده ماندیم و دیدیم که آزره )هزاره( هم مجتهد 

شد.
4. 5. محقق خراسانی و تلاش برای تشکیل شورای ملی هزاره

در کویته حضور آیت‌الله محقق خراسانی بسیار پربار بود و تصمیمات و پیشنهاداتی بود که یک 
شورای ملّی هزاره تشکیل شود و نماز جمعه باشکوه برگزار گردد. در این رابطه آیت‌الله خراسانی 
متمایل بود که مجلس شورای ملی هزاره تشکیل شود و تمام تلاش ما این بود که برادران تنظیم، 
تحریک نفاذ فقه جعفری، علمای کویته، امام جمعه و شخصیت‌‌‌‌های فرهنگی و نظا‌‌می‌ را جمع کنیم 
و یک شورای ملی هزاره فراگیر تشکیل شود. متأسفانه در این راستا موفق نبودیم به خاطر تشتت و 

نفاق‌هایی که در بین حلقات آن‌جا وجود داشت، سرانجام آیت‌الله خراسانی به این هدف نرسید.
مدت سه ماه آن‌جا بودیم و سفرهای زیادی به این طرف و آن طرف انجام دادیم. حیدر آباد، 
کراچی، سنگر و بعضی شهرستان‌های کوچکی که در آن‌جا از شیعیان مهاجر افغانستانی و شیعیان 
بو‌‌می ‌پاکستانی بودند رفتیم بالاخره تلاش‌ها مستمر بود،‌ ما در آن‌جا دستاورد خوبی داشتیم. من 
معتقدم که مرجعیت آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی با حضور آیت‌الله خراسانی در پاکستان تثبیت شد.

5. 5. محقق خراسانی و احزاب قومی هزاره
جعفری: در سفر آیت‌الله محقق خراسانی به پاکستان جنب‌و‌جوش، شور و هیجان قومی و مذهبی 
عجیبی میان مردم ایجاد شد؛ اما پس از مدتی آیت‌الله محقق کابلی از ایشان می‌خواهد که به ایران 

بازگردد، علت قضیه چه بوده است؟



172 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اخلاقی: داستان از این قرار بود که سران تنظیم نسل نو هزاره خدمت آیت‌الله خراسانی آمدند 
و از ایشان درخواست کردند که مقر ایشان در خانۀ تکه‌دار بابه‌ علی، یکی از ارکان تنظیم باشد؛ 
روی ملاحظاتی ما با ایشان نظر موافق نداشتیم. اولا رفتن ایشان به سمت جریان خاص سیاسی 
با بی‌طرفی مرجعیت سازگار نبود؛ چون توصیۀ آیت‌الله ‌محقق کابلی این بود که با همۀ احزاب و 
جریان‌ها رابطه داشته باشید؛ دعوت‌ها و سخنرانی‌های تمام احزاب و تشکل‌ها را اجابت کنید، در 
عین حال مستقل باشید و وارد بر هیچ یکی از احزاب نشوید، حتی حزب وحدت اسلا‌‌می‌ که آن زمان 

معظم‌له رئیس شورای نظارت حزب وحدت اسلا‌‌می‌ افغانستان بود.
ثانیاً؛ تنظیم نسل نو هزاره آن زمان با علما و حلقه‌های مذهبی رابطۀ حسنه نداشت، رفتن به 
سمت تنظیم سوژۀ تبلیغاتی بر علیه مرجعیت نو‌ظهور برای مغرضین به وجود می‌آورد. همین‌طوری 
هم شد، بعد از رفتن آیت‌الله خراسانی با آن جریان خاص تبلیغات گسترده‌ای در داخل و خارج شروع 
گردید که این مرجعیت ریشۀ دینی و مذهبی ندارد، مرجعیت قو‌‌می‌ و ملی است. خیلی‌ها با صراحت 
در حوزۀ علمیۀ قم و مشهد مقدس می‌گفتند مرجعیت آیت‌الله ‌محقق کابلی ساخته و پرداختۀ تنظیم 
گین در سال 1372 اولین دفتر  نسل نو هزاره و سازمان نصر است. به خاطر این‌گونه تبلیغات زهرآ
مرجعیت که در حوزۀ علمیۀ قم افتتاح گردید، آیت‌الله ‌محقق کابلی این‌جانب را به عنوان مسئول دفتر 
قم تعیین فرموده بودند؛ ولی از آن‌جایی که من از نظر فکری با سازمان نصر نزدیک بودم، گرچه تعهد 
حزبی نداشتم، در عین حال با مرجع بزرگوار تقلید این حقیقت را در میان گذاشتم که اگر من مسئول 
دفتر باشم، تبلیغات مغرضین عینیت خارجی پیدا می‌کنند. بنابراین، مصلحت ایجاب می‌کند که 
حاجی آقای عارفی مسئول دفتر باشد من معاونت را می‌پذیرم. این طرح پذیرفته شد، لذا از آن زمان 

تا این لحظه‌ به عنوان معاونت دفتر معظم‌له مشغول خدمت می‌باشم.
روی این دو محذور سیاسی و اجتماعی مرجعیت با رفتن ایشان با تنظیم نظر مساعد نداشت. 
خلاصۀ کلام شب آخری که در کویته در خانۀ حاجی محمد‌حسین نرمک بودیم تا ساعت یک‌و‌نیم 
شب روی این موضوع بحث کردیم. از همان‌جا با آیت‌الله ‌محقق کابلی تماس گرفتیم، معظم‌له فرمود 
رفتن آن‌جا مصلحت نیست، مغرضین مارک می‌زنند؛ ولی آقای خراسانی فرمود آقای اخلاقی من 
خودم مجتهدم، این‌جا طبق نظر خود عمل می‌کنم، نه طبق نظر حضرت آیت‌الله ‌محقق کابلی و 
جناب‌عالی. علامه خراسانی طبق آن احساس ظریف قو‌‌می‌ای ‌که داشت، درخواست آن‌ها را پذیرفت 
و تنظیمی‌ها ایشان را به مقر مورد نظر منتقل کردند و مرجعیت این را به مصلحت نمی‌دانستند؛ لذا 
حضرت آیت‌الله ‌محقق کابلی از ایشان خواست که به ایران بازگردد، آیت‌الله محقق خراسانی بعد 
از مراجعت از پاکستان با مسألۀ مرجعیت کما فی السابق تلاش می‌کرد و ارتباط ایشان با حضرت 

آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی مستحکم و پایدار بود.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 173

6. ارتباط آیت‌الله محقق کابلی و محقق خراسانی
آیت‌الله ‌محقق کابلی علاقۀ خاصی به آیت‌الله خراسانی داشت. این‌جا من یک خاطرۀ را خدمت 
شما عرض می‌کنم: آیت‌الله خراسانی یک تقاضای مالی داشت، من در خانۀ ایشان آمدم و ایشان از 
نظر مالی تهی‌دست بود و نیاز مبرم به مساعدت و همکاری آیت‌الله ‌محقق کابلی داشت. ایشان آن 
تقاضای مالی را با من در میان گذاشت و من با شخص آیت‌الله ‌محقق کابلی مطرح کردم. معظم‌له 
در ابتدا تقاضای مالی ایشان را اجابت نکرد، اتفاقاً در طبقۀ دوم دفتر قم یک شب بعد از نماز مغرب 
و عشا با آیت‌الله ‌محقق کابلی خلوت کردم و بسیار دوستانه صحبت کردم و گفتم: حضرت آیت‌الله! 
این مقام و موقعیتی که الحمد لله شما فعلًا دارید از ثمرات تلاش‌های آیت‌الله خراسانی است. گفتم 
حاجی آقا! من یک زمانی تهران آمدم در دفتر پاسداران جهاد، شما و آقای شیخ غلام‌حسین موحدی 
سنگتخت و آقای احسانی تمزان بودید، شما می‌خواستید یک مبلغ پولی را برای قومندان حاجی اسد 
که از قومندانان بسیار برجستۀ پاسداران جهاد در زابل و جوان بسیار نیرومند بود بفرستید، آن‌جا شما 
به من اطمینان نکردید و جلسه‌ تشکیل دادید که پول را از دست آقای اخلاقی بفرستیم یا نه؛ من از 
طرف سازمان تبلیغات اعزام می‌شدم در آن سفر برای تبلیغات در جبهه به ولسوالی چخانسور رفتم، 
سرانجام شما تصمیم گرفتید آن مبلغ را از دست من بفرستید. آن شبی که در دفتر پاسداران جهاد 
بودم، دیدم شما، آقای موحدی و آقای احسانی هر نفر یک دانه کمپل و پتوی عسکری داشتید، آن را 

چهارقد کرده زیر سر گذاشتید و همان‌جا استراحت نمودید.
گفتم حاجی آقا! یاد شما هست. من یک زمانی در دفتر پاسداران این منظره را دیدم و امروز 
به لطف و عنایت و توجهات خاصه حضرت بقیة الله ارواحنا له الفدا، تلاش علما، برادران طلبه و 
اخصاً با فداکاری آقای خراسانی شما فعلًا در جایگاه بسیار رفیعی رسیدید که امروز آقای احسانی 
دایکندی، استاد موحدی و دیگران می‌آیند در برابر شما زانو خم می‌کنند و دست شما را می‌بوسند و 
به این بوسیدن‌ها افتخار می‌کنند، آن جایگاه شما با امروز قابل مقایسه نیست، این موقعیت اجتماعی 
و معنوی که خداوند برای شما داده به عنوان یک چهرۀ شاخص و متنفذ فعلًا مطرح هستید و هشتاد 
درصدی از علما و مؤمنین افغانستان از شما اطاعت می‌کنند این عنایت خدا بوده »تعزّ من تشاء و 
تذّل من تشاء«؛ در عین حال این کار یک زمینه‌سازی می‌خواست، بهترین زمینه را آیت‌الله خراسانی 
ساخت، اگر ایشان نبود شما به این مقام و موقعیت نمی‌رسیدید، اگر تأییدات آیت‌الله خراسانی نبود، 
من حقیر هم در کنار شما نبودم، ایشان کمر ما و رفقای دیگر را بست. تقریباً نیم ساعت صحبت 
اثر خاصی گذاشت در آن جلسه فوراً  کردم، ‌‌صحبت‌ها بسیار خالصانه و از روی عقیده بود یک 
خواستۀ مالی آیت‌الله خراسانی با توجه به ضعف مالی ایشان همان شب برآورده شد. ما آن مبلغ را 

حواله کردیم ایشان منزلی را که داشت ترمیم کرد.



174 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

1. 6. مساعدت و همکاری آیت‌الله محقق کابلی با محقق خراسانی
روی‌هم‌رفته یک ارتباط بسیار عمیق و تنگاتنگ بین آیت‌الله ‌محقق کابلی و آیت‌الله خراسانی بعد 
از جریان پاکستان وجود داشت، گرچه دست‌هایی بودند که می‌خواستند تنش‌هایی به وجود بیاورند 
که الحمد لله این مسأله نشد؛ چون من و آقای خطیبی و دوستان دیگر بودیم و در این زمینه تلاش 
کردیم. به عقیدۀ ما تمام دار و ندار آیت‌الله ‌محقق کابلی، آیت‌الله خراسانی را می‌دانستیم؛ لذا به ایشان 
ارادت و عنایت خاصی داشتیم تا زمانی که ایشان در قید حیات بود، ارتباط حسنه بود و گاه‌گاهی 
که نیازهای مادی پیدا می‌شد، ما نیازهای مادی ایشان را به طور ویژه حل می‌کردیم، گاهی از طریق 
آیت‌الله ‌محقق کابلی و گاهی از طریق مهاجرین، من و آقای خطیبی تلاش می‌کردیم که مشکل 
مالی ایشان را حل کنیم. زمانی که ایشان به رحمت الهی رفت، هیأت ویژۀ پنج نفری از سوی آیت‌الله 
‌محقق کابلی پیام آوردیم و در مراسم تدفین ایشان شرکت کردیم که شاید شما در آن جلسات بودید و 

پیام آیت‌الله ‌محقق کابلی در رابطه با ارتحال آن عالم مجاهد و فرزانه قرائت گردید.
جعفری: راجع به سفر آیت‌الله خراسانی به پاکستان، آیا آیت‌الله محقق کابلی به ایشان دستورداده 

بود یا از آن‌جا دعوت شده بود؟
اخلاقی: ایشان از سوی آیت‌الله کابلی به پاکستان سفر کرد و از آن‌جا دعوت نشده بود. این 
طرح از طرف خود آیت‌الله محقق کابلی بود که هیأتی به پاکستان بفرستد و در ترکیب آن هیأت آقای 
خراسانی در رأس انتخاب شد و بقیۀ دوستان اعلام آمادگی نکردند. من با عشق و علاقۀ خاص با 
ایشان همسفر شدم؛ چون ایشان مشوق ما بود. خلاصه این هیأت دو نفره بود که من از طریق مرز 

زاهدان تفتان وارد پاکستان شدم و آیت‌الله خراسانی از تهران با هواپیما آمد.
جعفری: آقای خراسانی علاوه بر دیدارهایی که با مردم و علما داشت، با شخصیت‌های سیاسی 

و نظا‌‌می‌ و دولتی هزاره دیدارهایی داشت یا نه؟
اخلاقی: ایشان به دیدار کسی نرفت، ولی آن‌ها آمدند از جمله آقای جعفری که یک جنرال است 
و رتبۀ بسیار بالایی دارد و در کویته آدم بسیار مؤثری است، حتی بلوچ‌ها هم روی ایشان حساب 
می‌کنند. همین‌طور شخصیت‌های دیگری که در چوکات حکومت ایالتی بلوچستان آن‌هایی که از 
ملیت ما بودند، همه آمدند منتها اسامی‌شان از یادم رفته‌اند و از همۀ این‌ها معروف‌تر آقای جنرال 

جعفری بود.
7. محقق خراسانی و علمای کویتۀ پاکستان

جعفری: استقبال علما از آیت‌الله محقق خراسانی چطور بود؟
آن‌جا  علمای  چون  نکردند  استقبال  می‌رفت  انتظار  که  طوری  آن‌  علما  متأسفانه  اخلاقی: 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 175

وابستگی‌هایی به این طرف و آن طرف دارند و استقبال لازم را که ما انتظار داشتیم نداشتند، گرچه در 
ابتدا خوب بود، دعوت کردند و به دیدار آیت‌الله خراسانی آمدند؛ ولی این‌که زمینه‌های سخنرانی در 
مساجد و تکایایی که مربوط به علما بودند، فراهم شود متأسفانه فراهم نشد و ما یکسری تحقیقاتی 
را که داشتیم، معلوم شد که آن‌ها ارادۀ به تمام معنا از خودشان ندارند و در بین آن‌ها دست‌هایی کار 
می‌کنند و بنا دارند که مسألۀ مرجعیت حضرت آیت‌الله العظمی ‌کابلی پررنگ در پاکستان مطرح 

نشود.
جعفری: مردم هزاره در پاکستان با گرایش‌های بسیار تند و افراطی اسلامی و قومی هستند، 
بعضی از گروه‌ها تصویر موهوم از روحانیت و مرجعیت داشتند، حال به سفر آیت‌الله محقق خراسانی 
به آن‌جا و نوع تبلیغی که ایشان می‌کردند، این نگاه‌ها تا چه حد تغییر کرد و سفر آقای محقق خراسانی 

راجع به روشن شدن تصویر علما و مرجعیت در نظر این نوع از گروه‌ها چگونه بود؟
اخلاقی: با رفتن آیت‌الله خراسانی و جلسات سخنرانی را که ایشان در این رابطه‌ها داشت، بسیار 
مشروح و مستدل بودند. هشتاد درصد نگاه‌ها و دیدگاه‌ها عوض شدند. استقبال بسیار خوب بود 
همۀ گروه‌ها و جناح‌های سیاسی با افکار و اندیشه‌های متفاوتی که داشتند، در این رابطه همه آمادگی 
داشتند و تقریباً یک امیدی برای آن‌ها به وجود آمده بود. در این رابطه هیچ شک و تردیدی نبود که 
با روشنگری آیت‌الله خراسانی یک دید نو و نگاه نو در عرصۀ مرجعیت و علما به وجود آمده بود. از 
طرفی چون عرق قو‌‌می‌ در آن‌جا در حد بالا مطرح است به این باور رسیده بودند که یک شخصیت 
‌‌علمی ‌که از خود ما است و اقدام کرده، حمایت از این مرجعیت وظیفۀ شرعی، ملی و قانونی ما است. 
خلاصه استقبال از مرجعیت از طرف احزاب و گروه‌های سیاسی خیلی خوب بود، کم و کسری که ما 

داشتیم از طرف بعضی علمای منطقه بود که ملاحظاتی داشتند.
1. 7. سخنرانی‌های محقق خراسانی در پاکستان

برهانی: اگر ممکن است قدری دقیق‌تر صحبت کنید که ایشان در پاکستان چند سخنرانی، چند 
مصاحبه و چند نشست و گفتگوی ‌‌علمی ‌داشت؟

اخلاقی: سخنرانی‌های مهمی ‌که داشت دو سخنرانی را یادم هست، یک سخنرانی در امام‌بارۀ 
دیگری که جمعیت  داشتند و جلسۀ  امام‌باره شرکت  آن  در  توجهی  قابل  بود که جمعیت  نچاری 
باشکوهی شرکت کرده بودند، در تالار تنظیم گرفته شده بود. در آن جلسه بیشتر نخبگان فرهنگی 
و چهره‌‌‌‌های شاخص هزاره‌ها از شخصیت‌های سیاسی، نظا‌‌می‌ و ملکی حضور داشتند و مهمترین 
جلساتی که در کویته داشتیم، همین دو جلسه بود؛ اما جلساتی که با علما و شخصیت‌های علمی، 
فرهنگی و نخبگان جامعۀ هزاره داشتند، این جلسات در محدودۀ ده و دوازده نفری بودند هم در 
سطح خواهران و هم در سطح برادران و از این نوع جلسات ‌‌علمی ‌روزانه چهار یا پنج جلسه با ایشان 



176 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

برگزار می‌شد و مجموعه‌های دانشگاهی و حوزوی در قالب این جلسات با آیت‌الله خراسانی ملاقات 
می‌کردند.

برهانی: آیا کسی را داشتید که این جلسات و نشست‌‌‌‌ها را فیلم‌برداری کند، ضبط نماید و گزارش 
تهیه کند یا خیر؟

اخلاقی: ما تیم فیلم‌برداری و گزارشگر ویژه نداشتیم، ولی جلسات مهمی‌که در امام‌باره نچاری، 
دفتر حزب وحدت و در تالار تنظیم و... برگزار شده بود، همه فیلم‌برداری شده است. من معتقدم 
برادران تنظیم و دیگران آن نوارها را حفظ کرده‌اند، ولی متأسفانه ما آن نوارها را فعلًا در اختیار نداریم.
اکبری: حاجی آقای اخلاقی! همان‌گونه که گفته‌اند تاریخ تکرار می‌شود، بعضی از اتفاقات و 
جریان‌ها در سیر تحولات و تاریخ ملت‌ها چنان شبیه هم بوده و همانندی دارند که انسان به محض 
تصور این جمله به تصدیق آن می‌پردازد؛ از جمله در سفر پرثمر مرحوم آیت‌الله خراسانی که به همراهی 
جناب‌عالی در پاکستان صورت گرفت، جریانی پیش آمد که به عنوان یک نقطۀ ابهام و یا در بینش 
بعضی به صورت یک اتهام راجع به شخصیت آن مرحوم ابراز گردیده است. تلقی حقیر از این قضیه با 
توجه به این مقدمه این است که پذیرفتن پیشنهاد تنظیمی‌ها و سرانجام رحل اقامت افکندن آیت‌الله 
خراسانی در مقر آن‌ها که یقیناً برخلاف تمایل شما به عنوان همکار و همسفر و برخلاف نظر آیت‌الله 
‌کابلی صورت گرفت، این حرکت باعث شد که انگشت اتهام خیلی‌ها به سوی ایشان نشانه رود و 
گفتند که ایشان ساده‌لوحی به خرج داده و فریب زبان چرب و نرم آن‌ها را خورده و کلا به دام تنظیمی‌ها 
افتاده است. ولی با توجه به بینش بلند و عمیق ‌‌علمی ‌و اعتقادی و منش رهبری و هدایت‌گری آن 
مرحوم این مسألۀ مرا به یاد برهه‌ای از تاریخ انقلاب اسلا‌‌می ‌ایران می‌اندازد که عینیت و همانندی 
این دو موضوع را مرتبط کرده و با هم پیوند می‌زند و آن این‌که: در بین روحانیون پیشتاز و انقلابی در 
کنار مرحوم امام آیت‌الله طالقانی بود، آن مرحوم در برخورد به مسائل با سعۀ صدر و دید باز و نظر 
وسیع برخورد می‌کرد و این اخلاق ویژۀ ایشان باعث شده بود که تعدادی از روشنفکران غیرحوزوی 
که بعضاً التقاطی هم فکر می‌کردند، نقطۀ تلاقی بین علمای مبارز حوزه و روشنفکران دانشگاه واقع 
گردد، کما این‌که در یکی از مطبوعات آن زمان با مهندس بازرگان مصاحبه انجام داده و سؤال شده 
بود که چرا شما و دکتر شریعتی و جلال آل احمد و دیگران از بین روحانیون با آیت‌الله طالقانی گرم 
می‌گیرید و مراوده و ارادت دارید؟ بازرگان در پاسخ گفته بود که من از یک اخلاق ایشان خوشم 
می‌آید که آقای طالقانی اخلاق روحانی ندارد، بعدها که مشکل و معضلۀ کردستان پیش آمد، امام با 
درایت خاصی که داشت ایشان را برای حل‌وفصل و برطرف شدن آن چالش به وجودآمده در کردستان 
گمارید و خیلی برای از بین بردن آن چالش و خشکاندن ریشۀ نفاق تلاش به خرج داد و توفیقات 
زیادی هم به دست آورد و بعدها خودش در سخنرانی‌ای گفت که من چنان با این جوجه کمونیست‌‌‌‌ها 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 177

گرم گرفتم که حتی امام به من شک کرد و فرمود شما خیلی بیش از اندازه توی این‌ها جلو رفته‌اید،‌ 
من در جواب گفتم اماما! از تمام ترفندها استفاده کردم، شاید این جوجه کمونیست‌‌‌‌ها را متنبّه کرده به 

شاهراه هدایت بکشانم نه این‌که خود در آن‌ها هضم شوم.
عین همین قضیه را در برخورد آیت‌الله خراسانی با فرهنگیان و جوانان تنظیم در پاکستان شاهد 
بودیم که بعضی ابراز نظرهایی نابه‌جا از طرف محافل روحانی و بعد مرد‌‌می ‌ابراز گردید، آیا شما که 
شاهد صحنه بودید در این قضیه با حقیر هم عقیده‌اید یا دلیل و توجیه دیگر دربارۀ این موضوع دارید؟
اخلاقی: آن‌چه را شما فرمودید احتمال آن هست و ممکن است آیت‌الله خراسانی همین انگیزۀ 
آیت‌الله طالقانی را در رابطه با تنظیم نسل نو هزاره داشته است، منتها ایشان این را به ما ابراز نکرد. 
اگر در جلسات خصوصی اظهار می‌کرد که ارتباط با این‌ها با این انگیزه یک ضرورت است و هدف 
ما این است که این‌ها را ارشاد کنیم و انحرافاتی احیاناً اگر در مسائل اعتقادی داشته باشند در راه 
راست هدایت‌شان کنیم، طبیعی بود که ما می‌پذیرفتیم آیت‌الله ‌محقق کابلی هم این منطق را پذیرا بود.
این نکته را هم شما توجه داشته باشید این‌که می‌گویم آیت‌الله خراسانی از طرف علما آن طوری 
که باید و شاید استقبال می‌شد، نشد؛ یعنی یک استقبال آرمانی از طرف علما نشد و حرف‌های ایشان 
را در رابطه با مرجعیت نمی‌پذیرفتند، این هم به خاطر یک سری عوامل مرئی و نامرئی بود، نه این‌که 
از شخص آیت‌الله خراسانی استقبال نشده باشد و ایشان خدای ناکرده در یک انزوای اجتماعی قرار 
گرفته باشد، چارۀ جز این‌که در کانال تنظیم بیفتد نداشته باشد. نه اصلا چنین نبود به علاوه مرجعیت 
و نمایندگان معظم‌له مشکل اساسی با تنظیم نسل نو هزاره نداشتند. هدف اصلی مرجعیت بی‌طرفی 

از احزاب بود.
جعفری: جایگاه ‌‌علمی ‌و شخصیت والای دینی آیت‌الله محقق خراسانی، تعبد و تدین و سن و 
سالی که آقای خراسانی داشت، این ذهنیت را نفی می‌کرد، حالا چطور شد این ذهنیت به وجود آمد 
که آقای محقق خراسانی دارد در دام تنظیمی‌ها می‌افتد و ممکن است آنان از ایشان سوء استفاده کنند 

و مرجعیت به چالش کشیده شود، همین جایگاه ‌‌علمی ‌آقای خراسانی این ذهیت را نفی نمی‌کرد؟
اخلاقی: این فرمایش شما یک واقعیت است من شخصا هم بر این باورم و عینا همین دیدگاه 
و نظر حضرت‌عالی را دارم که شخص آیت‌الله خراسانی با آن‌ جایگاه ‌‌علمی‌ای ‌که داشت تأثیرپذیر 
نبود. از نظر اعتقادی و مسائل دینی همواره تأثیرگذار بود، منتها با توجه به شرایط آن زمان؛ با توجه به 
این‌که مرجعیت یک حرکت ‌‌علمی ‌و اعتقادی نوپا بود؛ با توجه به دست‌های مرموزی که در رابطه با 
تضعیف مرجعیت کار می‌کرد و می‌خواستند مرجعیت را در نطفه خفه کنند؛ با توجه به این ملاحظات 
جنبی، طبیعی بود که آن برنامه‌ها سوژۀ تبلیغاتی درست می‌شد و الا جایگاه ‌‌علمی ‌آیت‌الله خراسانی 
با آن قداست و تعبدی که داشت، در ذهن کسی نمی‌آمد که آیت‌الله خراسانی تأثیرپذیر باشد، ایشان 



178 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

همواره تأثیرگذار بود نه تأثیرپذیر.
خلاصه برنامه‌ها طوری بودند که مسألۀ مرجعیت را مرتبط کرده بود با تنظیم نسل نو هزاره و 
سازمان نصر افغانستان و ما از کانال‌های بسیار موثق شنیدیم که نسبت به همین حرکت مرجعیت 
خیلی از مسئولین جمهوری اسلا‌‌می‌ ایران را باورانده بودند که این حرکت یک حرکت قومی، نژادی، 
ملی و جغرافیایی است و گردانند‌گان این حرکت، تنظیم نسل نو هزاره در پاکستان و سازمان نصر 
افغانستان در ایران است. این‌ها در درون تشکیلات دفتر آیت‌الله ‌محقق کابلی افرادی هم دارند که 
افکار و اندیشه‌های‌شان را پیاده می‌کنند. این مسائل بودند و حتی ما این احتمال را می‌دادیم که 
بعضی از دوستانی که در قم در کنار ایشان بودند، از طریق بعضی نهادها موانع و مشکلاتی برای‌شان 
خلق بشوند که این‌ها نتوانند در این کاروان ادامۀ فعالیت داشته باشند. ما در جریان خیلی از جزئیات 

هستیم.
این مسأله یک واقعیت است نه تنها سازمان نصر یا تنظیم نسل نو هزاره، بلکه کشورهای غربی 
مطرح بود و حتی در بعضی نهادها این ‌طوری گزارش داده بودند که این‌جا پای استعمار در میان 
است، حتی مسألۀ آمریکا مطرح بود که بالاخره استعمار می‌خواهد این مرجعیت را به این شکل 
پروبال بدهد. حالا بعد از گذشت چهارده پانزده سال نهادهای جمهوری اسلا‌‌می ‌ایران که آن زمان 
با شک و تردید به مرجعیت در افغانستان می‌نگرستند، در ‌‌سال‌های اخیر یک مقدار حسن نظر پیدا 
کرده چون بعد از آن، تمام گزارش‌ها را دنبال و بررسی نموده‌اند، به این باور رسیده‌اند که این یک 
حرکت دینی، اعتقادی و ‌‌علمی ‌است نه حرکت قو‌‌می‌ وجغرافیایی. این حسن نظر تازگی‌‌‌‌ها پیدا شده 

است، ‌‌سال‌های اول ذهنیت‌ها بسیار خراب بود.
8. ویژگی‌های اخلاقی محقق خراسانی

برهانی: جناب‌عالی در سفرهای متعدد آقای خراسانی را همراهی کردید و تا حد زیادی با ایشان 
محشور بودید؛ اگر اخلاق و رفتار شخصی و کردارهای فردی و برخوردهای اجتماعی که با اقشار 

مختلف داشته‌اند و مورد توجه شما قرار گرفته و برای ما جالب باشد را بیان نمایید؟
تمام  که  بود  آد‌‌می‌  بود،  واقعا تجسم عینی اخلاق  نظر اخلاقی  از  آیت‌الله خراسانی  اخلاقی: 
خصوصیات و ویژگی‌های لازم برای یک عالم و روحانی را داشت و انسان بسیار متواضع، سلیم‌النفس 
و قانع بود. در بعضی از جلسات ما شاهد بودیم ایشان به ‌‌‌اندازه‌ای مؤدب بود که بعضی تذکراتی به 
یادم هست یک مورد بسیار سرّی و  آیت‌الله ‌محقق کابلی داشت، در جلسه مطرح نمی‌کرد. من 
محرمانه بود، ایشان به من پیشنهاد کرد بعد رفتیم منزل معظم‌له، آقای خراسانی به من گفت موضوع را 
با شخص ایشان مطرح می‌کنم بعد در اتاق خلوتی رفت و آن موردی را که می‌خواست، به ایشان تذکر 
داد. همین‌طور در جلساتی که علما حضور داشتند آیت‌الله محقق خراسانی بحث ‌‌علمی ‌که می‌کرد 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 179

حتی‌الامکان احتیاط می‌کرد با آیت‌الله ‌محقق کابلی خیلی جدی جر و بحث نکند؛ به خاطر این‌که 
عظمت و ابهت ایشان حفظ شود؛ اما در جلساتی که در منزل معظم‌له بود، بحث ‌‌علمی ‌خیلی داغ 
می‌شد. آیت‌الله خراسانی بسیاری از مسائل را نقد می‌کرد و به تعبیر خودشان می‌گفت: من صبح‌ها با 
آیت‌الله کابلی کمر می‌دهم و نبرد ‌‌علمی ‌می‌کنم و ایشان در اصول و فقه پهلوان است این در حالی بود 
که خودش مجتهد بود شاید از نظر ‌‌علمی ‌کم‌وکسری از حضرت آیت‌الله العظمی ‌محقق کابلی نداشت 
خود معظم‌له هم اجتهاد ایشان را تأیید می‌کرد. خلاصه تواضع آیت‌الله خراسانی با تمام اقشار برای ما 

یک الگوی حسنه است که من خاطرات بسیار شیرین در این رابطه از ایشان دارم.
9. محقق خراسانی الگوی نمونه

با توجه به این‌که یکی از اهداف این مصاحبه‌ها پیرامون شخصیت  اکبری: جناب آقای اخلاقی! 
آیت‌الله خراسانی ارائه دادن اسوۀ حسنه و معرفی کردن الگو و نمونۀ عینی، ‌‌علمی ‌و عملی برای ملت 
و مردم ماست بناء از مجموع شخصیت وجودی آن مرحوم کدام بعد از ابعاد آن دارای برجستگی 

خاص بوده و به عنوان الگوگیری پیشنهاد می‌کنید؟
 اخلاقی: من معتقدم آیت‌الله خراسانی از جهات و ابعاد گوناگون برای علما و طلاب جوان ما 

می‌تواند الگو باشد.
اول؛ از نظر علمی

ایشان در عرصۀ ‌‌علمی ‌آدم توان‌مندی بود و اهتمام خاص داشت. من در سفری که به بندرعباس 
می‌رفتیم در داخل هواپیما کنار ایشان بودم، گفتم حاجی آقا! در رابطه با سخنرانی شما چه توصیه‌ای 
می‌کنید و چه کار بکنیم که بر سخن گفتن مسلط شویم و مسلط بر واژه‌ها باشیم، ایشان فرمود که 
لغات و واژه‌ها را حفظ کنید و بعد مطالب چه ‌‌علمی ‌و چه تاریخی که مطالعه می‌کنید در قالب این 
لغات و واژه‌ها ریخته می‌شود و سخنرانی شما یک سخنرانی جمع‌وجوری از آب درمی‌آید. پس اولین 
جهتی که ایشان می‌تواند برای ما الگو باشد، در بعد ‌‌علمی ‌است که ایشان از این نظر هم توانمند بود و 
هم آدم جدی و تلاشگر و همیشه توصیه می‌فرمود که از نظر ‌‌علمی ‌خودتان را مجهز کنید. اگر از نظر 

‌‌علمی ‌توانمند نباشید ممکن است در یک مقطعی درخشش داشته باشید، ولی سرانجام می‌لغزید.
دوم؛ از نظر تبلیغ و خطابه

جهت دومی که ایشان می‌تواند برای علما مخصوصا برای طلبه‌های جوان ما الگو باشد، در بعد تبلیغ 
و خطابه است، ما علمای زیادی داشتیم که متأسفانه یک بعدی بوده‌اند. بعضی علمایی داریم که از 
نظر منبر و خطابه ید طولایی دارند، ولی از نظر ‌‌علمی ‌می‌لنگند یا بالعکس بعضی علمایی داریم که در 
عرصۀ ‌‌علمی ‌توانمند هستند؛ ولی از نظر فن خطابه و تبلیغ و سخنرانی ضعیف‌اند و محتوای ‌‌علمی ‌و 



180 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ما فی الضمیرشان را نمی‌تواند برای مردم و جامعه القا کنند. آیت‌الله خراسانی یک عالم دوبعدی بود. 
ایشان از این منظر هم الگوی خوبی است. علمای ما همان‌طوری که در عرصۀ ‌‌علمی ‌تلاش می‌کنند، 
در عرصۀ تبلیغ و خطابه و نویسندگی هم تلاش کنند. ایشان در عرصۀ قلم نویسندۀ بسیار توانا بود 
آثار گران‌قدر و گران‌سنگی از ایشان به یادگار مانده است که به همت والای شما عزیزان انشاء الله 

ماندگار تاریخ خواهند شد.
سوم؛ داشتن هدف

‌جهت سو‌‌می‌ که می‌تواند الگو باشد این است که آیت‌الله خراسانی یک عالم و یک مجتهد هدفمند و 
هدفدار بود. من معتقدم که ما در بین مجتهدین و علمای طراز اول مثل آیت‌الله خراسانی آدم دردمند 
و هدفمند کم داریم؛ یعنی مجتهدی که از نظر ‌‌علمی ‌به‌ ‌‌اندازۀ آیت‌الله خراسانی باشد داشتیم، ولی آن 
هدفمندی را نداشته است. ایشان آد‌‌می‌ بود مسئولیت‌پذیر و هدفمند و بسیار ‌‌‌اندیشۀ بالا داشت؛ پنجاه 
سال و صد سال بعد را فکر می‌کرد. من معتقدم از این زاویه هم آیت‌الله خراسانی یک اسوه و یک 
الگوی حسنه است. علمای ما به علاوه که در عرصه علمی، فرهنگی و تبلیغی توانمند باشند، هدفدار 

هم باشند و در زندگی هدف و آرمانی را دنبال و برای آن هدف و آرمان خطوطی را ترسیم بکنند.
جعفری: انسان‌هایی که هم در بعد اجتماعی و هم در بعد ‌‌علمی ‌و همۀ عرصه‌ها رشد کنند، بسیار 
اندک‌اند. همین‌طور در میان بزرگان علم کمتر شخصی را می‌بینیم که زبان عصر خود و زبان مخاطبان 
خود را خوب بفهمد، با توجه به سفرهای تبلیغی‌ای که با آقای خراسانی بودید، ایشان را از این نظر 

چگونه یافتید؟
اخلاقی: ایشان در بعد مخاطب‌شناسی، استثنایی بود، شرایط زمان و مکان را در نظر می‌گرفت، 
مخاطبین را در نظر می‌گرفت و سخنرانی‌های ایشان را در قم، خاتون‌آباد تهران، مرقد امام خمینی 
مسجد  در  ایشان  سخنرانی  یک  مثلا  متفاوت‌اند؛  کاملا  کنیم،  مقایسه  هم  با  اگر  بندرعباس  و 
اهل‌البیت)ع( قم داشت، آن سخنرانی بهترین سخنرانی آیت‌الله خراسانی بود که متأسفانه ما نوار آن 

را پیدا نتوانستیم مثل این‌که برادران خوب برنامه‌ریزی نکرده بودند.
من یک نکته را قبلا اشاره کردم که آیت‌الله خراسانی یک عالم و یک روحانی هدفدار و هدفمند 
بود و در عرصه‌های ‌‌علمی ‌و سیاسی ایشان بر این باور بود که ما در افغانستان باید در دو عرصه کار 
بکنیم؛ هم در عرصۀ سیاسی که ایشان به رهبری شهید مزاری معتقد بود، می‌گفت باید در عرصه 
سیاسی آقای مزاری تقویت شود، در عرصۀ ‌‌علمی ‌ آیت‌الله ‌محقق کابلی باید تقویت شود و این 
دو جریان ‌‌علمی ‌و سیاسی باید با هم مرتبط باشند و مثل دو بالی باشند برای تحرک جامعه در 

عرصه‌‌‌‌های سیاسی، فرهنگی و فقهی و در این مسیر هم صادقانه تلاش می‌کرد.
من یادم هست در جلسۀ سخنرانی‌ای که در خاتون‌آباد داشت، وقتی شهید مزاری و حزب وحدت 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 181

مطرح شد رشادت‌های آقای مزاری و دست‌آوردهای حزب وحدت را بیان ‌‌می‌کرد. تصویر ایشان 
خوب در ذهنم هست که مشت را گره کرده بلند می‌کرد و فریاد می‌زد: مزاری‌مزاری حمایتت می‌کنیم، 
مزاری رهبر ماست، محقق مرجع ماست. سخنرانی بسیار جالب سیاسی در خاتون‌آباد داشت که 

متأسفانه نواری که در آن جلسه برادران ضبط کرده بودند، در دسترس ما قرار ندادند.
جلسه‌ای که در قم در منزل آقای خطیبی داشتیم صدوبیست نفر از علمای طراز اول را در آن 
جلسه دعوت کرده بودیم، آیت‌الله خراسانی سخنرانی کرد و کاملا ‌‌علمی ‌و اجتهادی بود و آرای 
اکثریت علمای موجود در جلسه را متحول و متغیر کرد و در آن جلسه اکثریت متقاعد شدند و در 
کتاب »مرجعیت رمز بقاء تشیع« نظرات آن‌ها گنجانده شده است که عامل اصلی این تغییر و تحول 
همان سخنرانی ‌‌علمی ‌و تحلیلی آیت‌الله خراسانی بود. هم‌چنین در جلسۀ مسجد اهل البیت. این یک 
واقعیت است که سخنرانی‌های ایشان با توجه با وضعیت جلسه، با توجه به مخاطبین فرق می‌کرد و 
مخاطب‌شناسی خوبی داشت؛ لذا سخنرانی‌های ایشان متفاوت بودند. او با توجه به نیاز زمان و با 

توجه به افکار و اندیشه‌های مستمعین‌ صحبت می‌کرد.
10. محقق خراسانی و دیدار با مراجع قم

اکبری: فرمودید آیت‌الله خراسانی مدت ده روز در قم اقامت داشت و در این مدت به دیدن مراجع 
می‌رفت، حالا هدف ایشان این بوده که مراجع را متقاعد نماید تا با مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی 
ترازوی سنجش قرار بدهد و  از لحاظ ‌‌علمی ‌در  یا می‌خواست علما و مراجع را  مخالفت نکنند 

آیت‌الله کابلی را با آن‌ها مقایسه بکند؟
اخلاقی: من معتقدم آیت‌الله خراسانی در دهه‌ای که در قم اقامت داشت، در واقع می‌خواست 
ایشان را از نظر ‌‌علمی ‌با سایر مراجع مقایسه کند و این کار را هم کرد. ایشان به دیدار آیات عظام مکارم 
شیرازی، سید محمد شیرازی، منتظری، صانعی و... رفت. ایشان در مدت اقامت در قم بیشتر در 

بعد ‌‌علمی ‌یک حالت مقایسه‌ای آیت‌الله کابلی را با سایر مراجع داشت. 
من در آن شبی که آیت‌الله خراسانی در منزلم بود از ایشان کسب تکلیف کردم که اگر در این 
مسیر باشیم شرعا برای ما مسؤلیتی به وجود نخواهد آمد؛ یعنی واقعا بریء الذمه هستیم و شما تأیید 
می‌کنید؟ ایشان فرمودند بلی من در این دهه‌ای که این‌جا بودم صبح‌ها نبرد ‌‌علمی ‌داشتم و با آقایان 
مراجع قم با همه نشست داشتم، آقای محقق نجفی کابلی از نظر فقهی و اصولی قهرمان است. این 
تعبیر آیت‌الله خراسانی بود. ایشان بیشتر آن نظر را داشت در عین حالی که این حرکت را آغاز کرده 
بود، آیت‌الله کابلی را با سایر مراجع و فقهای فعلی مقایسه کند که بالاتر یا پایین‌تر است. ایشان 

می‌فرمودند: آیت‌الله ‌محقق کابلی از اکثر فقهای موجود بالاتر است.
برهانی: در پایان اگر کدام خاطرۀ زیبایی از آیت‌الله خراسانی دارید برای ما بیان نمایید.



182 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اخلاقی: خاطره‌های زیادی دارم و از جمله خاطرۀ شیرینی که از آیت‌الله خراسانی دارم همان 
اخلاق نیکوی ایشان است. در جلساتی که بودیم و مدتی که در قم، تهران، پاکستان و جاهای دیگر 
بودیم با ایشان هم‌اتاق بودم. ایشان به‌‌‌اندازۀ با ما صادقانه و خودمانی و طلبگی برخورد می‌کرد که انگار 
من با آیت‌الله خراسانی یک طلبه هم‌مباحثه و هم‌حجره هستم. ایشان به‌‌‌اندازه‌ای تواضع و فروتنی و 
اخلاق نیکو داشت که ما را شرمنده می‌کرد و بعضی واژه‌ها و تعبیراتی را نسبت به من داشت که الآن 

به زبانم نمی‌آید که تعبیرات ایشان را نسبت به خودم خدمت شما ارائه بدهم.
خلاصه تواضع و فروتنی و برخورد طلبگی ایشان با یک طلبۀ مثل من طوری بود که من فریفتۀ 
ایشان شدم و لذا وجدانا، اخلاقا و ایمانا برای خود وظیفه شرعی می‌دانستم که باید در رابطه با 
آیت‌الله خراسانی کار کنم و خواسته‌ها و نیازهای ایشان باید تأمین گردد. ایشان هم از ما تا آخر راضی 
بود؛ الآن هم در سفرهایی که به مکۀ معظمه و مدینه منوره مشرف می‌شوم، همیشه در زیر ناودان 
طلا نائب‌الزیاره‌ بسیاری از دوستان هستم و در رأس این دوستان آیت‌الله محقق خراسانی است. 
همین‌طور مرحوم صابری، مرحوم استاد فصیحی یکه‌ولنگی و استاد خلیل رحمت الله علیهم، از 
یاران بسیار صمیمی ما در سنگر مرجعیت بودند، همیشه به یاد دوستان هستم. آیت‌الله خراسانی در 
ذهن و باور ما جایگاه ویژه دارد و هیچ وقت ایشان را فراموش نمی‌کنم و خداوند روح‌شان را از ما 
شاد کند و امیدوارم انشاءالله راه خراسانی، مرام خراسانی و آرمان خراسانی توسط شما عزیزان در 

تاریخ ماندگار شود.
11. آغاز تأسیس نهاد مرجعیت

جعفری:‌ جناب‌عالی سال‌های طولانی در نهاد مرجعیت حضور داشتید و یکی از ارکان دفتر مرجعیت 
حساب می‌شوید، چطور شد به این کاروان پیوستید و به عنوان مبلغ مرجعیت قرار گرفتید؟1

اخلاقی: مرجعیت در افغانستان یکی از آرزوهای بسیاری از طلاب جوان ما بود و من نیز جزء‌ 
آن مجموعه بودم. آیت‌الله محقق کابلی رئیس شورای عالی نظارت حزب وحدت بود. وقتی ایشان 
در سال 1371 از کابل بازگشت، از سوی شورای مدرسین حوزۀ علمیه مشهد دعوت شدند. در رأس 
این شورا آیت‌الله فاضل ورسی، آیت‌الله خسروی، آیت‌الله ناصری، استاد فصیحی، استاد نهضت، 
استاد خلیلی پنجاب قرار داشتند. یک هیأت دوازده نفری از قم رفتیم که در آن هیأت آقایان حسین 
شفایی، خطیبی، موسوی ترکمن، صمدی جاغوری، شیخ کبیر محمدی و بنده حضور داشتم،‌ وقتی 
مشهد رسیدیم، مردم زیاد به استقبال ایشان آمده بودند، شعارها و پیام‌ها و پلاکاردها، هدف‌دار و در 
راستای مرجعیت ایشان بود. در واقع مرجعیت از این سفر آغاز شد، ‌سپس در کوی طلاب در منزل 
با نظارت شورای مدرسین از طلاب جوان تشکیل شد، مثل  حاجی برات مستقر شدیم، ستادی 

1. مصاحبۀ عبدالله جعفری با حجة‌ الاسلام والمسلمین ناصر  اخلاقی یکاولنگی، 14/ 9/ 1396.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 183

فهیمی بلخاب، ناصر شریفی،‌ قانع‌زاده و اعتمادی لعل و در رأس آیت‌الله خراسانی بود. از علمای 
منطقه، طلاب، دانشجویان و مهاجرین دسته‌دسته می‌آمدند و مسألۀ مرجعیت آن‌جا مطرح شد.

البته بعدا ما از دوستان شنیدیم این طرح از سوی شهید مزاری است، چون بعد از درگذشت 
آیت‌الله اراکی در رابطه با مسألۀ مرجعیت نظرات مختلف مطرح شدند. شهید مزاری در یک جلسه به 
آیت‌الله محقق گفته بود، مراجع فعلی حفظهم الله تعالی، شرایط افغانستان را درک نمی‌کنند، آشنایی 
با وضعیت افغانستان ندارند، شما یا آیت‌الله فیاض رسالۀ عملیه بنویسید که شرایط افغانستان را درک 
می‌کنید. به هر حال در مشهد از سوی شورای مدرسین مشهد و سایر طلاب و مردم اصرار بر این 
بود که شما رسالۀ عملیه بنویسید. ایشان ابتدا زیر بار نمی‌رفت، به آیت‌الله خراسانی گفت شما رساله 
بنویسید. آقای خراسانی گفت: مرجعیت ویژگی‌هایی باید داشته باشد. از جمله باید قوم خوب داشته 
باشد که من ندارم، من متولد خراسانم و آن‌جا کسی مرا نمی‌شناسد. دوم این‌که مرجع تقلید سیمای 
نورانی و زیبا داشته باشد، که حضرت‌عالی این دو ویژگی را دارید.‌ به علاوه سابقۀ علمی و عملی شما 

برای همه روشن است و جامعۀ تشیع نیاز به چنین مرجع تقلیدی دارد.
در هر صورت ایشان در مشهد مرجعیت را نپذیرفت، از آن‌جا به تهران بازگشتیم، هیأتی از فضلای 
مشهد مانند استاد نهضت، صابری سمرقندی،‌ فهیمی بلخاب،‌ آیت‌الله ناصری و استاد خلیل ایشان 
باقرآباد،  ایشان صورت گرفت، در  از  امام خمینی استقبال رسمی  را همراهی می‌نمودند. در حرم 
خاتون‌آباد، اصفهان و بندرعباس همراه ایشان رفتیم و آخر به قم آمدیم، در همه جا مسألۀ مرجعیت 
معظم‌له مطرح بود. در قم آیت‌الله خراسانی ده روز در منزل ایشان بود، بعد از اصرار زیاد و اقامت ده 

روزۀ آیت‌الله خراسانی سر‌انجام ایشان استخاره به قرآن گرفت،‌ خوب آمد و ایشان پذیرفت.
من یک شب آیت‌الله خراسانی را در منزل خود دعوت کردم و گفتم از نظر شرعی ما می‌توانیم با 
ایشان همکاری نماییم یا نه. ایشان فرمود: در محضر عام با ایشان بحث علمی نکردم تا ابهت ایشان 
در برابر علما حفظ شود، ولی ده روز است صبح‌ها با ایشان نبرد علمی داشتم، ایشان در زمینۀ فقه 
و اصول پهلوان است، من با آیات عظام سید محمد شیرازی و مکارم شیرازی بحث علمی داشتم، 
آیت‌الله کابلی از آنان اعلم است. همین‌طور با آیت‌الله منتظری بحث داشتم و ایشان واقعا شخص ملا 
و تواناست. این سخن ایشان کمر ما را بست و از نظر آیت‌الله خراسانی، آیت‌الله محقق کابلی فقیه 

جامع‌الشرایط و دارای صلاحیت فتوا و مرجعیت بود.
در مرحلۀ بعد سفر پاکستان پیش آمد و با آیت‌الله محقق خراسانی به پاکستان رفتیم. ایشان از 
تهران به کراچی رفت و من قاچاقی از طریق تفتان به کویته رفتم. زمینۀ سفر ایشان را در کویته فراهم 
کردم، سپس به کراچی رفتم و در آن‌جا در منطقۀ حسین‌ گود که مرکز هزاره‌هاست مستقر شدیم و در 
سایر مناطق هزاره‌نشین مانند صید آباد و سنگر رفتیم و آن‌جا هزار جلد رسالۀ آیت‌الله کابلی چاپ 



184 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

شدند. از آن‌جا دوباره به کویته آمدم تا زمینۀ سفر ایشان فراهم گردد. استقبال بسیار خوبی از ایشان در 
کویته به عمل آمد، علما و دفتر حزب وحدت، تنظیم نسل نو هزار، تحریک فقه جعفری، امام جمعه 
و... همکاری بسیار خوبی کردند و استقبال بی‌نظیری از ایشان در کویته صورت گرفت، حدود یک 

ماه در آن‌جا بودیم.
البته آن‌جا در رابطه با تنظیم نسل نو هزاره‌ قدری با ایشان اختلاف نظر پیش آمد، مشورۀ آیت‌الله 
کابلی و درخواست ما این بود که اگر تشکلی از ما دعوت کرد، دعوت‌شان را بپذیریم، ولی مقر ما 
مستقل باشد. وقتی از سوی تکه‌دار بابه علی یکی از بزرگان تنظیم نسل نو هزاره برای اقامت در 
منزل‌شان دعوت صورت گرفت، آیت‌الله خراسانی روی احساسات پاک قومی که داشت، دعوت 
ایشان را پذیرفته و به خانۀ تکه‌دار بابه علی از بزرگان تنظیم رفت. ما سعی کردیم از اقامت ایشان در 
منزل بابه علی ممانعت کنیم، موفق نشدیم. از آن‌جا با تبلیغات منفی مواجه شدیم، تنظیم بیشتر در 
نظر داشت به نحوی از این مسأله استفادۀ ابزاری کند و برای تشکیل مجلس ملی هزاره از ایشان بهره 
جوید. سرانجام ما آمدیم و آیت‌الله خراسانی یک ماه دیگر آن‌جا بود، وقتی ایشان به ایران بازگشت در 
ابتدا بیت آیت‌الله کابلی قدری با ایشان سرد برخورد کرد، ولی به مرور زمان رابطه ترمیم شد و دوباره 
ایشان جایگاه خاص خود را در بیت داشت تا به رحمت الهی پیوست. بنده در ترکیب هیأتی از سوی 
مرجعیت در مراسم تجلیل از آن عالم ربانی شرکت کردم و به همین مناسبت پیامی از سوی آیت‌الله 

العظمی کابلی صادر گردید که در مراسم قرائت شد.
البته در رابطه با تحکیم جایگاه مرجعیت به علاوه آیت‌الله خراسانی و شورای مدرسین مشهد،‌ 
نهاد دیگری که در رابطه با مرجعیت زیاد فعالیت کرد، جامعۀ روحانیت افغانستان در حوزۀ علمیۀ 
قم بود که همزمان با بحث مرجعیت به وجود آمد، افراد فعال آن حسین شفایی، شیخ طاهر محمدی 
دای‌میردادی، افتخاری و بنده بودیم. چاپ رساله و غلط‌‌گیری آن را ما بیشتر انجام دادیم. هم‌چنین، 
جزوه‌ای به نام ضرورت ظهور مرجعیت نشر کردیم. اثر دیگر مرجعیت »رمز بقای تشیع« است که 
مقدمۀ آن را جناب آقای استاد سرور دانش معاون فعلی رئیس جمهور نوشته است. بیشتر کارهای 
کتاب مذکور را ما انجام دادیم. در بازنویسی آن آقای علیزاده و آقای حسن‌جان احمدی ورسی با ما 
همکاری کردند. بعضی از مصاحبه‌ها مثل مصاحبه با آقای عالمی در پاراچنار از طریق تلفن انجام 
شد، تنها کسی که حاضر به مصاحبه نشد، آیت‌الله جوهری از عالمان جاغوری ساکن مشهد بود. 
بقیۀ علما همه همکاری کردند. البته این کار با زحمات زیاد صورت گرفت، چون در اوایل مرجعیت 
نگرانی زیاد بود در ابتدا کسی حاضر به مصاحبه نمی‌شد، سپس با چاپ آن موافقت نمی‌کرد، بعد از 
موافقت با چاپ از دادن عکس امتناع می‌کرد. البته جامعۀ روحانیت استمرار نداشت، چون آقای 
شفایی به مجموعۀ دیگر پیوست، ما و آقای محمدی و افتخاری به دفتر پیوستیم. مسئول فرهنگی 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 185

جامعۀ روحانیت آقای شفایی و همکار ایشان من بودم، ولی در مدت سه چهار سال فعالیت زیاد کرد. 
بنابر‌این، شورای مدرسین مشهد و جامعۀ روحانیت، طلاب قم در آغاز و استمرار مرجعیت نقش 

کلیدی داشتند.
12. تأسیس مراکز علمی

جعفری: یکی از کارهای ماندگار دفتر مرجعیت با همت و تلاش جناب‌عالی، تأسیس مرکز امام 
صادق)ع( در بامیان است. اگر ممکن است در این باره و سایر مراکز فرهنگی تأسیس‌شده توسط دفتر 
آیت‌الله توضیح دهید؛ این‌که در چه سالی شروع کردید، اهداف و انگیزه‌های شما با توجه به کثرت 

مراکز علمی در افغانستان، چه بوده است؟
1. 12. تأسیس مدرسۀ خاتم‌الانبیا در هرات

اخلاقی: آغاز کار ما در رابطه با ساخت و ساز مراکز فرهنگی از هرات شروع شد. سالی که حکومت 
طالبان ساقط شد، در اواخر 1381 با آقای خطیبی و عارفی دفتر کابل را افتتاح کردیم. در زمستان 
82 با مرحوم زکی دفتر مزار را افتتاح کردیم و در مراسم افتتاح آن آقای محقق وزیر پلان وقت را دعوت 
کردیم و سخنرانی جالب داشت. در سال 83 همراه آقای دانش و آقای عارفی دفتر هرات را افتتاح 
کردیم، مردم مهاجر هزاره در هرات منزوی بودند. مردم بومی هرات با مهاجرین برخورد غیردوستانه 
داشتند. آن‌جا دیدیم صرف وجود دفتر فایده ندارد، حداقل باید مرکزی ساخته شود تا مردم ما به مرور 
زمان صاحب هویت شوند، لذا در ابتدا همراه با آقای عارفی و آقای دانش یک منزل را اجاره کردیم و 
تعدادی از طلاب را حمایت مالی می‌کردیم. سید خیری از هراتی‌ها زمین مدرسه خاتم‌الانبیا را وقف 
کرده بود. ایشان در مشهد به حضور آیت‌الله محقق کابلی رسید، ابتدا هیأت امنا و تولیت تشکیل شد. 
سه نفر از طرف واقف و چهار نفر از طرف آیت‌الله کابلی که آقایان عارفی، دانش، فهیمی و من بودم. 
کار را شروع کردیم. فاز اول تمام شد. آقای شهرستانی نمایندۀ آیت‌الله سیستانی به هرات آمد و ما 
ایشان را به مدرسه بردیم کمکی از سوی ایشان صورت گرفت. بیشترین تلاش را در این مورد آقای 
دانش داشت، در قم از آیت‌الله محقق کابلی درخواست کرد یا شما ساخت‌وساز را به عهده بگیرید یا 
شهریه را، سرانجام آیت‌الله کابلی شهریه را به عهده گرفت و ما با تلاش و کوشش و تبلیغ در محلات 
هرات به جمع‌آوری کمک پرداختیم و این مدرسه را ساختیم که امروزه مدرسۀ نمونه شناخته می‌شود. 

مدرسۀ مذکور با مساحت هزار متر و در سه طبقه است.
2. 12. تأسیس مصلای هرات

بعد از ساخت مدرسه، در سال 1384 ـ 1385 مصلای خاتم‌الانبیا را به مساحت هزار متر مربع در 
جبرئیل شروع کردیم، ابتدا خیری در دفتر قم آمد که من شصت میلیون تومان دارم، می‌خواهم زمینی 



186 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

برای مسجد در افغانستان خریده شود. در این‌که کجا ساخته شود؟ من هرات را پیشنهاد کردم، آقای 
فهیمی ترکمن کابل را پیشنهاد داد،‌ کمی با هم بگو و مگو کردیم. حاجی حسین گفت:‌ شما بحث 
نکنید فردا آقا بعد از نماز صبح استخاره می‌کند. صبح خبرداد که استخارۀ هرات خوب آمد. من با 
آقای محمدعلی دانش در هرات تماس گرفتم و موضوع را صحبت کردم و از ایشان خواستم زمینی 
را آماده کند. ایشان این زمین را پیدا کرد، پول را حواله کردیم و این مسجد ساخته شد. بیش از یک 
میلیارد تومان در آن‌جا هزینه شده است. فعلا این مسجد بعد از مسجد گوهرشاد هرات بزرگترین 

مسجد در افغانستان است و برای دوازده هزار نمازگزار ظرفیت دارد.
البته در ابتدا بعضی از اعضای بیت نظر مساعد نداشتند و می‌گفتند شما میلیون‌‌ها تومان را هدر 
داده‌اید، ولی حالا یکی از افتخارات نهاد مرجعیت است و این مدرسه و مصلا در عرصۀ سیاسی 
و اجتماعی برای مردم ما هویت داده و مظهر وحدت مردم هزارۀ مهاجر گردیده است، مقر رهبران 

جهادی، محل سخنرانی‌شان آن‌جاست.
3. 12. تأسیس مدرسۀ باقریه در پلخمری

هم‌زمان با ساخت مصلی در هرات، سال 1384 وقتی آیت‌الله العظمی کابلی به کابل تشریف فرما شد، 
بنده و آقایان افتخاری و هاشمی ترکمن که همراه آیت‌الله کابلی بودیم، به پلخمری رفتیم. آن‌جا زمینی 
شبیه زمین مصلای شهید مزاری در کابل در اختیار حزب وحدت بود. استاد محقق دیواری اطراف آن 
کشیده و آن را به آیت‌الله کابلی واگذار کرد. ما مدرسۀ علمیۀ جعفریه)ع( را در آن‌جا تهداب‌گذاری کردیم 
که در یک طبقه ساخته شده است. البته طرح آن سه طبقه است. ولی دفتر مزار درایت لازم را نشان نداد 

و پروژه به اتمام نرسید.
4. 12. تأسیس مرکز امام صادق)ع( بامیان

سرانجام وقتی قم آمدیم با استاد دانش صحبت کردیم، ایشان نکتۀ جالبی فرمود: شما و آقای خطیبی 
کار زیاد کرده‌اید، گاهی در پلخمری و گاهی در مزار و گاهی در کابل کار کرده‌اید؛ اما متمرکز نبوده، 
اگر متمرکز کار نکنید فایده ندارد. ما به این نتیجه رسیدیم که از همه‌جا می‌مانیم و هیچ‌جا نمی‌توانیم 
نقش اساسی را بازی کنیم. از‌این‌رو، اقدام به افتتاح دفتر بامیان نمودیم. من ابتدا با افتتاح دفتر در 
بامیان نظر مساعد نداشتم، چون از بامیان شناخت کافی هم نداشتم، به علاوه به این عقیده بودم که 
اگر در بامیان دفتر باشد، مرا مسئول قرار می‌دهند، آمادگی حضور در آن‌جا را نداشتم. علاقه‌مند بودم 
در هرات باشم، ولی آقای حسن‌جان احمدی از ورس و آقای نعمت‌الله صادقی از شهیدان زیاد 
اصرار کردند که دفتر مرجعیت در بامیان باشد. سر‌انجام سال 1387 دفتر بامیان افتتاح شد و من از 
طرف آقا مسئول دفتر تعیین شدم. آن‌جا یک دفتر بود و در مسجد رهبر شهید نماز می‌خواندیم. ما با 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 187

اعضای دفتر نشستیم که صرف یک دفتر سنتی فایده ندارد، بعد از ارزیابی به این نتیجه رسیدیم که 
یک کتابخانه و مرکز علمی و فرهنگی در مرکز ولایت باشد. سه عامل عمده ما را وادار کرد که شروع 

به ساخت این مرکز نماییم.
الف. معمولا من نیم ساعت قبل از نماز طرف مسجد رهبر شهید می‌رفتم و به منظور کنترل قند 
پیاده روی می‌کردم، در ایام امتحانات دانشگاه‌ها مشاهده می‌کردم که محصلان پسر در میان درختان 
و زمین‌های کشاورزی مشغول خواندن و مطالعۀ کتاب‌های درسی‌شان‌ هستند و جای مناسب برای 

خواندن وجود ندارد. از طرف دیگر، چه بسا برای مردم مزاحمت ایجاد می‌گردید.
ب. روزی در دشت عیسی‌خان رفتم، دیدم برادران اسماعیلیه یک جماعت‌خانۀ بسیار مجهز 

ساخته‌اند، در حالی‌ که تعداد خانوار و جمعیت‌شان بسیار اندک است.
ج. روزی در دشت ملا غلام،‌ تابلوی مدرسۀ خلفای راشدین نظرم را جلب کرد، وقتی تحقیق کردم 
متوجه شدیم هشتاد نفر طلبه با هشت مولوی مشغول تعلیم و تدریس و تحصیل‌ هستند، در حالی‌که 
بامیان مرکز تاریخی شیعه‌ها است و ما هیچ‌گونه مرکز دینی و فرهنگی نداریم. این دو کار برادران 
اسماعیلیه و اهل سنت مشوق ما شدند تا در کنار آنان حوزۀ علمیه و مرکز فرهنگی و تحقیقاتی امام 
صادق)ع( را تأسیس کنیم تا از این طریق یک نوع تعامل و تبادل فرهنگی با آنان هم صورت بگیرد.

روزی با آقای صادقی و رضوانی نشستم که مرکزی بسازیم، سر‌انجام از آن‌جا با آیت‌الله کابلی در 
مشهد تلفنی صحبت کردم و صحبتم با آیت‌الله ضبط شد تا به عنوان سند جواز برای انجام کار باشد. 
معظم‌له موافقت خود را اعلام کرد. سال 1390 حضور خانم سرابی والی وقت رسیدیم و زمین مرکز 
فرهنگی امام صادق)ع( را به مبلغ بیست‌ویک لک افغانی معادل چهل‌وپنج هزار دلار خریدیم. در 
سال 91 شروع به کار کردیم و در سال 1394 همزمان با سالروز میلاد امام رضا)ع( افتتاح کردیم و این 

مرکز بهترین امکانات را دارد و حدود یک میلیون دلار برای ساخت آن هزینه شد.
5. 12. تأسیس مصلا در بامیان

در جوار حوزۀ علمیه زمینی به متراژ شش هزار متر مربع وجود داشت که در ماستر پلان شهری 
جای سینما در نظر گرفته شده بود، حضور آقای غلام‌علی وحدت والی بامیان رسیدیم که سینما 
در کنار حوزۀ عملیه مناسب نیست، ایشان گفت طرح شما چیست؟ گفتم: بامیان در آینده به یک 
مصلا و مسجد جامع نیاز دارد، ایشان بعد از یک روز موافقت خود را اعلام کرد و زمین را با قیمت 
استملاک‌شده، به قیمت هر متر مربع 285 افغانی به ما واگذار کرد و جمعاً مبلغ 5 لک افغانی شد، 
ما به افراد خیر در نماز جمعه اعلام کردیم و پول تهیه شد و پرداخت گردید. سپس در زمان والی جدید 
آقای محمدطاهر زهیر ایشان اشکالات قانونی این قضیه را متذکر شد که دستور داده شده، ‌ولی نقشه 
تعدیل نشده و اجرائات صورت نگرفته است. در نهایت ایشان همکاری کرد. در سال جاری 96 کار 



188 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مصلا و مسجد جامع امام صادق)ع( را شروع کردیم، فنداسیون آن تکمیل شده و ستون‌ها ریخته 
شده‌اند و به سقف اول رسیده است. انشاءالله در سال آینده دوباره کار را شروع می‌کنیم که یک بخش 
مصلای مذکور حوزۀ علمیۀ خواهران خواهد شد. زیر بنای مسجد جامع و مصلا یک هزار و هفتصد 

و ده متر است که در سه طبقه ساخته خواهد شد.
13. نمایندگی دفتر مرجعیت در مراسم حج

جعفری: جناب‌عالی به طور مستمر به نمایندگی از نهاد مرجعیت در برنامۀ حج حضور داشته‌اید، 
برنامۀ دفتر مرجعیت در این زمینه چگونه است؟ نمایندگانی که از سوی معظم‌له عزیمت می‌کنند چه 

تعدادند؟
اخلاقی: در سال‌های اول مرجعیت، اعزام از ایران روی نوبت بود،‌ نوبت هم میان افرادی بود که از 
نظر بیت شاخص به حساب می‌آمدند که آقایان خطیبی،‌ فهیمی، عارفی، دانش و بنده بودم. به همان 
اندازه که هزینه می‌شد‌، چند برابر درآمد وجود داشت. دهۀ اول مرجعیت به این صورت بود. دو دهۀ 
دیگر است که از طرف دفتر یک ریال هم هزینه‌ای صورت نمی‌گیرد، تقریبا به طور مستمر چهار نفر 
که عبارتند از آقایان فهیمی، عالمی، حاجی حسن محقق و بنده، در ایام حج در بعثه آیت‌الله محقق 
کابلی در مکه حضور دارند و پاسخ‌گوی مراجعین و محاسبۀ وجوهات شرعیۀ متدینین هستند و هیچ 
وجهی از سوی دفتر به ما داده نمی‌شود، ما یک نیابت کامل می‌گیریم، تنها هزینه‌ای که از سوی 
دفتر مرجعیت صورت می‌گیرد، اجارۀ دفتر در مکه است، وجوهات حجاج کشورهای اروپایی و 
مهاجرین مقیم عربستان دریافت می‌شوند و هیچ‌گونه وجهی هم به اعضا پرداخت نمی‌شود؛ در حالی‌ 
که معلمین وزارت حج به صورت رایگان اعزام می‌شوند. امسال برای هر نفر دو هزار دلار از طرف 
ریاست جمهوری در نظر گرفته شده بود. حج اگر با شرایط خاص خود انجام شود، طبعا ثمرات و 
برکات دارد، شاید یکی از برکات سفر حج انجام همین پروژه‌های عمرانی بامیان بوده، این امکانات از 

مردم بامیان قابل جمع‌آوری نیستند.
جعفری: دربارۀ جریان مشکل پیش‌آمده در سفر حج شما در سال 1394، اگر مصلحت می‌دانید، 

توضیح دهید؟
نام حاجی  به  برادر  بود، دو  امانتی  اخلاقی: جریان مشکل پیش‌آمده در حج 1394 یک پول 
اسدالله حیدری و محمدرفیع حیدری دارای هتل و مطعم به مدت 30 سال در شهر جیزان عربستان 
اقامت دارند و ما هر سال از ایشان پول امانتی می‌آوردم، چون هزینۀ حواله زیاد است و از طریق 
بانک‌ها مشکلات خود را دارد. معمولا پول از طریق حجاج ارسال می‌شود. ما صبح روزی که از 
مدینه به طرف میدان هوایی جهت بازگشت به کابل حرکت کردیم، حاجی اسدالله هفتادوهفت هزار 
ریال داد تا آن را به بستگانش به کابل بدهم، به دلیل کمبود فرصت من آن را در جیب پیراهن عربی 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 189

گذاشتم. وقتی در بازرسی رسیدیم، ما را گرفتند که انتقال این مقدار پول بدون مجوز ممنوع است. 
گفتم از خودم نیست از حاجی مقیم است. به ایشان خبر داده شد که حاجی اخلاقی را گرفته‌اند. 
ایشان گفت در ابتدا تصمیم گرفتم که منکر شوم پول از من نیست،‌ چون پیامد داشت،‌ ولی با خود 
گفتم نامردی است؛ در آخر به من اطلاع داد که اشکال ندارد، بگو پول از فلانی است و شماره‌ام را هم 
بده؛ لذا من اولین کاری که کردم برای تجدید وضو رفتم، مناسک حج و شماره تلفن‌های ایران را نابود 
کردم و عمامه‌ام را به کمرم بستم، وقتی از من بازجویی کرد و گفتم مال فلانی است و او را خواست، 
به مدت پنج روز بازداشت شدم،‌ سپس با قید ضمانت آزاد شدم و در بعثۀ افغانستان در مدینه بودم و 
شش هزار ریال جریمه نقدی کرد و طی مراحل اداری آن سه ماه‌و‌نیم طول کشید. پس از طی مراحل 
اداری ما را آزاد کردند و پول را به ما بازگرداندند. به افغانستان بازگشتم. البته بعد از ختم پرونده‌ام 

مشکلی برای صاحب پول نیز پیش نیامد و برای ایشان پرونده‌ای تشکیل نگردید.
14. مساعدت مالی نسبت به اعضای دفتر مرجعیت

جعفری: مساعدت دفتر آیت‌الله محقق کابلی نسبت به کسانی که در خارج یا داخل افغانستان به 
عنوان مسئول و عضو دفتر فعالیت می‌کند، چگونه است؟

اخلاقی: شاید مبلغ حقوق دریافتی اعضای دفاتر معظم‌له قابل باور نباشد، بالاترین حقوق را 
در دفتر قم آقای عارفی رئیس دفتر، بنده به عنوان معاون دفتر و آقای فاضلی و افتخاری به عنوان 
مسئولین بخش استفائات دریافت می‌کنند به هر کدام ماهیانه مبلغ 250 هزار تومان پرداخت می‌شود. 
به بقیه افراد در حد صد هزار تومان است. البته سایر اعضای دفتر از راه اجرای عقد و طلاق در 
آمدهای ناچیزی دارند که بنده و آقای عارفی از روز اول از فاز طلاق خارج شدیم. در بقیه دفاتر 
همین‌گونه است،‌ مثلا در بامیان به اعضای دفتر ماهیانه مبلغ پنج هزار افغانی پرداخت می‌شود که از 
صفر سال جاری قرار شد که ماهیانه مبلغ هفت هزار افغانی پرداخت ‌شود. البته خودم چون حقوق 
البته هزینۀ رفت‌وآمد خودم و  بامیان چیزی دریافت نمی‌کنم.  از دفتر  از قم می‌گیرم و  را  ماهیانه 
اعضای دفتر بامیان که از قم می‌روند، پرداخت می‌شود. روی‌هم‌رفته، اکثر اعضای دفتر مرجعیت در 
قم زندگی معمولی طلبگی دارند و در امور مالی مثل حضرت آیت‌الله العظمی محقق کابلی محتاط 
هستند. ذخیره و پس‌اندازی از بیت‌المال نکردند،‌ بلکه بعضی از همکاران که راضی نیستند نام‌شان 
برده شود، در اوایل مرجعیت ایثار می‌کردند و چه بسا از طریق انجام روزه و نماز استیجاری به افراد 
مساعده می‌دادند تا از این طریق نخبگان را دور مرجعیت جمع کنند و اگر اعضای دفتر خانه و یا 

منزلی دارند، معمولا قبل از زمان مرجعیت خریداری کرده‌اند.



190 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

15. زندگی‌نامۀ آقای اخلاقی
جعفری: در آخر اگر ممکن است جناب‌عالی قدری دربارۀ زندگی، تولد و تحصیلات‌تان توضیح 

دهید. هم‌چنین بفرمایید که تحصیلات شما در کجا و در نزد چه اساتیدی بوده؟
اخلاقی: بنده ناصر اخلاقی هستم و در سال 1335 در قریۀ انده یکه‌ولنگ متولد شدم،‌ پدرم 
روحانی و از منطقۀ ترغی پنجاب بود. در اولین سالی که مکتب در قریۀ ما شروع شده بود، در سن 
هفت سالگی به مکتب رفتم. بعد از اتمام دورۀ سه ساله مکتب دهاتی، به دلیل علاقۀ پدرم و خودم 
به درس‌های طلبگی، دروس دینی را در مدرسۀ آیت‌الله سید محمدحسن رئیس شروع کردم. دو الی 
سه سال در آن مدرسه بودم. دو سال دیگر نزد استاد مدرسی دره‌علی مقدمات و سیوطی را فراگرفتم. 
سال 1349 یا 1350 پدر و مادرم عازم بیت‌الله الحرام شدند، مرا نیز همراه خود بردند. بعد از زیارت 
حرمین شریفین همراه با والدین در نجف اشرف اقامت نمودیم، مدت 4 سال در نجف اشرف سیوطی 
و حاشیه و معالم را فرا گرفتم. سیوطی را نزد آیت‌الله مدرس، حاشیه را نزد استاد محمدی بامیانی، 
معالم را نزد استاد محمدعلی فاضل سنگتخت خواندم. سال 1354 حوزۀ علمیۀ نجف اشرف توسط 
حزب بعث منحل شد. در یک شب شش‌صد نفر از طلاب دستگیر شدند و بنده هم جزء‌ همین 
مجموعه بودم. ما را از حرم امام علی)ع( به کربلا منتقل کردند و مدت چهارده روز در آن‌جا در 

بازداشت بودیم، سپس به ایران فرستادند.
پس از اخراج از عراق به قم آمدم. از سال 1355 در حوزۀ علمیۀ قم مشغول درس و بحث شدم و 
در سال 1356 پدرم به رحمت خدا رفت و من هم به افغانستان رفته و ازدواج کردم. انقلاب اسلامی 
افغانستان به وقوع پیوست، مدتی در جبهۀ فولادی و بامیان شرکت داشتم؛ اما کم‌کم شرایط به سوی 
جنگ‌های داخلی پیش رفت، ما احساس کردیم که اگر در داخل بمانیم پای ما در جنگ‌های داخلی 
کشیده خواهد شد؛ لذا منطقه را ترک کردیم و سال 1357 دوباره به حوزۀ علمیۀ قم آمدیم و درس‌های 
طلبگی را شروع کردیم. شرح لمعه را نزد استاد موسوی تبریزی، قوانین را نزد استاد هاشم صالحی، 
رسایل را نزد استاد اعتمادی خواندم. بخشی از کفایه را نزد استاد ستوده و بخش دیگر را نزد آیت‌الله 
محقق کابلی آموختم. مکاسب را از ابتدا تا انتها نزد آیت‌الله پایانی فرا گرفتم. بدین ترتیب دروس 

سطح را در آخر دهۀ هفتاد کامل کردم.
سپس یک دورۀ تقریبا کامل در درس خارج اصول آیت‌الله فاضل لنکرانی و درس خارج فقه حج 
ایشان شرکت کردم. سپس در درس‌های خارج فقه آیت‌الله محقق کابلی، آیت‌الله تبریزی و آیت‌الله 
مکارم شیرازی شرکت جستم. همزمان با مطرح شدن مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی، بیشتر در 

کارهای اجتماعی و کارهای مرتبط با دفتر فعالیت داشتم.
جعفری: غیر از درس‌های فقه و اصول، آیا در درس‌های کلام و فلسفه و تفسیر هم حضور داشتید؟



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 191

اخلاقی: در درس‌های تفسیر آیت‌الله جوادی آملی در زمان حضور در قم شرکت داشته و دارم. 
در زمینۀ فلسفه، مقداری از منظومۀ حاجی سبزواری را نزد یکی از اساتید فراگرفتم. در قسمت 
رشته‌های جدید علوم انسانی تحصیلاتی ندارم؛ چون در زمان ما علوم جدید و رشته‌های تخصصی 

رایج نبود و من از نظام سنتی در سطح چهار فارغ‌التحصیل شدم.
جعفری: معیشت و زندگی شما از چه طریقی تأمین می‌شود؟

اخلاقی: زندگی‌ ما بیشتر وابسته به شهریۀ حوزه است. فعلا که عائله کم شده، کفایت می‌کند. قبلا 
که این‌جا بودم درآمدهای تبلیغی ماه رمضان و محرم بود. از جلسات ختم و عقد و نکاح درآمدهای 
جزئی دارم، به علاوه در زمستان از حدود بیست سال است که روزه استیجاری می‌گیرم. بعضی 
مصارفی که دارم از شهریه استفاده نمی‌کنم، مثلا سفر عتبات عالیات را از شهریه استفاده نمی‌کنم. 
پارسال که کربلا رفتم یک ماه روزۀ استیجاری گرفتم و همین‌طور امسال. پول‌های غیرشهریه‌ام به 

حساب یکی از دخترانم است که برای این‌گونه موارد از آن حساب استفاده می‌کنم.
جعفری: آیا فرزند کارگری دارید که به شما کمک کند؟

ایشان  دارد. زندگی  نقشه‌برداری  بزرگ من مهندس و در کابل است و شرکت  اخلاقی: پسر 
مستقل است، اگر از ایشان کمک بخواهم کمک می‌کند. پسر کوچکم طلبه و در مدرسۀ امام خمینی 
در رشتۀ ادیان در مقطع کارشناسی ارشد درس می‌خواند. پسر وسطی‌ام ناشنواست و تا کلاس دوازده 
در مدارس استثنایی خوانده و فعلا در خیاطی کار می‌کند. سه دختر دارم. دختر بزرگم را به پسر عمه‌ام 
شفیق داده‌ام. در جامعة‌‌الزهرا درس می‌خواند. دختر دوم از دانشگاه امام خمینی فارغ‌التحصیل شده 
و فعلا در حوزه می‌خواند. دختر سوم با پسر آقای کاظمی ازدواج کرده و در حد لیسانس از قم 

فارغ‌التحصیل شده است.



192 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

خدمات و برکات مرجعیت در افغانستان
گفتگو با حجة‌الاسلام و‌المسلمین محمدباقر فاضلی بهسودی رئیس بخش استفتائات 

دفتر آیت‌الله محقق کابلی1
جعفری:‌ جناب آقای فاضلی، در آغاز سؤالات خواهشمندم که در ابتدا از زندگی‌نامۀ علمی،‌ اساتید،‌ 

تحصیل و آثار و فراز و نشیب‌هایی که در طول زمان داشته‌اید، بشنویم.
1. زندگی‌نامۀ علمی آقای فاضلی

فاضلی: سال 1335هـ.خ. در خانوادۀ مذهبی و روحانی در ولایت میدان، ولسوالی مرکز بهسود، 

1. مصاحبۀ عبدالله جعفری با حجت الاسلام و‌المسلمین فاضلی بهسودی، مرداد 1396.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 193

منطقۀ کوه‌بیرون متولد شدم. پدرم روحانی بود و مقداری از سطوح را خوانده بود. بنده تا سن هفت 
سالگی مقداری از قرآن کریم را در آن‌جا خواندم، سپس تصمیم گرفتیم به نجف اشرف هجرت نماییم. 
علت این بود که پدرم و دو برادرش باهم زندگی می‌کردند، یک عموی من اولاد نداشت، عموی دیگرم 
یک پسر داشت در اثر سقوط بهمن فوت نمود.‌ غم ناشی از این حادثه موجب شد که هر سه برادر به 
نجف اشرف مهاجرت کنند تا تنها فرزندشان در جوار امیر المؤمنین)ع( در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف 

مشغول تحصیل شود.
1. 1. تحصیل در حوزۀ علمیۀ نجف اشرف

در سال 1343 هجری شمسی رهسپار نجف اشرف شدیم. در نجف اشرف حدود دو سال کتاب‌های 
فارسی را خواندم، سپس به درس‌های حوزه مشغول شدم. صرف را در نزد مرحوم استاد محمدحسین 
نوری سنگتخت، سیوطی را نزد آقای استاد سید موسوی سنگتخت خواندم و ایشان شخص بسیار 
مسلّط بر سیوطی بود. هم‌چنین کتاب سیوطی و حاشیه را در نزد مرحوم استاد سید حسن مرتضوی 
بلخابی خواندم. ایشان در مدرسه دارالحکمة اتاق داشت و خیلی به من لطف داشت. هر زمان محضر 
ایشان می‌رفتم، به سؤالات من جواب می‌داد. بخشی از حاشیه را نزد استاد آقای زائری که فعلا 
در مشهد مقدس حضور دارند، خواندم. مدتی در درس حاشیه آیت‌الله محقق خراسانی که در دار 
الحکمة تدریس می‌کرد، شرکت کردم. معالم را از محضر استاد محمدی بامیانی استفاده کردم. کتاب 
مطول را نزد علامه مدرس افغانی و استاد شیخ خدابخش محقق کرمانی خواندم. این‌ها درس‌هایی 
بودند که در نجف اشرف خواندم. در ضمن، درس‌های مذکور را با آقای سید عبدالحمید سجادی 
لعلی که به شهادت رسید و جمعی دیگر از فضلایی که بعضی‌شان در قید حیاتند و بعضی به رحمت 
خدا پیوسته‌اند، مباحثه کردم و با ایشان تمرین داشتم.‌ آقای استاد زاهدی از علمای بزرگ بهسود از 
اساتید تمرین ما بود. ایشان از نجف اشرف به کویته رفته و زمانی که حضرت ‌‌امام به ایران‌‌‌‌ آمد، ایشان 
با جمعی از علمای کویته به دیدار ‌‌امام‌‌‌‌ آمدند و در مسیر بازگشت از مشهد به پاکستان بین راه تصادف 
کرد و فوت نمود و در محدوده‌های بیرجند ایشان را دفن کردند. در مجموع حدود نُه سال در نجف 

اشرف بودم.
2. 1. تحصیل در حوزۀ علمیۀ کابل

در سال 1353 اکثر اتباع خارجی اعم از طلاب و غیرطلاب توسط دولت بعثی عراق از نجف اشرف 
اخراج شدند و ما هم در همین سال به افغانستان برگشتیم. مدت سه سال در مدرسۀ محمدیۀ آیت‌الله 
واعظ بودم. قوانین، جلد اول لمعه و بخشی از رسائل را آن‌جا خواندم. استاد قوانین ما آیت‌الله سید 
وحیدی بهسودی بود که همین اواخر در شهر قم به رحمت خدا رفت. لمعه و رسائل را از محضر 



194 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

آیت‌الله سید حسین‌جان فاضل استفاده کردم. ایشان پسر عموی آیت‌الله واعظ و از علمای بزرگ 
آن زمان و تحصیل‌کردۀ نجف اشرف بود. بعد از آیت‌الله واعظ ایشان استاد برجستۀ مدرسۀ محمدیه 
به شمار می‌رفت. بنده در سال اول قوانین، در سال دوم لمعه و در سال سوم رسائل را در مدرسه 
محمدیه ‌‌امتحان دادم. طرح سؤالات‌‌امتحانی و تعیین نمرات توسط شخص شهید آیت‌الله واعظ 
انجام می‌شد. بحمد الله در هر سه سالی که ‌‌امتحان دادم، میان دوستان طلبه من رتبۀ اول را داشتم. 
آیت‌الله فاضل در اثر سکتۀ قلبی از دنیا رفت. ایشان همان ‌روز در مدرسه درس گفت و شب جهت 
اقامۀ نماز جماعت به مدرسه‌‌‌‌ آمد، فردای آن روز اطلاع پیدا کردیم که ایشان به رحمت خدا رفته 
است. بعد از ایشان استادی که بتواند از عهدۀ این کتاب‌ها بر‌‌‌آید نبود. از طرف دیگر شرایط افغانستان 

هم روز‌به‌روز بدتر می‌شد و زمینۀ روی‌کارآمدن کمونیست‌ها فراهم می‌شد.
3. 1. تحصیل در حوزۀ علمیۀ مشهد

سرانجام در سال 1356 به ایران‌‌‌‌ آمدم. حدود دو سال در مشهد مقدس در مدرسۀ باقریه بودم و در 
مدرسۀ ‌‌امام صادق)ع( که زیر نظر فرزند آیت‌الله میلانی اداره می‌گردید، درس می‌خواندم. آن مدرسه 
یک ‌‌امتیاز داشت که اساتید مخصوص داشتند و ماهانه ‌‌امتحان می‌گرفتند، علاوه بر ‌‌امتحان ماهانۀ 
حوزه از طرف آیت‌الله مصباح، از جمله اساتید آن مدرسه آیت‌الله شیخ اسماعیل محقق مزاری بود. 
رسائل و مکاسب و تفسیر مجمع البیان را پیش ایشان خواندم. جلد دوم لمعه را نزد مرحوم آیت‌الله 
سید محمدحسن صالحی خاوری خواندم. ایشان از جمله اساتید بسیار برجستۀ حوزۀ علمیه مشهد 
مقدس بود که به پاس خدمات پنجاه ساله این عالم بزرگوار در زمان حیات‌شان کنگره بزرگداشت 
برگزار شد. ایشان هم لمعه تدریس داشت و هم رسائل و بعدها کفایه و مکاسب و در اواخر نیز خارج 
تدریس می‌کرد. متأسفانه ایشان در اواخر دچار بیماری شد و حافظه‌اش را از دست داد و یکی دو 

سال پیش به رحمت ایزدی پیوست. ایشان از علمای بزرگ و خدمت‌گزار حوزه بود. 
4. 1. تحصیل در حوزۀ علمیۀ قم

در سال 1358 بعد از پیروزی انقلاب اسلامی به قم‌‌‌‌ آمدم. استصحابِ رسائل را نزد آیت‌الله اعتمادی، 
کفایه و مکاسب را نزد آیت‌الله ستوده و جلدین کفایه را نزد آیت‌الله پایانی خواندم. درس‌های جنبی 
حدود سه چهار سال به عنوان‌‌ »آموزش عمومی‌« از طرف دفتر تبلیغات حوزه برگزار می‌گردید و در آن 
درس‌ها شرکت کردم. این درس‌ها در موضوعات مختلف برگزار می‌گردید. هریک از شخصیت‌های 
سیاسی و علمی ‌می‌‌‌‌آمدند موضوعی را تدریس می‌کردند. از جمله اساتید آیت‌الله دکتر بهشتی، مقام 
معظم رهبری، آیت‌الله‌هاشمی ‌شاهرودی، آیت‌الله هاشمی رفسنجانی، آیت‌الله جوادی آملی، آیت‌الله 
خزعلی، آقای فلسفی، آقای جلال‌الدین فارسی، دکتر ابوترابیان، دکتر باهنر و آقای عسکر اولادی 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 195

بودند. مقام معظم رهبری تفسیر سورۀ منافقین، شهید بهشتی مالکیت در اسلام، هاشمی شاهرودی 
فلسفۀ اخلاق، هاشمی رفسنجانی جهان‌بینی، باهنر جامعه‌شناسی درس می‌گفتند و ماهانه امتحان 

می‌گرفتند؛ کسانی که نمرات خوب می‌آوردند،‌ به عنوان تشویق کتاب و پول هدیه می‌دادند.
درس خارج به مدت چهار سال در دروس خارج اصول آیت‌الله سبحانی، آیت‌الله میرزا جواد 
تبریزی و آیت‌الله فاضل لنکرانی رفتم. اصول را در درس آیت‌الله فاضل، فقه را در درس آیت‌الله 

تبریزی، خارج مکاسب و یک مقدار اصول را در درس آیت‌الله سبحانی ‌رفتم. 
5. 1. حضور در درس آیت‌الله محقق کابلی

وقتی آیت‌الله وحید خراسانی و آیت‌الله محقق کابلی درس خارج اصول وفقه را شروع کردند، آن 
درس‌ها را تعطیل کردم و مرتب در درس این دو بزرگوار شرکت کردم. یک دورۀ کامل در درس خارج 
اصول آیت‌الله وحید خراسانی که بیست سال طول کشید، شرکت نمودم و دوازده سال در بحث 
خارج قضاء ایشان که در طول هفته روزهای چهارشنبه برگزار می‌شد، شرکت داشتم. بعد از اتمام 
دورۀ اصول ایشان قواعد فقهیه را شروع کرد که در آن درس نیز حدود یک سال شرکت کردم. درس 
استاد آیت‌الله محقق کابلی نیز از روز اول که شروع شد تا انتها که ایشان تدریس داشت، بنده حضور 
داشتم. مجموعا حدود بیست سال درس ایشان طول کشید. اول از کتاب خمس شروع کردند بعد 
تقریرات کتاب طهارت ایشان نیز چاپ شد. حدود ده دوازده سال نیز در درس‌های قضای آیت‌الله 
وحید شرکت کردم که در طول هفته فقط چهار شنبه‌ها برگزار می‌شد که آن‌هم به آخر نرسیده تعطیل 

شد.
6. 1. حضور در درس تفسیر آیت‌الله خامنه‌ای

جعفری: اشاره فرمودید ما تفسیر سورۀ منافقین را در محضر رهبری بودیم؛ آیا تقریراتی از درس‌های 
ایشان دارید؟

فاضلی: تقریری از آن درس‌ها ندارم؛ ‌‌اما جزواتی در اختیار ما می‌گذاشتند، آن جزوات را هنوز 
دارم؛ مثلا رهبری تفسیر سورۀ منافقین را می‌گفتند که جزوه‌اش موجود است. جزوۀ درس آقای 
هاشمی ‌رفسنجانی دربارۀ جهان‌بینی، جزوۀ بحث آقای بهشتی دربارۀ مالکیت را دارم و همین‌طور 

جزوات سایر شخصیت‌هایی که آن‌جا بحث می‌کردند موجود است.
آیا این  جعفری: در لابه‌لای صحبت‌ اشاره کردید که کفایه را مثلًا نزد چند استاد خوانده‌اید. 

تکراری هم خوانده‌‌‌اید؟ به صورت  را  درس‌ها 
فاضلی: بله. تکراری هم بود، مثلا کفایه را من دو بار از اول تا آخر خوانده‌‌ام؛ هم نزد آقای ستوده 

و هم نزد آقای پایانی.



196 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

7. 1. حضور در درس‌ فلسفۀ آیت‌الله جوادی آملی
جعفری: در موضوعات غیرفقه و اصول نیز ورود داشته‌اید؟

فاضلی: در موضوعاتی غیر از فقه و اصول، جلد اول و نهم اسفار را نزد آیت‌الله جوادی آملی و 
هم‌چنین جلد اول اسفار را در محضر آیت‌الله حسن‌زاده آملی و آیت‌الله ابراهیم امینی خواندم. استادی 
که خیلی روی من اثر گذاشت، مفسر، فیلسوف، فقیه عالیقدر آیت‌الله جوادی آملی بود، حرکات و 
سکنات ایشان آموزنده بودند. ایشان ساعت هفت صبح در مدرسۀ سعادت درس اسفار می‌گفت. 
گاهی اتفاق می‌افتاد که ایشان را می‌دیدم از منزل خارج می‌شود و طبقۀ بالا می‌رفت. هر قدمی‌ که 
این بزرگوار برمی‌داشت همراه با ذکر و تسبیح خدا بود و قلب انسان را تسخیر می‌کرد. وقتی ایشان در 
کتابخانه مشغول درس می‌شد و ما معمولا روبه‌روی ایشان می‌نشستیم. نحوۀ درس گفتن، نشستن و 
برخاستن همۀ آن معنی‌دار و جنبۀ آموزندگی داشت و هم خیلی مسلط بر فلسفه بود. مطالب اسفار را 

ایشان دقیق حل‌وفصل می‌کردند و تا کنون درس‌های تفسیر‌شان را از رادیو گوش می‌دهم.
نوارهای درس بدایۀ آقای فیاضی و نوارهای نهایه و فلسفتنا آیت‌الله مصباح یزدی را گوش دادم و 
نوشتم. بدایه و نهایه را تدریس هم کردم و نوارهای آقای مرحوم آیت‌الله انصاری را در منظومه گوش 

دادم. در درس منظومه آقای ممدوحی هم شرکت کردم.
از کتاب‌های دیگری که خواندم کتاب خلاصة الحساب شیخ بود. مقداری از این کتاب را خدمت 
آقای نوری از علمای سنگتخت در نجف اشرف خواندم. ایشان در خلاصة الحساب بسیار وارد 
بود. وقتی کابل‌‌‌‌ آمدم شخصی به نام عادلی از ناهور بود، خلاصة الحساب را نزد ایشان هم خواندم. 
ایشان همین اواخر در کویتۀ پاکستان به رحمت خدا رفت و دفتر آیت‌الله کابلی نیز برای ایشان تجلیل 
گرفت. ایشان بر ریاضیات قدیم خیلی مسلط بود و می‌گفت من ریاضیات جدید نخوانده‌‌ام، ولی 
خلاصة الحساب را به قدری دقیق خوانده‌ام که ریاضیات جدید را حل می‌کنم. ایشان حتی بر برخی 

کتاب‌های ریاضی دانشگاه کابل ایراد می‌گرفت که مسائل ریاضی را درست حل نکرده است.
یس متون حوزوی 8. 1. تدر

جعفری: جناب‌عالی در زمینۀ تدریس هم فعال بوده‌اید و چه کتاب‌هایی را درس گفته‌اید؟
فاضلی: بنده از همان ابتدا که در نجف مشغول به تحصیل در ادبیات بودم و خیلی هم به ادبیات 
علاقه داشتم، به تدریس شروع کردم. الآن بسیاری از شاگردانم در قم، مشهد و افغانستان از بزرگان و 
اساتید هستند. وقتی کابل رفتم هم درس می‌خواندم و هم درس می‌گفتم. در ایران هم در کنار تحصیل 
تدریس کردم. مدت ده دوازده سال در دفتر آیت‌الله محقق کابلی به شکل مستمر اصول فقه، لمعه 
و رسائل را تدریس کردم، مخصوصا اصول فقه را زیاد تدریس کرده‌ام. بسیاری از شاگردانم موفق 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 197

شدند در جامعة المصطفی پذیرفته شوند. در حال حاضر قبل از شروع تعطیلات تابستانی مشغول 
تدریس مکاسب بودم.

9. 1. آثار نگاشته‌شده
جعفری: آیا آثاری هم نگاشته‌اید یا خیر؟

فاضلی: چند اثر جزئی نوشته‌‌ام:
القواعد و الفروق

این کتاب اولین اثر بنده است که به زبان عربی نوشته شده و حدود دوازده سال پیش چاپ شد. این 
کتاب در چهار بخش اصول فقه، فقه، منطق و حکمت تنظیم شده است. رؤوس مطالب مورد ابتلا را 
در آن‌جا آورده‌ام، چون سر و کار من با ‌‌امتحان بوده، لذا مطالبی مبتلا‌به در ‌‌امتحانات را در این کتاب 
گرد آورده‌‌ام. شاید کمتر طلبه‌ای پیدا شود که مثل من زندگی او با‌‌ امتحان سپری شده باشد. از نجف 
شروع به ‌‌امتحان کردم،‌ کابل‌ ‌امتحان دادم،‌ در مشهد ماهی دو بار ‌‌امتحان می‌دادم، در قم تمام سطوح 
را دو بار ‌‌امتحان دادم. سال 1359 کفایه را ‌‌امتحان دادم و شهریۀ رتبه سه را می‌گرفتم، بعد در شورای 
سرپرستی آن زمان و جامعة المصطفی فعلی پرونده تشکیل دادم، گفتند باید از ابتدا ‌‌امتحان دهید. من 
بار دوم به خاطر تشکیل پرونده از صرف میر تا انتهای سطح را از تمام کتاب‌های اصلی و جنبی )ملل 
و نحل، الهیات، رجال، اقتصاد( آن‌‌ امتحان شفاهی و کتبی دادم. چیزی که طلبه در طول ده سال باید 

تحصیل کند و ‌‌امتحان بدهد، من در ظرف دو سال‌‌ امتحان دادم.
این ‌‌امتحانات یک خاطره هم داشت. ماه رمضان بود و من برای ‌‌امتحان پیش کسی به نام آقای 
هاشمی ‌رفتم. ایشان پرسید اصالة الاطلاق و اصالة العموم و نظایر آن آیا از اصول‌اند یا ‌‌امارات؟ من 
خیلی یادم نبود گفتم جزء اصول‌اند، به دلیل این‌که وقتی شما مطلق را به زبان می‌آورید و شک 
می‌کنید که آیا این مطلق قید خورده یا نه؟ اصل عدم تقیید است. یا مثلا عام را نمی‌دانیم آیا تخصیص 
خورده یا نه؟ قاعدۀ عدم تخصیص است. ایشان گفت من قبول ندارم و هیچ‌کس این حرف شما 
را نگفته است. بنابراین، نمره هم نمی‌دهم مگر این‌که آیت‌الله فاضل لنکرانی یا آیت‌الله میرزا جواد 
تبریزی جواب شما را تأیید کند. چون ایام رمضان بود دروس این بزرگواران تعطیل بود، گفتم بعد از 
نماز می‌روم مسأله را از آیت‌الله فاضل می‌پرسم. ایشان آن زمان در حرم نماز جماعت را اقامه می‌کرد، 
آقای هاشمی قبول کرد. بعد از اتمام نماز نزد حاجی آقا رفتم که سؤال دارم، فرمود الآن وقت نیست 
برای سؤال منزل تشریف بیاورید. منزل ایشان هم اگر می‌رفتم مرا راه نمی‌دادند. لذا سؤال را به صورت 
استفتا به صورت یک سؤال فقهی و یک سؤال اصولی نوشتم، برگه را به پسر حاجی آقا )جواد فاضل( 
نشان دادم. گفت این سؤال اصولی است،‌ نمی‌شود به آن جواب داد؛ چون ممکن است حاجی آقا 



198 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حضور ذهن نداشته باشد. ولی تقریرات حاجی آقا را در اختیار شما قرار می‌دهم. تقریرات را شب 
مطالعه کردم، دیدم حرف من مطابق با نظر مرحوم شیخ انصاری است. ایشان اصالة الاطلاق و اصالة 
العموم را جزء اصول می‌داند. آخوند خراسانی و شیخ مظفر جزء ‌‌امارات می‌دانند. گفتم بهترین 
مدرک را پیدا کردم. وقتی شیخ اعظم انصاری می‌فرماید از اصول است؛ چطور این آقا این حرف را 
از من قبول نمی‌کند؟ فردا که رفتم متأسفانه آقای هاشمی ‌نیامده بود. آقای فخار بود. به ایشان گفتم 
دیروز سر این مسأله با آقای هاشمی ‌بحث مان شد، ایشان حرف مرا قبول نکرد که چنین چیزی را 
کسی نگفته است، باید مدرک بیاوری. من هم‌ ‌امروز مدرک آورده‌ام. ایشان گفت، شما حرف‌ها و 

بحث‌های دیروز را نادیده بگیر و بیا ‌‌امروز از نو ‌‌امتحان بده. دوباره ‌‌امتحان دادم.
بعد از آن، وقت دیگری آقای هاشمی را دیدم، ‌گفتم هر سؤالی را که شما از طلبه بپرسید، ممکن 
است طلبه حضور ذهن نداشته باشد، ولی این دلیل نمی‌شود که طلبه اصلا آن کتاب را وارد نباشد 
و نخوانده باشد. گفت باید حضور ذهن داشته باشد. گفتم اگر این‌طور است، پس من از شما یک 
سؤال می‌پرسم شما جواب بدهید. گفت سؤال کن. پرسیدم فرق بین صوم و صیام در چیست؟ کتب 
علیکم الصیام در قرآن‌‌‌‌ آمده و الصوم لی و انا اجزیء در روایات‌‌‌‌ آمده است. ایشان نتوانست درست 
جواب بدهد. به هر حال این کتاب بیش از این‌که در نزد هم‌شهری‌ها پخش شده باشد، در نزد عرب‌ها 

مطرح است.
المباحث الصرفیة

صرف را در نجف اشرف خوانده بودم، در ایران هم دوباره صرف را خواندم. یک خاطره هم از تحصیل 
صرف دارم: زمانی من در قم در مسجد ‌‌امام زین العابدین کفایه را درس می‌گفتم، در همان مسجد 
درس صرف را نزد مرحوم شیخ اسماعیل عالمی ‌یکه‌ولنگی می‌رفتم که ایشان خیلی صرفیِ ماهر و 
چیره‌دست بود. خیلی از طلاب به شوخی و کنایه می‌گفتند فاضل مرتجع شده از بالا‌‌‌‌ پایین آمده تازه 
صرف میر را شروع کرده است. در حالی که در نجف پیش شیخ محمد‌حسین نوری سنگتخت صرف 
خوانده و نوشته بودم. نوشته‌هایم در کابل از دست رفتند، دوباره خواستم صرف کانزی را تجدید کنم. 
مدت هفت هشت ماه پیش آقای عالمی‌ رفتم و تمام دارایی ایشان در صرف را فرا گرفتم. ابتدا از حفظ 
می‌گفت، سپس نوشته‌های خود را آورد و همه را گفت. همه را جمع‌آوری کرده در کاغذ پیاده کردم. 
باز یک تابستان رفتم کتابخانه‌ها تمامی ‌کتاب‌های نگارش‌یافته در صرف را بررسی کردم و همه را 
دسته‌بندی کرده و مطالب مفید را در کتاب المباحث الصرفیه به چاپ رساندم. این صرف هم جنبۀ 

اعلالی دارد که صرف کانزی گفته می‌شود و هم قواعد را دارد و دوبار چاپ شده است.
جعفری: اطلاعات ما در ادبیات زیاد نیست، جناب‌عالی از صرف کانزی و غیرکانزی نام بردید، 

فرق این دو در چیست؟



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 199

فاضلی: صرف کانزی صرفی است که جای دیگر چندان متداول نیست؛ ‌‌اما در افغانستان متداول 
است. این صرف روش صیغه‌سازی را آموزش می‌دهد. مثلا اسم فاعل را علاوه بر شش صیغه‌ای که 
دارد، به حدود سیزده صیغۀ دیگر جمع مکسّر می‌سازد. مثل ضربتٌ، ضُرّابٌ، ضُرّبٌ،ضُربٌ، ضُرَباءٌ، 
ضِرابٌ، ضُروبٌ، ضُوَیرِبٌ و... و افعل تفضیل می‌سازد. آلت صغری و آلت وسطی و آلت کبری 
می‌سازد که معمولا در صرف‌های متعارف چنین چیزهایی مرسوم نیست. تقریبا سبک شرح امثله را 

دارد و یک مقدار با ساختارها و صیغه‌های بیشتر.
جعفری: وجه تسمیۀ این صرف به کانزی چیست؟

نمی‌دانستند،  پرسیدم  اساتید فن هم  از  نمی‌دانم،  کانزی  به  را  این صرف  تسمیه  فاضلی: وجه 
نیافتیم. می‌گفتند ما هم وجه آن را 

اجوبة المسائل
یکی از توفیقاتم این بود که از اوایل مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی به عنوان ممتحن دفتر بودم و هم از 
طرف آیت‌الله محقق کابلی هر سال جهت گرفتن ‌‌امتحان از طلاب به کابل می‌رفتم و به مدت نُه سال 
به صورت مرتب برای ‌‌امتحان به کابل رفتم. برای اولین بار ‌‌امتحان کتبی سراسری را در افغانستان 
برگزار کردم. قبل از آن امتحان کتبی و سراسری سابقه نداشت و این امتحان به چند زبان به صورت 
تصویری از طریق تلویزیون راه فردا پخش گردید. البته طلاب در اوایل با این سبک آشنایی نداشتند 
و قدری سر درگم می‌شدند؛ اما کم‌کم با آن آشنا شدند. یک سال هم هرات رفتم ‌‌امتحانات را برگزار 
کردم، بعد از آن دوستان دیگر همین برنامه را اجرا می‌کنند. سه سال هم در مزار‌‌ امتحان کتبی را اجرا 
کردم. مجموعه سؤالات‌ ‌امتحانی را بنده در یکجا جمع کردم و پاسخ‌های آن را نیز افزودم و اسم آن را 

»اجوبة المسائل« گذاشتم، در آن ادبیات، فقه و اصول است و شامل همۀ سطوح می‌شود.
رشوه ازدیدگاه اسلام

زمانی که درس قضای آیت‌الله العظمی آقای وحید خراسانی می‌رفتم، مطالبی را که در باب رشوه 
فرموده بودند، جمع‌آوری و تنقیح کردم که به صورت جزوه تکثیر شده است.

پاسخ به پرسش‌های قرآنی
این کتاب چند سال است که از چاپ بیرون‌‌‌‌ آمده است.

مجمع الاحکام
مطابق با مبانی و فتوی مرجع عالیقدر آیت‌الله محقق کابلی است.



200 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

المباحث النحویة
این کتاب در دست چاپ است و این کتاب از حیث اسلوب شبیه کتاب »المباحث الصرفیّه« است و 

مسائل نحوی مبتلابه و مورد نیاز را در این کتاب جمع‌آوری کرده‌ام.
جعفری: با توجه به این‌که جناب‌عالی از کوه بیرون هستید، اگر اطلاعاتی در مورد حاجی آخوند 

کوه‌بیرون دارید، صحبت بفرمایید.
فاضلی: بنده توفیق نداشتم خدمت ایشان درس بخوانم. حدود هفت هشت سال بیشتر نداشتم که 
ایشان مدرسۀ علمیه در کوه‌بیرون تأسیس کرد. پدرم و پسر عمویم خدمت ایشان درس خوانده بودند. 
ایشان از نظر علمی ‌انسان بسیار برجسته بود و در تدریس و تربیت شاگرد بسیار موفق بود. در میان 
علمای افغانستان در یک دورۀ خاص شاید هیچ‌کس به اندازه ایشان در ‌‌امر تدریس تبحرّ نداشت. از 
مناطق مختلف طلبه‌ها می‌‌‌‌آمدند و خدمت ایشان شاگردی می‌کردند. ایشان را در منطقه زیارت کردم، 
منتها آن زمان من خردسال بودم. بعدها ایشان سفری به مشهد‌‌‌‌ آمد. آن‌جا ایشان را زیارت کردم و در 

اتاق طلبگی ما هم تشریف آورد. 
2. زندگی‌نامۀ آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: جناب‌عالی چگونه با آیت‌الله محقق خراسانی آشنا شدید؟ سطح تحصیلات ایشان تا چه 
اندازه بود؟ اساتید ایشان چه کسانی بوده‌اند، چه کسانی شاگردان ایشان هستند و این‌که جناب‌عالی 

هم از محضر ایشان استفاده کرده‌‌‌اید یا نه؟
1. 2. آشنایی با آیت‌الله محقق خراسانی

فاضلی: ما در نجف در منطقه‌ای به نام جُدیدَه زندگی می‌‌کردیم. ایشان هم در همان منطقه زندگی 
می‌کرد. منزل ما با منزل ایشان یک کوچه فاصله داشت. در منطقۀ جدیده در کنار منزل ما زمینی در 
حدود هزار متر از شخصی به نام سید عارفی بود. آقای پرهیزگار زمین را از ایشان خریداری کرد؛ 
چون موقعیت زمین خوب بود، تصمیم گرفتند که در آن‌جا حسینیه به نام حسینیۀ سجاد)ع( بسازند. 
‌منزل ما هم حدود پنج‌صد متر نزدیک آن بود. آیت‌الله مدرس افغانی و آیت‌الله محقق خراسانی پدرم 
را تشویق کردند که منزل‌تان را به حسینیه بدهید. پدرم هم قبول کرد؛ لذا قسمتی از حسینیۀ فعلی 
حیاط ماست. من اغلب اوقات آقای محقق خراسانی را می‌‌دیدم، ابوی ایشان را هم می‌شناختم که 
فقط عبا بر دوش می‌کرد. مدتی هم در محفل درس منطق ایشان که حاشیۀ ملاعبدالله را تدریس 

می‌کرد شرکت ‌کردم.
2. 2. سخنرانی‌های آیت‌الله محقق خراسانی در نجف

یکی از برجستگی‌های ایشان سخنرانی‌های بسیار جذّاب و پرشور ایشان بود که مرا خیلی به خود 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 201

جذب کرده بود. ایشان در حسینیۀ امام سجاد)ع( و مساجدی که مربوط به هم‌شهری‌ها بودند، 
سخنرانی می‌‌کرد. در مرکز شهر و تجمع علما و اساتید منبر می‌‌رفت. از جمله در مسجد ترک‌ها 
نزدیک حرم مطهر که‌‌ امام خمینی روز‌ها در آن مسجد نماز جماعت می‌داد سخنرانی می‌کرد. یک 
ماه رمضان به صورت کامل ایشان سخنران آن مسجد بود. علمای زیادی در سخنرانی ایشان شرکت 
می‌‌کردند. سیّد مصطفی خمینی فرزند‌‌ امام بیشتر اوقات در سخنرانی‌های ایشان شرکت داشت. در 
طول یک‌ ماه چند روزی حضرت ‌‌امام هم می‌‌نشست و به سخنرانی ایشان گوش می‌داد. مسجد بزرگ 
و مهمی ‌‌بود و جمعیت هم بسیار زیاد جمع می‌شد. در ایام محرم ایشان در دو جا سخنرانی می‌‌کرد؛ 
یکی در مدرسۀ قوام که نزدیک حرم مطهر است و دیگری در مدرسۀ هندی که باز هم نزدیک حرم و 

متصل به مسجد طوسی است. این دو جا محل تجمع جمعیت همۀ ملیت‌ها بود.
ایشان در سخنرانی حقیقتا نظیر نداشت. من در عراق بوده‌‌ام، در افغانستان بوده‌‌ام، در ایران بوده‌‌ام، 
در هیچ جا شخصی مثل ایشان را متبحر در سخنرانی ندیدم. هم خلاق سخن بود و هم خیلی زیبا 
صحبت می‌کرد و هم سخنش خیلی جذابیّت داشت. مطلب را در قالب الفاظ و عباراتی بسیار زیبا و 
شیک بیان می‌‌کرد. خیلی هم شیوا صحبت می‌کرد. در عراق رسم بر این بود که در ایام ولادت ‌‌امامان 
معصوم)ع( در حسینیه‌ها و منازل مراسم جشن و سرور برپا می‌گردید، وقتی ایشان در مورد ائمه 
صحبت می‌‌کرد، آن‌قدر زیبا صحبت می‌‌کرد که همه به وجد می‌‌‌‌‌آمدند. من از همان زمان شیفتۀ ایشان 
و سخنرانی‌های ایشان شدم؛ به گونه‌ای که هنگام مطالعه هم که صدای ایشان را می‌‌شنیدم که از یکی 
از مساجد یا حسینیه‌ها بلند می‌شد دیگر تاب نمی‌‌آوردم و کتاب را می‌‌بستم با عجله خود را به مجلس 

سخنرانی ایشان می‌‌رساندم. هرجا اطلاع پیدا می‌کردم ایشان سخنرانی دارد، حتما شرکت می‌‌کردم.
3. 2. اساتید آیت‌الله محقق خراسانی

در مورد اساتید ایشان؛ جزئیات را به صورت دقیق نمی‌دانم؛ ‌‌اما از آن‌جایی که ایشان در دورۀ آیت‌الله 
حکیم و آیت‌الله خویی و شهید محمدباقر صدر در نجف تحصیل می‌‌کرد، حتما اساتید درس خارج 
ایشان همین بزرگواران بوده‌اند. ایشان در درس‌های آیت‌الله حکیم و آیت‌الله خویی شرکت کرده است 
و برخی از درس‌های شهید صدر شرکت کرده است. شهید صدر از ایشان تمجید می‌‌کرد و ایشان را 
تکریم و احترام می‌نمود. آن زمان که فلسفتنا و اقتصادنای شهید صدر در نجف چاپ شد، آیت‌الله 
محقق خراسانی از این دو کتاب بسیار تمجید و تبلیغ کرد؛ ‌‌اما این‌که سطوح را نزد چه کسانی خوانده 
بود، اطلاع ندارم. فقط همین اندازه می‌‌دانم که پدر ایشان متولد افغانستان بوده و حدود ده ساله بوده 
است که از کرمان طرف ایران مهاجر شده و در یکی از مناطق فریمان ساکن شده و آیت‌الله محقق 
آیت‌الله محقق خراسانی همراه عموی  خراسانی در فریمان متولد شده است. در سن ده سالگی 
بزرگوارش به عراق مهاجرت کرده است. ایشان هم خودش گفته است که من در سن بیست سالگی 



202 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

سطوح عالیه را تمام کرده بودم. بعد در درس‌های اساتید بزرگ آن زمان شرکت کرده است. 
یس آیت‌الله محقق خراسانی 4. 2. تدر

در مورد تدریس ایشان، آیت‌الله محقق در همۀ کتاب‌های حوزوی یک استاد برجسته و جامع معقول 
و منقول بود. همان‌گونه که سخنرانی ایشان فوق‌العاده بود، تدریس ایشان نیز فوق‌العاده بود. بسیار 
شیک و زیبا تدریس می‌‌کرد؛ ولی متأسفانه ایشان کتابی را که شروع می‌‌کرد به آخر نمی‌‌رساند؛ ‌‌اما 
علت آن برای من خیلی روشن نشد، گمان می‌کنم بیشتر به خاطر ضعف طلاب بود. وقتی سطح طلاب 
در حدّ مورد انتظارشان نبود، ایشان درس را رها می‌‌کرد. البته گرفتاری‌های مردمی ‌‌و سخنرانی‌ها هم 
شاید در تعطیل شدن درس‌ها نقش داشت. با شناختی که من از ایشان داشتم و درس ایشان شرکت 

کرده بودم، عمده دلیل به پایان نرسیدن یک درس گرفتاری ایشان در سخنرانی و ضعف طلاب بود. 
طلاب چون شیفتۀ ایشان بود هرگاه متوجه می‌‌شدند که آیت‌الله محقق خراسانی کتابی را شروع به 

تدریس کرده همگی به درس ایشان می‌‌رفتند از بس که بیان ایشان شیرین و جذاب بود.
5. 2. شاگردان آیت‌الله محقق خراسانی

از جمله کسانی که زیر نظر ایشان تربیت شدند و از سخنرانی‌ها و فکر و اندیشۀ او تأثیرپذیر بودند، 
یکی استاد قربانعلی عرفانی یکه‌ولنگی بود که بسیاری از اوقات همراه ایشان بود. در مجالس قبل از 
آیت‌الله محقق خراسانی سخنرانی می‌کرد. دیگری سید غلام‌حسین موسوی بود. این دو خیلی متأثر 
از روحیات و اندیشه‌های آیت‌الله محقق خراسانی بودند. اشخاص دیگر شیخ حبیب‌الله صادقی از 
پنجاب و آقای معصومی ‌‌از لعل بودند. شخص دیگری به نام مبلغ بود که آن زمان خیلی جوان بود و 
الان در مشهد است. یکی از دغدغه‌های بسیار جدّی آیت‌الله محقق خراسانی استقلال طلبه‌های 
افغانی بود که به صورت جدی روی آن کار می‌کرد و طلبه‌ها را وادار می‌کرد دست به قلم شوند و کتاب 

بنویسند و نسبت به مسائل زمان بی‌تفاوت نباشند.
جعفری: اشاره فرمودید آیت‌الله محقق خراسانی در مدرسۀ قوام، مدرسۀ ترک‌ها و مدرسۀ هندی 

سخنرانی‌ می‌کرد، مستمع چه کسانی بودند؟
فاضلی:‌ مدارس مذکور مختلط از ایرانی، افغانی و هندی و پاکستانی بود. البته در مدرسۀ هندی 
اکثریت ایرانی‌ها بودند. سه مدرسه جای حساس بود، مدرسۀ قوام، مدرسۀ هندی و مدرسۀ ترک‌ها. 
مدرسۀ ترک‌ها بیشتر در اختیار حضرت ‌‌امام بود و ظهر‌ها، آن‌جا جماعت داشت و شب‌ها در مدرسۀ 

بروجردی نزدیک حرم جماعت داشت.
6. 2. آثار آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: در قسمت آثار ایشان چه اطلاعاتی دارید؟



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 203

فاضلی: آثار ایشان تا آن زمان که من در نجف بودم، عبارت بود از »الیتیمة فی شرح الحاشیة«، 
هدایة‌ المنطق فی شرح المنظومة«، »الکفاح الاسلامی فی مشکلة الفقر«، »المؤلفون الافغانیون 

المعاصرون« و »سلم الصعود«، این کتاب‌ها چاپ شده بودند.
علت نوشتن المؤلفون هم این بود که ایشان و مدرس افغانی آن زمان با سفارت در رفت‌وآمد 
بودند. سفیر وقت استاد خلیل‌الله خلیلی یکی از اندیشمندان و شاعران افغانستان بود و با آیت‌الله 
محقق خراسانی خیلی مراوده داشت. خیلی از مشکلات طلبه‌ها از طریق این دو بزرگوار به سادگی 
حل‌و‌فصل می‌شدند. از جمله بحثی که میان ایشان و خلیل‌الله خلیلی در مورد علمای افغانستان 
شکل می‌گیرد و ایشان می‌گوید افغانستان عالمان بزرگی دارد، خلیلی از ایشان می‌‌خواهد که دوست 
دارد زندگی‌نامۀ این بزرگان را بخواند. آیت‌الله محقق خراسانی دست به قلم می‌شود و ظرف بیست 
روز کتاب »المؤلفون الافغانیون المعاصرون« را می‌نویسد و آمادۀ چاپ می‌کند و به دست مرحوم 

خلیلی می‌‌رساند. بعد از آن زمان متأسفانه کتاب دیگری از ایشان چاپ نشده است.
7. 2. جایگاه علمی ‌‌آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: جناب‌عالی هم در نجف و هم در ایران با آیت‌الله محقق خراسانی از نزدیک آشنایی داشته‌اید 
و در زمانی که در کمال فضل و علم بوده‌‌‌اید ایشان را دیده‌اید، جایگاه علمی ‌‌ایشان را چگونه ارزیابی 

می‌کنید؟
فاضلی: آیت‌الله محقق خراسانی از نظر علمی‌‌ دارای جایگاه رفیع است. ایشان در علوم عقلی 
و نقلی صاحب‌نظر بود،‌ استعداد و نبوغ داشت،‌ در سن 20 سالگی سطوح عالیه را تمام کرد.‌ ایشان 
در فقه و اصول و در فلسفه کار کرده بود و از نظر علمی ‌‌مجتهد مسلم و صاحب‌نظر بود. تدریس 

کتاب‌های مختلف توسط ایشان شاهد این مدعاست که ایشان صاحب‌نظر بود.
جعفری: در فقه و اصول ایشان را چگونه ارزیابی می‌کردید؟

فاضلی: ایشان از نظر علمی ‌‌در حد اجتهاد بود،‌ اگر ایشان در نجف می‌ماند، استعداد مرجعیت 
آقایان واعظ، رئیس، محقق کابلی، محسنی، شیخ  ایشان هم‌طراز عالمان بزرگ مانند  را داشت.‌ 
صلاحیت  هر‌کدام  که  علمی ‌‌بودند  شخصیت‌های  این‌ها  بود.  فیاض  عالمی ‌‌و  محقق،  اسماعیل 
مرجعیت را داشتند. این‌ها به مرتبۀ اجتهاد رسیده بودند، محقق خراسانی در کتاب المؤلفون الافغانیون 
از آیت‌الله واعظ به عنوان »اول مَن افتَتحَ بابَ العلم« نام می‌برد، از آیت‌الله محقق به عنوان رهبر آینده 
تمجید می‌کند. این‌ها شخصیت‌های کم نبودند، هر کدام اگر در حوزۀ علمیه می‌ماندند، مثل استاد‌شان 
بودند؛ چرا که این‌‌ امر از تقریرات‌شان معلوم است، آیت‌الله خویی تقریرات آیت‌الله نایینی را به نام 
»اجودالتقریرات« نوشته است. اگر تقریرات شاگردان با تقریرات استاد مقایسه شود، تقریرات شاگردان 
برجسته‌ترند. این نشان می‌دهد که این افراد در سطح عالی بودند. آیت‌الله محقق از این افراد کمتر نبود.



204 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

8. 2. آیت‌الله محقق خراسانی و شهید بلخی
بسیار متواضع و فروتن  فرد  نظر اخلاقی ویژگی‌های خاص داشتند.  از  آیت‌الله محقق خراسانی 
بود، کسی ناراحتی از ایشان نداشت و خیرخواه مردم بود. برای جامعه و ملت خود تلاش می‌کرد. 
المؤلفون الافغانیون چهل و نُه سال قبل نوشته شده است. نظرشان این بود که باید خودمان را باور 
داشته باشیم، مستقل باشیم، روی پای خود بایستیم. عالمان ما کمتر از دیگر عالمان نیستند. باید 
از خود گوینده و نویسنده داشته باشیم. در تمام زمینه‌ها باید کار کرد. نه تنها این مسائل را در حوزه 

مطرح کرد، بلکه در سطح عموم این مسائل را مطرح کرد.
شهید بلخی پنجاه سال قبل به نجف‌‌‌‌ آمد، کتاب »المؤلفون الافغانیون« یک سال بعد چاپ شد. 
وقتی علامه بلخی نجف‌‌‌‌ آمد، زمین حسینیه ‌‌امام سجاد)ع( توسط آقای پرهیزگار که الآن قبرش 
ایام  از  آن‌جاست، خریداری شد، پول آن توسط آقای بلخی جمع‌آوری گردید. شهید بلخی‌‌‌‌ قبل 
محرم به نجف آمد، در ایام محرم روزها در کربلا و شب‌ها در نجف صحبت می‌کرد. در این جلسه 
شخصیت‌های بزرگی مانند علامه مدرس افغانی، از شخصیت‌های داخلی ابراهیم خان گاوسوار، 
فرقه‌مشر از شخصیت‌های بهسود و بسیاری از خوانین و بزرگان هزاره شرکت می‌کردند و همین‌طور 
زواران دیگر در این مجلس حضور می‌یافتند. آقای محقق خراسانی در شب اول محرم قبل از آقای 
بلخی صحبت کرد و بسیار زیبا صحبت کرد و از بلخی تعریف و تمجید کرد. ده روز محرم را آقای 
بلخی صحبت کرد و برای ساختن حسینیه پول جمع‌آوری می‌شد. البته روابط علامه بلخی قدری با 

ابراهیم خان گاوسوار شکرآب بود، در همین سفر ارتباط‌شان عادی گردید.
من یادم هست آقای بلخی آدم جسیم بود، منبر کوچک بود، آقای بلخی به زحمت در آن‌جا جا 
می‌شد؛ چون من کوچک بودم، شب‌ها در پلۀ اول منبر پایۀ بلندگو را می‌گرفتم. در قسمتی که حسینیه 
ساخته شده مردان بود، در قسمت دیگر که منزل ما بود، زنان جمع می‌شدند و بلندگو گذاشته بودند. 

9. 2. عالمان برجستۀ افغانستان در نجف
جعفری: بسیاری از شخصیت‌های علمی‌‌‌ افغانی در نجف را نام بردید، اگر کسانی دیگری هم باقی 

مانده باشند، اشاره فرمایید؟
فاضلی: عالمان شاخص در آن زمان عبارت بودند از آقایان: مدرس افغانی، فیاض، محقق کابلی، 
محقق خراسانی، شیخ اسماعیل محقق مزاری، سید بحر مزاری، آصف محسنی، محمدی بامیانی، 
شیخ موسی عالمی؛ شیخ موسی عالمی ‌‌چهرۀ برجستۀ علمی‌ بود. اثر ایشان بیانگر شخصیت ایشان 
است. روزی به مناسبتی با آیت‌الله محقق کابلی دربارۀ علمای افغانی آن‌جا صحبت می‌کردم، ایشان 
معمولا از کسی تعریف نمی‌کند، با این‌که با آقای محسنی رابطۀ نزدیک داشت. وقتی با آیت‌الله 
محقق کابلی افغانستان رفتیم، آیت‌الله محسنی به دیدن ایشان در جامعة الاسلام‌‌‌‌ آمدند و بعد از چند 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 205

روزی آیت‌الله محقق به ما فرمود به دیدن آیت‌الله محسنی بروید. ما منزل آیت‌الله محسنی رفتیم و 
آقای زکی مسئول دفتر ما را معرفی کرد که از طرف آیت‌الله محقق کابلی‌‌‌‌ آمده‌اند. آیت‌الله محسنی 
گفت من این‌ها را به عنوان معنای اسمی ‌‌می‌شناسم و به عنوان معنای حرفی قبول ندارم؛ یعنی به 
عنوان رابط حاجی آقا قبول ندارم، گفت جای تأسف است زمانی با همدیگر به قدری صمیمی‌‌ بودیم 
که بدون رضایت همدیگر مهمان یکدیگر می‌شدیم. این‌ها هم‌دوره بودند. حاجی آقا از این‌ها تعریف 
و تمجید نمی‌کرد، ولی از آقای عالمی ‌‌تعریف و تمجید کرد. آدم بسیار بااستعداد و خوش‌سلیقه بود. 
کتاب »المفصل« ایشان کتاب عجیب و غریب است، متأسفانه کتاب المطول در حوزه‌ها متروک 
شده و اگر متروک نمی‌شد، از ایشان به عظمت یاد می‌گردید. کتاب »المفصل« ایشان دریایی از علم 
است. مطول کتاب پیچیده و عمیق است. زمانی که من مطول می‌خواندم، با شرح و شروح دیگر، 
مسائل مطول حل نمی‌شدند؛ اما با المفصل حل می‌شدند. به نظر من کتابی در مطول مانند المفصل 
چاپ نشده است. تنها جلد اول اختصاص به بسم الله دارد؛ ولی متأسفانه آقای عالمی ‌‌در جوانی به 

رحمت خدا رفت وگرنه آیندۀ بسیار درخشان داشت.
در سطح بعد عالمان دیگری مانند آقای فاضل سنگتخت و شیخ صفر عالمی ‌‌بهسودی و فاضلی 
ورس بودند. آقای فاضل سنگتخت در نجف اشرف کفایه تدریس می‌کرد و در حوزۀ زینبیه در سوریه 
درس خارج می‌گفت و مدرس خوب بود. فاضلی ورس هم در سوریه درس خارج می‌گفت. فعلا در 

کربلای معلی تدریس می‌کند.
جعفری: آیت‌الله محقق خراسانی با چه کسانی هم سن و سال بود؟ 

فاضلی: آیت‌الله محقق خراسانی هم‌سطح آیت‌الله محقق کابلی و آیت‌الله فیاض مطرح بودند. 
را کنار  ایشان سخنرانی  اگر  نبودند.  این سطح  بود، دیگران در  ایشان داشت سخنران  امتیازی که 
می‌گذاشت، وقت خود را اختصاص می‌‌داد به بحث‌های حوزوی، از هیچ یکی از علما و مراجع 
کمبود نداشت. اوقات بسیاری صرف سخنرانی می‌شد. در یک محرم صحبت می‌کرد که در روز 
ده منبر می‌روم. ایشان در مدرسۀ ترک‌ها )مدرسه شیخ انصاری(،‌ مدرسه‌ هندی‌ها، مدرسۀ قوام و 
مدرسۀ جامعه این‌ها از مدارس مهم بودند که جلسات سنگین در آن برگزار می‌شدند،‌ سخنرانی‌ها 

وقت بسیاری را از ایشان می‌گرفت.
10. 2. ویژگی‌های اخلاقی آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: در مورد ویژگی‌های اخلاقی آیت‌الله محقق خراسانی چه نکاتی را در رفتار و سلوک ایشان 
برجسته ‌دیدید؟

فاضلی: چند چیز در ایشان وجود داشتند:



206 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

الف. تقوا و پرهیزکاری
ایشان آدم بسیار مهذب و مؤدب بود و دنبال زخارف دنیا نبود و الا آدمی ‌‌با این منبر و استعداد، اگر 
دنبال مادیات بود، بهترین زندگی را برای خود فراهم می‌کرد. اگر ایشان دنبال مقام و ریاست بود، به 
بالاترین مقام می‌رسید. کسی که نزدیک‌ترین فرد به ‌‌امام بود در نزد ‌‌امام تقرب داشت، از این موقعیت 
استفاده مادی نکرد.‌ وقتی جمهوری اسلامی ‌‌برقرار شد و امام به عنوان رهبر انتخاب شد، دنبال این 
امر نرفت که ما با شما ارتباط داشتیم و الا بهترین مقام را برای ایشان می‌دادند. شنیدم‌‌ امام گفته بود 
که شما در رسانه‌ها به زبان عربی سخنرانی کنید. ایشان در نجف زندگی معمولی داشت، وقتی به 
مشهد‌‌‌‌ آمد پایین‌تر از زندگی معمولی داشت. از همان زمان اول که با ایشان آشنا شدم، آدم مهذب و 

متعبّد و محجوب بود.
ب. زهد و پارسایی

در آن‌جا هم به زندگی ساده قناعت می‌‌کرد و همین‌طور در مشهد با این‌که زمینه فراهم بود.
ج. جامع منقول و معقول

بسیاری از عالمان در یک بخش آشنایی دارند، بسیار کم آدم داریم که در فقه و اصول و فلسفه مهارت 
داشته باشد و هم سخنران در سطح بالا باشد و هم فرد نویسنده، لذا فردی مثل ایشان کم داریم.

د. تأکید روی استقلال شیعیان افغانستان
ایشان در جلسات متعدد علمی و غیرعلمی روی این مسأله تأکید داشت که ما مردم از هیچ یک از 
مردم دنیا کم نداریم باید به حقوق‌مان برسیم و در آخر هم آیت‌الله محقق را به عنوان مرجع تثبیت 
کرد. محقق خراسانی همه را وادار می‌کرد که روی پای خود بایستد، شما علما و شخصیت‌ها دارید،‌ 
را می‌گفت و در همان شرایط کتاب  این سخنان  منبرها  تمام  ایشان در  بگیرید.  را  استقلال خود 
المؤلفون الافغانیون را با پیشنهاد سفیر افغانستان نوشت و از علما تمجید کرد و از بسیاری از طلابی 

که اثر چاپی نداشت، از آنان تعریف و تمجید کرد.
هـ . ایثار

از ویژگی‌های دیگری ایشان ایثار بود. محقق خراسانی در مرجعیت دو مرجع نقش اساسی داشت:
یکی در مرجعیت‌‌ امام در افغانستان، می‌دانید که اکثر علمای افغانستان، مرجعیت آیت‌الله خویی 
را ترویج می‌کردند. تنها شخصیت شاخص علمی ‌‌افغانی که از امام تبلیغ می‌کرد، محقق خراسانی بود 
و به تبع ایشان طلاب جوان هم از ‌‌امام حمایت می‌کرد. اگر محقق خراسانی از ایشان تبلیغ نمی‌کرد، 
‌‌امام در افغانستان جا نمی‌افتاد. به خاطر سخنرانی‌های ایشان در محافل مختلف، ‌‌امام در کنار آیت‌الله 

خویی جا افتاد.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 207

مورد دیگر، در مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی است.‌ در مرجعیت مؤلفه‌های گوناگون دخیل‌اند؛ 
مانند عنایت الهی، صلاحیت علمی ‌‌و عملی شخص، در کنار این‌ها حمایت آیت‌الله محقق خراسانی 
از ایشان بود. بسیاری از افراد به خاطر ایشان از آیت‌الله محقق کابلی حمایت کردند. نگاه کنید یک 
نفر که خود تبعه ایران باشد، ایشان برای ملت خود تا جایی کار می‌کند که همۀ این مسائل اعتباری را 
زیر پا می‌گذارد، در همان زمان آثار ایشان به نام افغانی چاپ می‌شد. ایشان در جاهای مختلف تبلیغ 
کرد. ببینید ‌‌امروز یک طلبۀ فاضل حاضر نیست خود را برای جا افتادن مرجع فدا کند، کسی که خود 
هم‌سطح یک مرجع باشد و پیش‌قدم شود و شخص دیگر را علم کند بسیار ایثارگری می‌خواهد، این 

ایثارگری در آیت‌الله محقق خراسانی بود.
11. 2. خدمات اجتماعی آیت‌الله محقق خراسانی

جعفری: خدمات اجتماعی دیگری را از آیت‌الله محقق خراسانی سراغ دارید، این به عنوان یک 
است؟ خدمت 

که  زمانی  بود.  کابلی  محقق  آیت‌الله  مرجعیت  ترویج  در  مؤثر  فرد  خراسانی  محقق  فاضلی: 
مرجعیت مطرح نبود ایشان استقلال حوزۀ افغانستان و مرجعیت افغانستان را مطرح کرد و کتابی هم 

نوشت و کتاب المؤلفون زمینه‌ای برای مرجعیت بود.
در مسائل سیاسی نیز ایشان تأثیرگذار بود. درست است که پیش‌زمینۀ مبارزاتی وجود داشت؛ اما 

ایشان در جلسات مختلف روی عظمت، استقلال و هویت‌بخشی شیعیان افغانستان تأکید داشت.
3. خدمات و آیندۀ مرجعیت در افغانستان

1. 3. وحدت و تعدد مرجعیت در جامعۀ شیعی
جعفری:‌ یکی از مباحثی که به جد دربارۀ مرجعیت مطرح است، وحدت و تعدد مرجعیت در جامعۀ 

شیعی است، نظر جناب‌عالی در این مورد چیست؟
فاضلی: مرجع واحد دینی در سطح جامعۀ شیعه لازم است. تعدد مرجعیت تبعات بدی دارد، ولی 
از طرف دیگر جامعۀ افغانستان و هر جامعۀ دیگر ضروری است که مرجعی داشته باشند تا مشکلات 
آنان حل گردند. مثلا در میان جامعۀ ما اگر دفتر آیت‌الله محقق کابلی نباشد، بسیاری از مسائل آنان 
لاینحل باقی می‌مانند. این مسائل در سایر دفاتر حل نمی‌گردند، مثل حل‌وفصل دعاوی، حصر 
وراثت، نصب قیم شرعی، طلاق‌های ولایی و بسیاری از مشکلات دیگر از این طریق حل می‌شوند. 
به عنوان نمونه بسیاری از مردم ما از کشورهای مختلف دنیا با من تماس می‌گیرند و یا پیام می‌دهند 
و من جواب می‌دهم. در سایر دفاتر کسی این کار را برای افغانستانی‌ها انجام نمی‌دهند. همین‌طور 
برکات مرجعیت را در افغانستان در نظر بگیرید، چه‌قدر مدارس فعال شده‌اند و چه‌قدر نمازهای 



208 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

جمعه برگزار می‌شوند. اگر مرجعیت از خود یک کشور نباشد، این مشکلات به راحتی قابل حل 
نیستند. بنابراین، لازم است در سطح کل یک مرجعیت واحد وجود داشته باشد و هر کشوری هم از 
خود مرجعی داشته باشد. امال وظیفۀ مردم و طلاب است که حمایت کنند. وقتی شخصی به عنوان 
مرجع انتخاب می‌شود، دیگران از او حمایت کنند. بعضی از منکرات در جامعه به وجود می‌آیند، اگر 
مرجعیت اطلاعیه بدهد، طلاب و مردم از آن حمایت کنند و دفاع نمایند. در این صورت، از آن منکر 

جلوگیری می‌شود.
2. 3. خدمات مرجعیت در افغانستان

جعفری: به نظر جناب‌عالی تأسیس نهاد مرجعیت در افغانستان چه آثار و خدماتی داشته است؟
فاضلی: خدمات مرجعیت در سطح وسیع بسیار محسوس است که عبارتند از:

تربیت طلاب
طلاب بسیار زیادی در کابل و در ایران تحت پوشش دفتر مرجعیت قرار دارند. در زمان آیت‌الله واعظ 
مجموع طلاب کابل از سیصد نفر تجاوز نمی‌کرد، فعلًا طلبه‌های رسمی در کابل حدود 1500 نفرند و 

سالانه ‌‌امتحان می‌دهند و بر عددشان افزوده می‌شود.
تربیت طلاب متخصص

یکی از خلأها در افغانستان این بود که بخش تخصصی در زمینۀ فقه و اصول وجود نداشت، بنده 
پیشنهاد راه‌اندازی این بخش تخصصی را دادم و این پیشنهاد قبول شد، فعلا در کابل و هرات بخش 
به  هم  اضافه  هزینۀ  پوشاک طلاب،  و  تأمین خوراک  بر  بخش علاوه  این  دارد.  تخصصی وجود 
آنان می‌دهد. طلاب این بخش تنها مشغول به خواندن دروس حوزوی با نظارت اساتید باتجربه و 

آموزش‌دیده می‌باشند. این برکاتی دارد که در آینده مجموعۀ خوبی بار خواهند‌‌‌‌ آمد.
تأسیس مدارس

در مناطق مختلف افغانستان مدارس توسط آیت‌الله احداث شده یا با اجازۀ صرف وجوهات، در واقع 
توسط وکلای‌شان اداره می‌گردد که قبلا این کار ‌‌امکان‌پذیر نبود.

تبلیغ مسائل دینی
یکی از کارهای دفتر مرجعیت اعزام مبلغان دینی از طریق دفتر است. دفتر به عنوان آدرس مشخص 
برای مردم تبدیل شده است که می‌توانند مبلغان دینی را درخواست نمایند و این کار به خوبی توسط 

دفتر انجام می‌شود.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 209

برگزاری نماز جمعه
قبل از تأسیس نهاد مرجعیت در افغانستان نماز جمعه توسط شیعیان در افغانستان برگزار نمی‌گردید 
و بعد از به وجود‌‌‌‌ آمدن دفتر مرجعیت نماز جمعه در شهرهای مختلف افغانستان توسط نمایندگان 
آیت‌الله محقق کابلی و افراد منصوب‌شده و یا تأییدشده توسط ایشان برگزار می‌گردد، نمونۀ بسیار 
برجسته و مؤثر آن نمازهای جمعه هرات و کابل است که از طریق رسانه‌های عمومی هم پخش 

می‌شود، این یک کار بسیار مهم در عرصۀ تبلیغ‌‌ امور دینی می‌باشد.
دایر کردن دفتر

یکی از کارهای مهم دایر کردن دفاتر در شهرهای مهم افغانستان است که به عنوان مرجع رتق و فتق 
بسیاری از ‌‌امور برای مردم می‌باشد. بر همین اساس ما در شهرهای کابل، هرات، مزار، بامیان و 
دایکندی و نیز در شهرهای ایران مانند قم، مشهد و تهران دفتر داریم. همین‌طور در نجف دفتر ایشان 
فعال است و همان شهریه‌ای که به طلاب در قم داده می‌شود به طلاب ما در نجف هم داده می‌شود.

تأسیس نهاد مرجعیت در افغانستان
مهم‌تر از همۀ مسائل خدمات گذشته تأسیس نهاد مرجعیت دینی توسط آیت‌الله محقق کابلی در 
افغانستان است. قبل از پذیرش مرجعیت توسط ایشان کسی جرأت نمی‌کرد که در این راه گام بردارد و 
به تبع کسی تلاش هم نمی‌کرد. علما هم از ایجاد نهاد مرجعیت در افغانستان مأیوس بودند. مطمئنا تا 
نهاد مرجعیت در یک کشور نباشد، ‌‌امور دینی مردم به خوبی اداره نمی‌شود. ایشان این سد را شکست 

و با پذیرش مرجعیت راه را برای ادامۀ این نهاد در افغانستان باز کرد.
شاید یکی از دلایل هراس از تأسیس نهاد مرجعیت در افغانستان هراس از عدم اقبال مردم بود؛ 
چون قبلا یکی از عالمان برجستۀ افغانستان به نام شیخ محمد‌علی مدرس بزرگ اعلام مرجعیت 
کرده بود،‌ ولی با اقبال مردم مواجه نگردید. مدرس بزرگ از مالستان بود و از آیت‌الله مدرس افغانی 
بزرگ‌تر بود، لذا معروف به مدرس بزرگ بود. ایشان از تعداد مراجع گواهی اجتهاد داشت. من گواهی 
اجتهاد ایشان را دیدم، مدتی در مشهد بوده رساله نوشته و تعدادی مقلد داشت. ایشان اعلام مرجعیت 
کرد، رساله نوشت، ولی جا نیفتاد. یک زمانی در جدیده‌‌‌‌ آمد، در جلسات خانگی درد دل می‌کرد و 
می‌گفت من از آقای کاظمینی، ابوالحسن اصفهانی و آقای ضیا عراقی اجازۀ اجتهاد دارم. سرنوشت 
ایشان برای علمای افغانی مایۀ عبرت گردید که هر گاه یکی از ما قدعلم نماییم مثل شیخ محمد‌علی 
مدرس خواهیم شد؛ اما با پذیرش مرجعیت توسط آیت‌الله کابلی و اقبال مردم این سد شکسته شد.

جعفری: چه کارهایی جزء‌ دغدغه‌های دفتر مرجعیت بودند؛ اما انجام نشدند؟
فاضلی: دو کار جزء دغدغه‌های ما بود، ولی انجام نشدند:



210 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

الف. تربیت محقق
یکی از کارهایی که انجام نشد تربیت تعداد محقق در زمینۀ فقه و اصول بود. زمانی این پیشنهاد مطرح 
شد که جمعی از محققین جوان شناسایی شود و در موضوعات مختلف زیر نظر آیت‌الله محقق کابلی 
کار کنند تا به عنوان محقق و نویسنده در زمینۀ فقه و اصول تربیت شوند و هم خلأ مرجعیت در آینده 
پر شود.‌ آیت‌الله هم پذیرفت،‌ ولی از طرف بعضی آقایان تلاش لازم انجام نگرفت و‌ این کار نشد. اگر 

این کار می‌شد مشکلات بسیاری حل می‌شدند.
ب. عدم فعالیت در خارج

مردم ما در کشورهای متعدد حضور دارند، به علاوۀ بسیاری از شیعیان دیگر کشورها حاضرند برای 
مستضعفین کمک کنند، دفتر نتوانست کمک‌های مردم را جلب کند. یکی از علل قضیه این بود 
که اولا افرادی نداشتیم که هم با زبان خارجی آشنایی داشته باشند، هم مبلغ چیره‌دست باشند تا 
بتوانند این کار را انجام دهند. به عنوان نمونه یکی از شخصیت‌های برجسته، شخصی به نام شیخ 
صفار از عربستان است. ایشان قبلا نزد آیت‌الله کابلی می‌‌‌‌آمد و مقداری وجوهات شرعیه می‌آورد و 
ابراز تأسف می‌کرد که شما مردم نیازمند زیاد دارید، در کشورهای عربی افراد خیر زیادند،‌ نمی‌توانید 
کمک‌های‌شان را جلب کنید،‌ الآن وقتی من به قم می‌آیم، از بیوت سایر مراجع مرا در هتل پیدا کرده 
و دعوت می‌کنند، ولی تا خودم نزد شما نیایم اصلا اطلاع پیدا نمی‌کنید که من‌‌‌‌ آمدم یا نه. به هر حال 

زمینۀ این کار بود، ولی محقق نشد.
جعفری: به نظر می‌رسد رسیدگی به دو موضوع دیگر نیز جزء نیازهای ضروری است، الآن هم 
اگر دفتر بخواهد می‌تواند انجام دهد، یکی رسیدگی بهتر به طلاب غیررسمی و دیگری رسیدگی به 

فقرای مردم ما.
مسألۀ  در  یکی  نماید؛  غیررسمی همکاری  با طلاب  دو طریق  از  می‌کند  دفتر سعی  فاضلی: 
‌‌امتحانات، من مسئول ‌‌امتحانات هستم سعی می‌کنم آنان پذیرفته شوند و شهریۀ آنان وصل شود. 
دیگری ارفاق از طریق وجوهات شرعیه. وقتی طلاب غیررسمی وجوهات شرعیه به دفتر می‌آورند، 
سعی می‌شود ارفاق بیشتری نسبت به آنان صورت بگیرد؛ ‌‌اما بیش از این بودجه دفتر کفاف نمی‌کند تا 

نسبت به طلاب غیررسمی و خانواده‌های بی‌‌سرپرست مساعدت بیشتر صورت بگیرد.
جعفری: در شرایط موجود بهتر نیست که به طلاب رسمی )فعلا هر نفر چهل هزار تومان پرداخت 
می‌گردد( مبلغ سی هزار تومان شهریه پرداخت شود، به هر طلبۀ غیررسمی و خانواده‌های فقیر ماهیانه 

در حدود صد الی دوصد هزار تومان پرداخت شود؟
فاضلی: به هر حال برخی از مشکلات‌اند.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 211

جعفری: سال‌ها با دفتر سر‌و‌کار داشتید در مسیر مرجعیت چه مشکلاتی وجود دارند؟
فاضلی: دو مسأله در نفوذ و نقش مرجعیت تأثیرگذارند؛ یکی اقتصاد، اگر مرجعی بخواهد خدمت 
کند، بدون اقتصاد نمی‌شود. نه می‌تواند به طلاب رسیدگی کند و نه به فقرا رسیدگی می‌شود، ولی 
دفتر آیت‌الله محقق فعلا بد نیست، فعلا در قم ماهیانه صدوپنجاه میلیون تومان مصرف می‌شود، در 
مجموع در ایران، افغانستان و نجف اشرف در ماه پنج‌صد میلیون تومان مصرف شهریه می‌شود. اگر 
از طرف مردم تأمین نشود، کارها انجام نمی‌شود. دوم؛ حمایت مردم از مرجعیت؛ تاجران با امور مالی 

و طلاب با حمایت تبلیغی از مرجعیت حمایت کنند تا مرجعیت نفوذ لازم را داشته باشد.
3. 3. جایگاه علمی آیت‌الله محقق کابلی

جعفری: جناب‌عالی فرمودید مدت بیست سال شاگرد آیت‌الله محقق کابلی بودم و از طرف دیگر 
با  را در مقایسه  آیت‌الله محقق کابلی  بودید، وزن علمی  آیت‌الله وحید خراسانی  فرمودید شاگرد 

ارزیابی می‌کنید؟ آیت‌الله وحید خراسانی چگونه 
فاضلی: آیت‌الله محقق کابلی فعلا ضعیف و ناتوان شده است. قبلا ایشان انظار مختلف را مطرح 
می‌کردند و نقد می‌کردند و نظر جدید مطرح می‌کردند؛ مثلا در کتاب خمس نظرات آیات عظام 
خویی،‌ تبریزی، منتظری، فیاض و ‌هاشمی شاهرودی را مطرح کرده و انظار آن‌ها را نقد می‌کرد و 
نظر جدید مطرح می‌نمود. گاهی طلاب ایرانی و یا غیرایرانی می‌آمدند، آثار حاجی آقا را درخواست 
می‌کردند. حاجی آقا درخواست می‌کرد که بحث کنز کتاب مرا ببین، اگر نظر مرا فهمیدی یک دوره 
کتاب می‌دهم و اگر رد کردی صد هزار تومان می‌دهم. همین‌طور در سایر مباحث این‌گونه بررسی 
کرده است. من نسبت به تمام آثار ایشان اشراف دارم و کتاب‌های ایشان با نظارت ما به چاپ رسیده 
است. هم درس حاجی آقا می‌رفتم، وقتی اشکال می‌کردم و اشکال را می‌نوشتم و دفتر را به حاجی 
آقا می‌دادم، در عین حال که تمجید می‌کرد اشکال را با قلم خود رد می‌کرد. بنیۀ علمی ایشان قوی 
است و قلم ایشان روان است. ما وقتی فارسی می‌نویسیم تغییر و تبدیل وجود دارد، ایشان وقتی 
می‌نویسد بدون غلط‌گیری است، این نشان بنیۀ علمی قوی است و بدون این‌که تغییر و تبدیل شود، 
همان را می‌نویسد. آیت‌الله وحید خراسانی در عین حال که شخصیت علمی است، یک خطیب 
است و مطلب را خوب بیان می‌کند، بیان سلیس دارد و مطلب جزئی را خوب پر‌و‌بال می‌دهد، ولی از 

نظر محتوا آیت‌الله محقق کابلی چیزی از ایشان کم ندارد.
4. 3. ویژگی‌های اخلاقی آیت‌الله محقق کابلی

با آیت‌الله محقق کابلی محشور بودید و  به این‌که جناب‌عالی سال‌های زیادی  با توجه  جعفری: 
برجسته‌ترین شاگرد ایشان حساب می‌شوید و مدت‌ها مسئول بخش استفتائات ایشان بودید و به 



212 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مورد  در  اگر ممکن است  به شمار می‌روید،  ایشان  به  نسبت  نزدیک‌ترین شخص  لحاظ جایگاه 
توضیح دهید؟ رفتاری معظم‌له  ویژگی‌های اخلاقی و سلوک 

فاضلی: اول؛ مسألۀ تزکیه و تهذیب نفس از مسائل بسیار مهم برای انسان است. خداوند در قرآن 
ى )اعلی:  هِ فَصَلَّ فْلَحَ مَنْ تَزَکى وَ ذَکرَ اسْمَ رَبِّ

َ
کریم تزکیۀ نفس را مایۀ رستگاری انسان می‌شمارد: قَدْ أ

15-14(؛ به یقین کسى که پاکى جست )و خود را تزکیه کرد(، رستگار شد و )آن که( نام پروردگارش 
را یاد کرد سپس نماز خواند. در درجه‌ای از اهمیت قرار دارد. خداوند در سورۀ شمس هفت بار 
اها )شمس: 10-9(؛ هر  فْلَحَ مَنْ زَکاها وَ قَدْ خابَ مَنْ دَسَّ

َ
سوگند خورده و در پایان می‌فرماید: قَدْ أ

کس نفس خود را پاک و تزکیه کرده، رستگار شده و آن کس که نفس خویش را با معصیت و گناه 
آلوده ساخته، نومید و محروم گشته است. در جای دیگر هدف از ارسال رسل را تزکیۀ نفس قرار داده 
مُهُمُ الْکتابَ وَ الْحِکمَة  یینَ رَسُولًا مِنْهُمْ یتْلُوا عَلَیهِمْ آیاتِهِ وَ یزَکیهِمْ وَ یعَلِّ مِّ

ُ
ذی بَعَثَ فِی الْ است. هُوَ الَّ

)جمعه: 2(؛ کسى است که در میان جمعیت درس نخوانده رسولى از خودشان برانگیخت که آیاتش 
را بر آن‌ها م‏ىخواند و آن‌ها را تزکیه م‏ىکند و به آنان کتاب )قرآن( و حکمت م‏ىآموزد. تزکیۀ و تهذیب 
مخصوصا برای علما امری ضروری است،‌ اگر بخواهند علم او منشأ اثر قرار بگیرد، نیاز به تزکیۀ نفس 

دارد و کسی که بخواهد در مقام مرجعیت قرار بگیرد لازم است تزکیۀ نفس داشته باشد.
نسبت به آیت‌الله محقق کابلی، بنده از زمانی که در نجف بودم و سپس در مدت زمانی که در کابل 
آمدم به مدرسۀ ایشان می‌رفتم و گاهی منزل ایشان مشرف می‌شدم. مدت بیش از بیست سال است 
که در کنار مرجعیت در درس‌ها و استفتائات و امتحانات در کنار ایشان حضور دارم و با سلوک عملی 
و اخلاق ایشان آشنایی دارم. معظم‌له از زمانی که در نجف بود به عنوان یک عالم مهذب و برجسته 
مطرح بود و همه نسبت به ایشان احترام قایل بودند. از آن زمان تا کنون کسی را سراغ ندارم که نسبت 
به رفتار و تزکیۀ نفس ایشان انتقاد داشته باشد. مسأله تزکیه در وجود ایشان بسیار برجسته است و این 

یکی از ویژگی‌های ایشان است.
دوم؛‌ ویژگی دوم این‌که معظم‌له اهل تعبد و تهجد است، در مسافرت‌هایی که ما و سایر دوستان با 

ایشان داشتیم، در زمان مسافرت نماز شب ایشان ترک نمی‌شد.
سوم: ویژگی سوم این‌که ایشان اهل تواضع است. در مدت بیست سالی که با ایشان محشور 
بودیم، هم در درس و هم در مسائل شرعی طلاب و غیرطلاب با ایشان ارتباط داشتند، سؤالاتی 
پیش می‌آمدند. من یک مورد سراغ ندارم که ایشان ناراحت شده باشند یا برخورد ناجور با مراجعین 
داشته باشد. وقتی ایشان تدریس داشتند، برخی از شاگردان سؤال می‌کردند، برخی از سؤالات ربط 
به بحث نداشتند و بعضی از اشکالات وارد نبودند، شاگرد روی موضع خود اصرار می‌کردند؛ اما 
ایشان ناراحت نمی‌شد و سؤالات را جواب می‌داد. در روزهای چهار شنبه درس اخلاق داشتند که 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 213

نتیجۀ صحبت‌های ایشان به نام نصایح اخلاقی چاپ شده است. در مرتبۀ اول خودشان به فضایل 
اخلاقی عامل بود و در مرتبۀ دوم برای طلاب و مؤمنین آموزنده است. ایشان به خوبی درک کرده بود 
چیزی که در رأس امور قرار دارد اخلاق است، حدیث منسوب به پیامبر بزرگوار)ص( اهمیت اخلاق 
ةٌ قَائِمَةٌ وَ مَا خَلَهُنَّ  وْ سُنَّ

َ
یضَةٌ عَادِلَةٌ أ وْ فَرِ

َ
مَا الْعِلْمُ‏ ثَلَثَةٌ آیةٌ مُحْکمَةٌ أ بِی ص إِنَّ را بیان می‌کند: قَالَ النَّ

فَهُوَ فَضْل‏.1 از نظر اسلام همۀ علوم ارزش دارند و علومی که برترند و برای آن ارزش قایل است، سه 
علم است: علم عقاید )آیة محکمة(، علم اخلاق )فریضة‌ عادلة( و علم فقه )سنة قائمة(. یک مرجع 
می‌داند که در میان علوم اخلاق اهمیت دارد، ایشان از نظر علمی و عملی متخلق به اخلاق حسنه 

بوده، هر کسی که با ایشان محشور بوده این را تأیید می‌کند.
چهارم: یکی از ویژگی‌های ایشان همسان‌نگری نسبت به طیف‌ها و اقشار مختلف جامعه است. 
نسبت به همۀ طیف‌ها و افراد مختلف جامعه دید یکسان دارد و از هر گونه گرایش خاص نسبت به 

طیف خاص و یا منطقۀ خاص عاری‌ است.
جعفری:‌ در رابطه با مسائل مالی، شیوۀ رفتار معظم‌له را چگونه ارزیابی می‌فرمایید؟

فاضلی: ایشان در وجوهات بسیار با احتیاط برخورد می‌کند، درآمد و امرار معاش ایشان و فرزندان 
ایشان از طریق دفترچه‌های ازدواج و اجرای طلاق صورت می‌گیرد. این را باید یادآور شوم؛ من با همۀ 
فرزندان ایشان از نزدیک ارتباط و آشنایی دارم. همان‌طوری که معظم‌له نسبت به وجوهات با احتیاط 
برخورد می‌کند، فرزندان ایشان نیز همین‌گونه‌ هستند و از افراد عادی بیشتر احتیاط می‌کنند. از نظر 
تقوا و عبادت فرزندان ایشان شاخص‌اند. من در سفر یک ماهه با آنان به کربلا و نجف و کاظمین 
داشتم، در روز، به دوبار زیارت اکتفا نمی‌کردند، بلکه در روز سه بار زیارت مشرف می‌شدند. بسیار 
متعبد و متوسل به اهل بیت عصمت و طهارت هستند. تمام فکر و ذکرشان در مسائل عبادی است.
از نظر خانه و زندگی هم اگر از طلبه‌های معمولی ضعیف‌تر نباشند، وضعیت‌شان بهتر نیستند، 
اهل تشریفات نیستند. هم‌چنان که خود آقا مهذب است، فرزندان ایشان نیز چنین هستند و این بسیار 
کم اتفاق می‌افتد که تمام فرزندان یک عالم انسان‌های مهذب به بار آیند. فرزندان ایشان انسان‌های 

متدین‌اند و در مسائل وجوهات اهل احتیاط.
از نظر واگذاری وجوهات به طلاب نیز ایشان کمال احتیاط را رعایت می‌کند و مشی ایشان 
این‌گونه است که در واگذاری وجوهات دو چیز را در نظر می‌گیرند: یکی این‌که طلبه‌ فاضل باشد و 

دیگر این‌که طلبه نیازمند باشد.
جعفری: در رابطه با اجازه‌های وکالت روش ایشان چگونه است؟

فاضلی:‌ هر شخصی را که دو نفر طلبۀ متدین تأیید کند این نفر صلاحیت دارد ایشان سخت‌گیری 

1. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي )ط - الإسلامية(،‌ ج‏ 1، ص 32.



214 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ندارد و وکالت می‌دهد.
جعفری: تعدد وکالت مشکلات ایجاد نمی‌کند؟

فاضلی: تعدد وکالت از جهتی خوب است، دست اکثر طلاب را باز می‌گذارد که امور مردم رتق و 
فتق شوند و ارتباط میان مردم و مرجعیت حفظ می‌شود که وجوهات را از مردم دریافت کرده به دفتر 
مرجعیت بیاورند و مسائل شرعی‌شان را حل‌وفصل نمایند. از جهت دیگر، چون افراد مختلف‌اند و 
شاید بعضی افراد جهاتی که یک وکیل رعایت بکند رعایت نکند، لذا تعدد وکالت مشکلاتی هم به بار 

می‌آورد، ولی مزایای آن بیشتر از معایب آن است.
5. 3. آیندۀ مرجعیت در افغانستان

جعفری: آیندۀ مرجعیت را در افغانستان چگونه می‌بینید؟
فاضلی: تا زمانی که آیت‌الله فیاض و آیت‌الله محقق کابلی در قید حیات هستند، جای نگرانی 
نیست و بعد از آن نگرانم که مثل دوران گروه‌ها نشود که هر کس جمعی را به سوی خود دعوت کند. 
ممکن است بعد از این دو بزرگوار از هر گوشه و کنار کسی سر بلند کند. تا زمانی این دو هستند، جای 

نگرانی نیست، چون کسی قدعلم نمی‌تواند.
جعفری: چه اشکالی دارد دفتر آیت‌الله محقق با اشراف معظم‌له به سمت و سوی معرفی جانشین 
خود گام بردارد تا بعد از غیبت دو مرجع عالیقدر، نقش مرجعیت را تداوم ببخشد، اتفاقا به‌ گونه‌ای 
این سیره در سایر بیوت مراجع هست و هر بیتی به صورت غیررسمی جانشین بعدی خود را معرفی 

می‌کند؟
فاضلی: مشکل این است که شخصیت جامعی که جایگزین شود کم داریم و از نسل بعدی 
شخصی واجد شرایط که مورد اتفاق آرا قرار بگیرد، احتمال آن را بعید می‌دانم، هر کسی را معرفی 

کند، گمان نمی‌کنم اکثریت روی او توافق کنند.
جعفری: سنت حوزۀ نجف این‌گونه بود که نهاد مرجعیت مرجع بعدی را معرفی نمی‌کرد و بعد از 
فوت مرجع حوزه اقدام به شناسایی مرجع بعدی می‌کرد؛ ‌‌اما در حوزۀ قم به نظر می‌رسد سنت دیگری 
رایج شده است. هر دفتری، مرجع بعدی را معرفی می‌کند که مرجعیت را استمرار ببخشد، حالا اگر 
دفتر مرجعیت با الگو‌برداری از سنت قم به این سمت و سو گام بردارد که مرجع بعد از خود را معرفی 
کند، این کار موجب می‌گردد که هم برای مردم مرجع بعدی معرفی شود و هم بیت‌المال حفظ ‌گردد؟

فاضلی: حرف اول را صلاحیت علمی شخص می‌زند. اگر صلاحیت علمی و عملی نداشته 
باشد، همه هم توافق کنند فایده ندارد. باید شخص در مرور زمان تبارز کند و اثر علمی داشته باشد 
و از نظر درسی شخص جاافتاده باشد که در سطح طراز اول سایر مراجع مطرح باشد، چون مسألۀ 
اعلمیت و صلاحیت مطرح است. باید در حدی باشد که اگر اعلم از دیگران نباشد در سطح دیگران 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 215

باشد، ولی اگر اعلم و یا ‌هم‌سطح دیگران نباشد، علم کردن او مسئولیت شرعی دارد. فعلا ما در میان 
علمای قم و مشهد چنین شخصیتی را نمی‌شناسیم.

6. 3. تعامل آیت‌الله محقق کابلی و آیت‌الله محقق خراسانی
جعفری: در آخر اگر خاطره‌ای از آیت‌الله محقق خراسانی دارید؟

فاضلی: یکی از خاطرات بنده این است و با دوستان هم گفتم، وقتی چنین شخصیتی داریم چرا 
از او حمایت نکنیم، در جوانی خود این همه خدمت کرد، در نجف و در مشهد زندگی فقیرانه داشت، 
کار ایشان به جایی رسید که حتی روضه‌های زنانه می‌خواند، نمونۀ بارزی که جای تأسف است و 
به آقازاده‌ها هم گفتم: شما قدر محقق را ندانستید، در یک محرم در ملایر ایشان سر کورۀ آجرپزی 
دعوت می‌شود، مطالب ایشان بالاتر از سطح مردم عادی بود، چرا ایشان در مثل حوزۀ قم منبر نرود، 
کسی که در حوزۀ نجف منبر می‌رفت و مراجعی مانند حضرت ‌‌امام در جلسات او شرکت می‌کرد، چرا 
در حوزۀ قم منبر نرود، این‌جای تأسف است. در حق ایشان کوتاهی شد، همۀ طلاب وظیفه داشتند 
که از ایشان استفاده کنند،‌ مخصوصا دفتر باید به ‌‌امور ایشان رسیدگی می‌کرد، اوایل من در جریان 

کار نبودم، دفتر هم نبودم.
جعفری: یکی از انتقادات متوجه تیم مشاورۀ دفتر، این است که در دو مسأله کوتاهی صورت 
گرفت: یکی در مسألۀ درمان آقای محقق خراسانی، ایشان برای تأمین هزینۀ درمان خود به قم‌‌‌‌ آمد 
و همکاری لازم از سوی دفاتر صورت نگرفت. لازم بود دفتر آیت‌الله محقق هزینۀ درمان این چهرۀ 
خدوم و علمی را به عهده می‌گرفت. دیگری عدم مشاوره برای لزوم حضور آیت‌الله محقق کابلی در 

تشییع جنازه و مجلس ترحیم ایشان در مشهد؟
فاضلی: من آن زمان در دفتر نبودم، این مسأله را نمی‌دانم، اگر چنین چیزی اتفاق افتاده باشد 

کوتاهی شده است.
جعفری: اگر خاطرۀ دیگری از آیت‌الله محقق خراسانی دارید بیان بفرمایید؟

فاضلی: دو نفر در نجف بسیار مشوق طلاب هم‌شهری بودند. یکی محقق خراسانی و دیگری 
علامه مدرس افغانی. ایشان هم نمی‌‌خواست کسی از طلاب هم‌شهری زیر بار برود و مظلوم و تحقیر 
شود. طلاب افغانستانی باید سربلند و سرافراز زندگی کنند. از نظر فکر و اندیشه و تلاش از دیگران 
چیزی کم ندارند. تاریخ افغانستان پر است از شخصیت‌های تاریخ‌ساز بشری در زمینه‌های گوناگون. 
آیت‌الله العظمی مفسر کبیر، فیلسوف اندیشمند جوادی آملی در کنگره‌ای که به مناسبت بزرگداشت 
آیت‌الله مرحوم شیخ محمد‌کاظم خراسانی هروی در حوزۀ علمیۀ قم برگزار شده بود در جمعی از 
علما، فرهیختگان جهان اسلام، صراحتا فرمود هرچه داریم از افغانستان داریم. آخوند از افغانستان، 
مولوی از افغانستان، بوعلی سینا از افغانستان، سیدجمال‌الدین از افغانستان... با این پیشنۀ درخشان 



216 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ملت ما به خود ببالند، گذشتۀ درخشان داشته و برای آیندۀ درخشان در تمام زمینه‌ها فعالیت کنند. از 
نظر امکانات مادی و معادن هم جزء اولین کشورهای جهان است.

به عنوان نمونه بعد از فوت آیت‌الله حکیم بسیاری از عرب‌ها به سید یوسف حکیم فرزند آیت‌الله 
امتحان  هم‌شهری‌‌‌  طلاب  از  که  گذاشت  بنا  ایشان  کنند،  رجوع  گذاشتند  بنا  محسن حکیم  سید 
بگیرد؛‌ چون گزارش رسیده بود که عده‌ای از طلاب افغانستانی درس نمی‌خوانند و در مقبره‌ها قرآن 
می‌خوانند. بعضی آدم‌های سرمایه‌دار آدمی را اجیر می‌کنند که در روز یک جزء قرآن روی فلان قبر 
بخوان. وقتی مرحوم مدرس اطلاع پیدا کرد، گفت این توهین به طلاب افغانستانی است که فقط 
افغانستانی‌ها‌ ‌امتحان بدهند.‌ از جمله کسانی که مخالفت کردند، محقق خراسانی بود، موحدی 
کیسوی صاحب ایضاح العوامل بود، ادبیات ایشان هم بسیار قوی بود. در مدرسۀ آقای مدرس جلسه 
برگزار می‌شد، آقای مدرس و محقق خراسانی گاهی شرکت می‌کرد، سخنرانی می‌شد،‌ چند نفر 
انگشت‌شمار داوطلب شده بودند که ما‌ ‌امتحان می‌دهیم. این‌ها به نام مخالف معروف شده بودند. 
طرفداران مدرس به نام جمهور معرفی شده بودند، مرحوم مدرس و محقق خراسانی جلو این کار را 

گرفتند.
مرحوم محقق نسل جوان باانگیزه و بادرد تربیت کرد؛ مانند آقای سید غلام‌حسین موسوی، آقای 
شیخ قربانعلی عرفانی، آقای شیخ حبیب‌الله صادقی، معصومی لعلی، سید عبدالحمید سجادی، 

مبلغ سنگتخت و امثال این‌ها.
جعفری: ما شنیدیم آقای سید یوسف حکیم مرجعیت را نپذیرفت؟

فاضلی: ایشان مرد ملا بود، ولی در حد سایر مراجع نبود و جا هم نمی‌افتاد. درست است ایشان 
نپذیرفت، ولی عرب‌ها به عنوان مرجع و رهبر آینده در مجالس عزای آیت‌الله حکیم شعار می‌دادند.

جعفری: در آخر اگر نکتۀ پایانی دارید بفرمایید؟
فاضلی: خداوند شما را موفق بدارد، کار شما بسیار بایسته است که از علما تجلیل می‌کنید تا یاد و 
خاطره‌شان زنده بماند.‌ اگر تجلیل نشود یاد و خاطره‌شان از ذهن‌ها محو می‌شود، ما مرهون خدمات 
آنان هستیم. مسألۀ مرجعیت و سهیم شدن در حکومت مرهون زحمات آنان است که آنان زمینه‌سازی 

کرده‌اند و خداوند روح‌شان را با ائمۀ معصومین)ع( محشور بگرداند.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 217

نقش محقق خراسانی در عبور هزاره‌‌‌‌ها 
از بحران هویت

گفتگو با شاعر و نویسندۀ معروف سید ابوطالب مظفری1
ضرورت بازشناسی شخصیت متفکر بزرگ، حکیم عارف، چهرۀ سرشناس علمی‌ آیت‌الله محقق 
خراسانی ما را برآن داشت که به سراغ بزرگانی برویم که از افکار و اندیشه‌‌‌‌های آن بزرگ‌مرد علم و 
عمل اطلاعات و آشنایی داشته و دارند و با آنان پیرامون شخصیت آن بزرگوار گفتگویی انجام دهیم 
تا گامی‌ هرچند کوچک به سوی شناساندن شخصیت علمی‌ آیت‌الله محقق خراسانی، ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌ها، 
تفکرات، درد‌‌‌‌ها و دغدغه‌های او برای نسل فردای جامعه‌مان برداشته باشیم. در این راستا  تصمیم 
گرفتیم با سید ابوطالب مظفری شاعر و ادیب توانمند کشور گفتگویی داشته باشیم؛ چون ایشان هم 
اهل نظریه است و هم از شاگردان علامه محقق خراسانی می‌باشد و شناخت خوبی از استادش دارد.
بنابراین، با‌ یک زمینه‌سازی قبلی در‌ یک بعد از ظهر داغ نزدیک تابستان به سوی دفتر مؤسسۀ 
درّ دری راه افتادیم. وقتی عرق‌ریزان وارد دفتر شدیم، آقای مظفری که منتظر ما بود به گرمی‌ از ما 
استقبال کرد. با این‌که گفتیم راضی به زحمت نیستیم، ایشان به تعداد هر نفر ‌یک استکان چای آورد. 

1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی و اسدالله جعفری.



218 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

جناب آقای موسی شریفی شهرستانی که زحمت عکاسی و فیلم‌برداری را به عهده داشت، با خنده 
و شوخی گفت: آقایان چای‌‌‌‌های‌تان را بیاشامید تا زبان‌های تان‌ تر شوند و گفتگو را آغاز کنید؛ لذا با 
‌‌‌صحبت‌های مقدماتی و تعارفات معمول گفتگوی رسمی‌ توسط برادر عزیز ما جناب آقای اسد‌الله 

جعفری شروع شد.
جعفری: آیت‌الله محقق خراسانی از نوادر دوران ما و در عصر قحطی فضیلت از مردان فضیلت 
و کرامت بود؛ از جناب آقای مظفری تقاضا داریم اگر‌ صحبت مقدماتی دارند بفرمایند و سپس راجع 

به آیت‌الله خراسانی باهم صحبتی داشته باشیم.
مظفری: من نه سن و سالم اقتضا می‌کند و نه شرایط زندگی که داشتیم اقتضا می‌کند که زیاد 
از استاد خراسانی اطلاعات داشته باشم؛ اما به خاطر این‌که ‌‌سال‌ها در حوزۀ علمیۀ مشهد زندگی 
می‌کردیم و در همان حول و حوشی تنفس می‌کردیم که استاد خراسانی همان‌جا حضور داشت، این 
بود که گاه‌گاهی از وجود ایشان بهره‌‌‌‌های متأسفانه بسیار کوتاه و ‌‌‌اندکی بردیم؛ ایشان را گاهی پای 
درس و گاهی در سخنرانی‌ها می‌دیدیم. به همین خاطر‌ ‌صحبت‌های من به طور موجز در دو سه 

بخش خلاصه می‌شود:
و  افکار  مورد شخصیت،  در  که  نظریاتی  دیگری  دارم،  ایشان  از  که  پراکنده‌ای  ‌یکی خاطرات 
فعالیت‌‌‌‌های اجتماعی ایشان و‌ صحبت آخر روی وضعیت اجتماعی، تیپ‌ یا افرادی در حد استاد 
خراسانی که این‌ها‌ یک گروهند‌؛ یعنی‌ یک فرد نیستند که دچار ‌یک ‌چنین وضعیتی هستند. من از 

همین مطلب آخر شروع می‌کنم.
1. محقق خراسانی و جستجوی هویت‌

متأسفانه جامعۀ ما، جامعۀ تشیع افغانستان و هزاره‌‌‌‌ها، همان‌طوری که می‌دانید، گرفتار ‌یک وضعیت 
طولانی،  بسیار  آوارگی‌‌‌‌  نیست؛  وضعیت  این  گرفتار  هیچ‌کس  که  منطقه‌ای  در  هستیم،  استثنایی 
مصیبت‌های بسیار طولانی که چند قرن هست ما تحمل می‌کنیم، ‌یک آوارگی مستمر را بر ما تحمیل 
کرده است. این آوارگی تنها معاصر نیست؛ ‌یعنی مربوط به این ده سی سال آخر نیست، بلکه ‌یک 

آوارگی تاریخی است.
ما تاریخ این جامعه را که می‌خوانیم، می‌بینیم شاید از دوران سلطان محمود غزنوی به این طرف 
این آوارگی به تدریج آغاز شده است. در دوران عبدالرحمن تقریبا به اوج رسیده، چون از همان 
زمان قرائن تاریخی به ما می‌گویند که کم‌و‌بیش دامنۀ اجتماع این مردم از اطراف جمع شده، سلسلۀ 
قدرتی که به صورت امرایی و پادشاهان محلّی داشته، دامنۀ آن کم‌کم کوتاه شده تا به دوران امروز 
رسیده است. افرادی مثل آیت‌الله خراسانی‌ یکی از قربانیان همین تاریخ پریشان است، مثل این 
افراد خودشان و فرزندان‌شان دچار ‌یک نوع گم شدن هویّت هستند؛ ‌یعنی در حقیقت هویّتی که در 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 219

جستجوی آن بودند‌ یا گم کرده بودند، ‌یا عمداً آن هویّت را می‌خواستند فراموش کنند. این افراد هم 
در کویتۀ پاکستان و هم در ایران و در عراق هستند. ما الآن سه گروه از هزاره‌‌‌‌ها را در خارج از قلمرو 
افغانستان داریم. در پاکستان به نام هزاره مستقرند، در ایران به نام خاوری، در عراق و جاهای دیگر 
اتفاقا امروزه  به نام عراقی‌اند.‌ این‌ها این‌طوری نبوده که در میان‌شان افرادی ظهور نکرده باشند. 
شخصیت‌‌‌‌های تاریخی، علمی‌ و ادبی زیاد داریم؛ اما همۀ این‌ها‌ یک مشکل دارند و آن این است 
که هنوز در اقرار به هویّت،‌ یا بازگشت به هویّت اصلی خود دچار مشکل‌اند و این تضاد را هنوز 
نتوانستند حلّ کنند. فقط تک و توک افرادی از این افراد گاهی موفق می‌شوند که علی‌رغم گرفتن 
هویّت تازه، هویّت قبلی‌شان را هم جستجو کرده و به آن بازگشت می‌کنند. در پاکستان این گرایش 
بیشتر هست. در ایران فقط دو سه نفری مانند آقای محمدتقی خاوری را دیدم که از دوستان ادیب 
و شاعری ما است که اخیرا کتابی نوشته است. ایشان علی‌رغم این‌که هویّت ایرانی خود را به شکل 
جدید و معاصر قبول دارد، هویّت تاریخی خود را هم انکار نمی‌کند، بلکه در جستجوی آن است و 
حتّی می‌خواهد حلقات هویّت گم‌شده را پیدا کند؛ از قبیل زبان، تاریخ و اخیراً کتابی هم از ایشان به 

چاپ رسیده است.
در میان علمای ما هم این مشکل هست. ما اگر بحث علما را دنبال بکنیم، خیلی حدیث دردناکتر 
است. من ‌چند سال قبل یک مصاحبه از‌ بزرگترین چهرۀ علمی ‌زمان ما آیت‌الله فیاض در یکی از 
مجلات حوزه خواندم که ایشان به هویّت دوم‌شان؛ ‌یعنی هویّت پاکستانی‌شان اشاره کرده بود؛ ولی 
هویّت اولی را کاملا مسکوت گذاشته بود، شخصیتی مثل استاد فیاض که مجتهد درجه‌اول زمان ما 
است، از این مصیبت رنج می‌برد و در حقیقت، هنوز نتوانسته تکلیف خود را با چنین وضعیتی روشن 

کند.
یکی از معدود افرادی که به نظر من از علمای درجه‌اول ماتوانست در پایان زندگی و در حقیقت 
در اوج بحران زندگی به این وضعیّت شعور پیدا کند و به آن بازگشت کند و برای ‌یافتن آن تلاش کند، 
استاد محقق خراسانی بود. از این جهت، برای ما بسیار حایز اهمّیت است‌؛ یعنی ما نباید به عنوان‌ 
یک فرد نگاه کنیم که حالا خوب‌ یک کمک‌‌‌‌هایی هم در‌ یک زمانی کرد، این می‌تواند سرآغازی باشد 
برای‌ یک کار گسترده، برای‌ یک نشانی که از این‌جا‌ یک تعداد دیگری‌ یک زمانی بتوانند این حرکت 

را دنبال کنند و برای خلق بسیاری، ‌یک محلّ اتکا باشند.
1. 1. تلاش‌های محقق خراسانی در هویت‌یابی

آیت‌الله محقق تا توانایی داشت تلاش کرد. نمونۀ تلاش‌‌‌‌های ایشان در دو محور خلاصه شد:
و  مظلومیت  از  ایشان  که  مزاری  استاد  در مسألۀ  افغانستان.  از شیعیان  دفاع  در مسألۀ  ‌یکی 
محرومیت و جنگ و بی‌عدالتی‌ای که در آن زمان بر پا بود، کاملًا دفاع کرد و مسافرت‌‌‌‌هایی کرد، 



220 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

از این موضوع توانست خوب دفاع کند. سخنرانی‌هایی کرد و 
مسألۀ دوم در مرجعیّت بود که ایشان خیلی تلاش کرد، در افغانستان مسألۀ مرجعیّت را‌ حل کند 
که اتفاقا این دو کار را هیچ‌ کسی دیگر به نظر من از علما به این سطح از فداکاری و تأثیرگذاری که 
ایشان انجام داده، انجام نداد. از این جهت، ما خیلی مدیونیم؛ ‌یعنی ما نسل جوان افغانستان و شیعیان 
افغانستان مدیون حرکت‌‌‌‌های ایشان هستیم و نباید بگذاریم این چیز‌‌‌‌ها فراموش بشوند. نکتۀ اوّل من 

در همین حد است.
این‌که متأسفانه الآن خانوادۀ ایشان نمی‌تواند با ما همکاری کند و ما باید ایشان را معذور بدانیم و 

گاهند. نباید این‌ها را به چشم‌ آدم‌‌‌‌هایی ببینیم که ناآ
من شخصا به این چشم به این‌ها نگاه نمی‌کنم، این‌ها مربوط به یک طیف گسترده‌ای از جامعۀ ما 
است که همه دچار این مشکل‌اند و برای حفظ هویّت جدیدشان ناگزیرند، هویّت قبلی‌شان را انکار 
کنند. بنابراین، جای گله و شکایت هم ندارد، ولی این بار ما را سبک‌تر نمی‌کند و تکلیف را از دوش 

ما بر‌نمی‌دارد.
2. 1. محقق خراسانی و هویت‌یابی در دوران جوانی

برهانی: شما فرمودید آیت‌الله خراسانی در پایان زندگی به هویّت اصلی خود بازگشت، ولی تا جایی 
که ما اطلاع داریم، ایشان از همان آوان جوانی در حوزۀ نجف روی هویّت اصلی خود تأکید داشته و 
حشر و نشر ایشان بیشتر با حلقات افغانی بوده و در کتاب‌هایی که در نجف به چاپ رسیده، خود را 
افغانی معرفی کرده است. این‌ها دلایلی‌اند که ایشان از همان دوران جوانی تلاش داشته که جامعه و 

به خصوص علمای ما هویّت اصلی‌شان را فراموش نکنند.
مظفری: من چون در آن زمینه اطلاعات ندارم به این خاطر چیزی نگفتم والا به طور قطع ایشان 
از آغاز این فکر در سرش بوده و تلاش‌‌‌‌هایی همان‌طور که گفتید، من هم شنیدم که کم‌و‌بیش فعالیت 
داشته، ولی ما از آن زمان چون نه منبعی داریم و من خودم هم نه منبعی دارم و نه حرکتی و کدام جنبش 
عملی خاصی را به ‌یاد دارم. لذا من آن‌جا را مسکوت گذاشتم برای کسانی که اهل اطلاعند و این 
حلقه را شما تکمیل می‌کنید. فقط به همان جریان اخیری که ایشان عملا وارد صحنه شد و ماشاهد 

بودیم، اشاره کردم.
یخی 3. 1. عوامل چشم‌پوشی از هویت اجتماعی و تار

جعفری: به سر فصل خوبی اشاره کردید، جامعۀ ما جامعۀ دارای هویت فرهنگی و اجتماعی نیست، 
تنها آقای خراسانی خواهان بازگشت به هویت پیشین خود بود؛ حال اگر از خانوادۀ آقای خراسانی 
بگذریم و آنان را در این امر معذور بدانیم که راه محقق خراسانی را ادامه ندادند؛ اما هم‌دوره‌ها و 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 221

هم‌سطح‌های علمی آقای خراسانی نیز خاموش‌اند و مایل نیستند به این مسائل بپردازند. حال آیا 
آقای خراسانی در مهندسی راهی که پیمود‌ اشتباه کرد یا زمانی که ایشان این کار را انجام داد، از لحاظ 

فرهنگی زمان آن نرسیده بود یا عوامل دیگر وجود دارد؟
مظفری: در این قسمت نقدی متوجه آقای خراسانی نیست، نقد متوجه جامعۀ ما است. ما در 
خیلی زمینه‌‌‌‌ها هنوز کار‌‌‌‌هایی که باید انجام بدهیم انجام نداده‌ایم و نمی‌دهیم به خاطر این‌که فرهنگ 

انجام‌ یک سلسله کار‌‌‌‌های بزرگ در جامعۀ ما ایجاد نشده است.
عدم رواج فرهنگ مکتوب

فرهنگ مکتوب و نوشتاری بین علمای ما رایج نیست، مثلا شما همین الآن در حوزۀ علمیه بروید 
نگاه کنید و تا چند سال پیش که ما امتحان می‌دادیم، خیلی از علمای ما می‌آمد و می‌گفت من قلم 
ندارم‌؛ یعنی نمی‌توانم بنویسم، سؤالات را شفاهی جواب می‌دهم. این نشان این است که فرهنگ 
مکتوب در افغانستان بین علما رایج نبود، ما دو سه نفر انگشت‌شمار اهل تألیف داریم، متأسفانه بقیۀ 
اهل تألیف نیستند. همان دو سه نفر انگشت‌شمار هم که داریم اهل تألیف نبودند، بلکه در حقیقت 
تقریرنویس بودند، ‌یعنی تقریرات کسانی را می‌نوشتند، هنوز مسألۀ ما از حاشیه‌نویسی و تقریرنویسی 
نگذشته است. من در نوشته‌‌‌‌هایم بسیار مطرح کرده‌ام که ما از کتاب روضه‌خوانی تا بالاترین کتاب 
توضیح المسائل را محتاج بیرونیم. در حقیقت باید برای ما از جای دیگر می‌آمد، چه روضه‌ای که 
ایران  یا از روضه‌‌‌‌هایی که در  باید از روضة الشهداء می‌خواندیم‌  می‌خواندیم برای امام حسین)ع( 
خوانده می‌شدند تا توضیح المسائل و مسائل دینی ما، چه برسد به مسائل بسیار عمیق عقلی و 
فلسفی و اجتماعی. وقتی فرهنگ نوشتن، نقد و تحلیل در میان‌ یک جامعه نباشد، اکثر آن‌ها غافلند 

که بیایند فکری را که ایجاد می‌شود گسترش دهند.
آیت‌الله محقق خراسانی ممکن است خیلی وقت قبل فکر بازگشت به هویّت را مطرح کرده باشد؛ 
ولی کسی نبوده که این را بنویسد و با وی مصاحبه کند و از ایشان مطلب بگیرد و نظرخواهی کند 
و این نظرخواهی را بین مردم گسترش دهد. این در بین علمای ما نبوده اگر تک و توک حرکت‌‌‌‌هایی 
هم بوده، مقطعی بوده، از جایی شروع می‌شود و تمام می‌شود. به نظر من این نقد متوجه کل جامعۀ 

ما است.
یخی 4. 1. راهکارهای احیای هویت فرهنگی و تار

فرهنگی  جریانات  با  و  می‌دهید  انجام  فرهنگی  کار  که ‌‌سال‌ها  کسی  عنوان  به  شما  جعفری: 
تاریخی و هویت  به گذشتۀ  بازگشت  و شخصیت‌‌‌‌های فرهنگی آشنایی دارید؛ حالا اگر بخواهیم 
فرهنگی را که آقای خراسانی آغاز کرده بود، به کمال برسانیم، چه راهکارهایی را پیشنهاد می‌کنید؟



222 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

الف. ترویج سنت تألیف
گاهی‌بخشی است. ببینید بعضی امور سنّتی دارد اگر آن سنت در جامعه  مظفری: راهکار‌‌‌‌ این کار آ
ایجاد شد کم‌کم زمینه‌ساز خیلی از کارها می‌شود، مثل همین سنّت نوشتار و سنت تألیف کتاب. وقتی 
سنت نوشتار و تألیف در‌ یک جامعه‌ نیست، بزرگترین علمای آن، علم خود را به گور می‌برند، مثلا 
شخص عالم بزرگی است، این‌طور نیست که عالم نباشد، ولی فکر می‌کند که وظیفه‌اش فقط در منبر 
و شفاهیات خلاصه می‌شود، اگر او معتقد باشد که راه دیگری هم در ماندگاری علم هست و آن سنت 
چاپ کتاب و نوشتن است، مسلّما آن راه دیگر را نیز می‌آزماید. پس ما یک سنتی را باید ایجاد کنیم، 

سنت نوشتن و فرهنگ نوشتار.
ب. تغییر سنت سکوت

سنت دیگری که به عنوان نمونه باید بین علمای ما تغییر کند این است که تواضع و فروتنی را با مسائل 
این‌که از خودشان چیزی نگویند اشتباه نگیرند؛ مثلا چند سالی پیش همین مشکل را در ارتباط با 
استاد جوهری که از علمای ما است حس کردم، رفتم به ایشان گفتم استاد‌ یک فرصتی بدهید ما 
بیاییم خدمت شما چند روزی‌ مصاحبه و گفتگویی دربارۀ زندگی‌تان نماییم، ایشان راضی نشد. من 
حس کردم که ‌سنّت دیگری هم در بین علمای ما هست و آن این است که این تواضع و فروتنی را و از 
خود نگفتن را‌ یک نوع حسن تلقّی می‌کنند و فکر می‌کنند که چنین کاری کنند بهتر است و به صلاح 
نفسانی‌شان نزدیکتر است. من ایشان را نقد نمی‌کنم شاید نظر درونی ایشان باشد؛ ولی خوب وظیفۀ 
ما است که کم‌کم این سنّت را برای علما تغییر بدهیم که ننوشتن از خود هیچ منافاتی با عزّت نفس 
و تواضع و فروتنی ندارد، بلکه این در حقیقت‌ یک وظیفه و یک رسالت است که شما انجام بدهید. 
همان‌طوری که شما الآن هزار سختی را تحمّل می‌کنید، می‌روید حتی در پای مجلس زنانه، در پای‌ 
یک روضۀ عادی حرف می‌گویید حتما احساس رسالت می‌کنید و می‌خواهید پیام دین را منتشر 
کنید. چرا نمی‌خواهید برای نسل‌‌‌‌های بعد هم بیان کنید؟ رسالت شما که فقط در گفتار نیست. به 
نظرم مشکل در نوع نگرش ما است، در نوع نگاه ما به اخلاق، به سیاست، به جهان و به جامعه. 
گاهی‌بخشی و تغییر سنّت‌‌‌‌های قدیمی‌ به سنّت‌‌‌‌های جدید می‌توانیم میسر  این‌ها را ما فقط توسط آ

کنیم.
یس فلسفه 2. محقق خراسانی و تدر

جعفری: جناب‌عالی از کسانی هستید که درس‌های فلسفه را در محضر استاد محقق خراسانی 
فراگرفته‌اید، اگر ممکن است در مورد دیدگاه‌های فلسفی آقای خراسانی و شیوۀ تدریس ایشان و 

مقایسۀ ایشان با اساتید دیگر اگر ممکن است روشنی اندازید؟



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 223

مظفری: از همین‌جا بخش دوم ‌‌صحبت‌هایم که خاطرات باشند، کم‌کم آغاز می‌شود. اولین آشنایی 
من شاید آن آشنایی که در ذهنم مانده است، بر‌گردد به همین قضیه؛ ما‌ زمانی که تازه طلبه بودیم؛ مثل 
همۀ طلاب دنبال این بودیم که‌ یک سری مباحث جدیدی را دنبال کنیم. اگر جایی استادی پیدا شود 
که این‌ها را دنبال کند، آن‌جا را جستجو می‌کردیم. اطلاع یافتیم در مسجد صاحب‌الزمان قبل از نماز 
مغرب، استاد خراسانی درس فلسفتنا شروع کرده است. فلسفتنا و اقتصادنای شهید صدر آن زمان 
مورد توجه طلاب بود و ما شنیدیم که ایشان تدریس فلسفتنا را آغاز کرده، خیلی خوشحال با دو سه 
نفر از دوستان مسجد صاحب‌الزمان رفتیم. آن‌جا کنار منبر مسجد فقط ما رفته بودیم و یکی دو نفر 
دیگر هم از جای دیگر آمده بودند. درس فلسفتنا برگزار شد، از آن‌جا ما با ایشان آشنا شدیم و اولین 
خاطره از سیمای ایشان در ذهنم همان‌جا نقش بست. درس مثل این‌که همه‌روزه نبود، ‌یک روز در 
میان بود‌ یا هر پنج‌شنبه بود‌. یکی دو بار برگزار شد متأسفانه تعطیل شد و ما چون با استاد ارتباط 
خانوادگی نداشتیم، دیگر نتوانستیم دنبال کنیم که ایشان کجا شد؟ چرا درس تعطیل شد؟ به چه دلیل؟ 

به‌هرحال، بیش از ‌یکی دو جلسه برگزار نشد. این اولین آشنایی ما با ایشان بود.
یس شرح منظومه در مسجد گوهرشاد 1. 2. تدر

مرحلۀ دیگر ایشان تدریس منظومه را در مسجد گوهرشاد شروع کرد.‌ گاهی منطق منظومه و گاهی 
حکمت آن را تدریس می‌کرد. البته این به تناوب بود چون من دو سه بار درس ایشان وقتی شروع شد، 
رفتم. گاهی از آغاز منطق منظومه ‌شروع می‌کرد و یک بار هم بخش فلسفۀ منظومه را شروع کرد. 
این جلسات به دلایلی که بسیاری از آن دلایل شاید به ما بازگردد که ماطلبۀ زیاد درس‌خوانی نبودیم، 
باز تا جایی به پیش می‌رفت و تعطیل می‌شد. حالا ‌یا ایشان تعطیل می‌کرد‌ یا ما تعطیل می‌کردیم.‌ 
‌یادم هست غالبا خودم گرفتار می‌شدم و نمی‌توانستم برسم. بیشتر و شکل عمیق‌تر آشنایی ما با ایشان 
در همین درس‌های منظومه بود. این دو دوره را ما پیش ایشان رفتیم و خاطراتی که داریم از همین 

دوران داریم.
یس محقق خراسانی 2. 2. نحوۀ تدر

امّا در مورد ایشان که شکل درسی و سنت درسی ایشان چه رقم است، من به طور مبسوط نمی‌توانم 
حرف بزنم، حتی حس می‌کنم استاد خراسانی از آن دست علمایی بود که به سنت ختم ‌یک کتاب 
چندان اعتقاد نداشت. ببینید ما دو نوع علما داریم؛‌ یک نوع علمایی داریم که درس حرفه‌ای می‌دهند 
و به سنت ختم ‌یک کتاب وفادارند؛ ‌یعنی‌ کتابی را که شروع کردند با نظم و ترتیب خاص سعی 
می‌کنند آن را به پایان برسانند تا کتاب را به پایان نرسانده کار و پروژه را تکمیل‌شده حساب نمی‌کنند. 
‌یک عده معتقدند علم به هر مقداری که باشد علم است، حالا به هر شرایطی که باشد می‌شود این 



224 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

را ایجاد کرد و نیازی نیست که حتما شاگرد پیش‌ یک استاد تا آخر تمام کند. به نظر من شیوۀ درس 
استاد این‌گونه بود و الا در شرایط خاص نمی‌شد که ایشان چون از شکل گذاشتن درس‌شان، زمان، 
مکان، بر‌می‌آمد که دنبال‌ یک درس دوامدار نیست؛ همان درسی را که در مسجد هم گذاشته بود، 
زمان و مکان مناسبی نداشت. هر زمان احتمال می‌رفت که تعطیل شود؛ وقتی شاگرد‌‌‌‌ها پراکنده 
شدند، دیگر جمع نمی‌شوند؛ چون سنت درس طلبگی را شما می‌دانید که به این شکل است که اولا 
مکان باید ثابت باشد و استاد باید‌ یک کسی داشته باشد که‌ یک برنامه‌ای بریزد که وقتی شاگردها 
تعطیل شده باشند، سر آن وقت محل رجوع داشته باشند و یک تاریخ مقرر با‌ید شاگردها برگردند؛ 
چون محل درس حوزوی‌ یک مسجد است تا‌ یک تنظیم‌کننده نداشته باشد، شاگرد‌‌‌‌ان وقتی پراکنده 
شدند ولو در روز پنج‌شنبه و جمعه، شنبه ممکن است دیگر جمع نشوند. استاد خراسانی در این 
قسمت چون مدیر برنامه نداشت، چون تولیت مدرسه‌ای را نداشت، منظورم این است که در حوزه 
اختیار نداشت، لذا از هر فرصت به دست آمده، سعی می‌کرد ‌یک درس بگذارد، اگر شاگردان مشتاقی 
پیدا می‌کرد ولو دو جلسه ولو ده جلسه ولو بیست جلسه. اگر هم به‌هم خورد باز در جای دیگر شروع 
کند و به این شکل کار می‌کرد و این البته ناشی می‌شود از وضع زندگی‌ای که ایشان داشت و شرایط 

اجتماعی‌ای که ما و شما قبلا صحبت کردیم.
3. 2. علل گسسته بودن درس محقق خراسانی

به نظرم اگر ایشان‌ یک مدرسه‌ای در اختیار می‌داشت که آن مدرسه تحت کنترل و هدایت ایشان 
می‌بود، هیچ موقع درس ایشان به این پریشانی دچار نمی‌شد؛ مثلا اگر ایشان در نظام رسمی‌ حوزۀ 
حقوقی دریافت می‌کرد و درس‌های کاملًا هدایت‌شده‌ای مثل اساتید حوزه می‌داشت، دچار این 
مشکلات نمی‌شد. همین که ایشان خود برای این کار اقدام می‌کرد ناگزیر سرنوشتش این بود که‌ یک 

زمانی شاگرد نیاید استاد دل‌سرد می‌شود و اگر استاد نیاید شاگرد‌‌‌‌ها پراکنده می‌شوند.
تحلیل من از جریان درس ایشان این است که ایشان از آن دست استادانی بود که به معرفت 
گسسته هم بها می‌داد. حالا‌ یک کتابی چه تمام می‌شد چه تمام نمی‌شد و حتی من خودم بار‌‌‌‌ها 
می‌شنیدم که می‌گفت حالا این مسأله را از من یاد بگیرید، به ‌یاد داشته باشید و این معنایش این بود 
که به هر حال، این نکته‌‌‌‌ها مهم است که شما ‌یاد داشته باشید، حالا این کتاب را پیش من چه تمام 

کردید‌ یا نکردید.
یس محقق خراسانی 4. 2. موانع ادامۀ تدر

جعفری: شما فرمودید اگر کسی پیدا می‌شد ‌یک کلمه از آقای خراسانی‌ یاد بگیرد، ایشان آن‌ یک 
کلمه را‌ یاد می‌داد، چطور شد در میان طلاب کسانی پیدا نشدند که ایشان را دنبال کنند که آقای 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 225

خراسانی اگر در مسجد نمی‌شود، در حسینیه،‌ اگر در آن‌جا نمی‌شود ما شب‌ها به خانۀ شما می‌آییم یا 
این‌که زمان چنین چیزی را اقتضا نمی‌کرد؟

مظفری: من فکر می‌کنم اولا؛ متأسفانه ایشان غیر از مساجد و جاهای دیگر، در خانه نمی‌توانست 
درس بدهد؛ چون چند مورد من از دوستان شنیدم که تعدادی افراد دنبال این بودند که بروند منزل 

استاد و جلسات درسی در منزل‌شان برگزار شوند، ولی ایشان در خانه شرایط مناسب نداشت.
نکتۀ دیگر این‌که متأسفانه دورانی که ما بودیم و تجربه کردیم، دوران انقلاب و شور و اشتیاق و 
سیاست و این چیز‌‌‌‌ها بود، یادم هست ما به درس تاریخ اروپای شرقی خیلی بهای بیشتر می‌دادیم تا 
بحث منظومۀ سبزواری که‌ یک بحث فلسفی است. تصور می‌کردیم این‌‌‌‌ها بیشتر به درد ما می‌خورند،‌ 
لذا ما طلبۀ فیلسوفی که هم‌عصر ما باشد، خیلی کم داریم‌ یا اصلا نداریم. کسی را که گرایش فلسفی 
و گرایش کلامی‌ خیلی شدید داشته باشد و در آن زمینه رشد کرده باشد، نداریم، ولی در عوض اکثر 
طلاب با استعداد ما رشته‌‌‌‌های دانشگاهی رفتند، حقوق خواندند، سیاست خواندند، دانشگاه رفتند، 
حوزه را رها کردند. اگر در حوزه هم بودند، فقط دنبال فقه و روضه و این چیزها بودند ‌یا دنبال سیاست 
بودند. ازاین‌رو، به نظر من این امر از زمانه ناشی می‌شود که بر طلاب ما‌ بیشتر یک نوع انقلابی‌گری و 
کار‌‌‌‌های اجتماعی غالب بود. ‌یک چیزی دیگر هم که ناشی می‌شد این بود که گرایش ایشان محدود 
بود و ایشان تخصص فلسفی داشت و تخصص‌‌‌‌های دیگرش شاید به آن حد نبود. اگر ما می‌خواستیم 
از ایشان استفاده کنیم، در فلسفه می‌توانستیم استفاده کنیم، در کلام و شاید در اصول؛ اما بیشتر این 
گرایش‌ها آن زمان بین طلاب متأسفانه برد نداشت به این خاطر است که من فکر می‌کنم از هر دو 

جهت‌ یک‌سری مشکلات بوده است.
یس فلسفه 5. 2. دوره‌های تدر

جعفری: در ‌‌صحبت‌های‌تان اشاره کردید که چند دوره در درس‌های منظومۀ آقای خراسانی شرکت 
کردید و گفتید ایشان گاهی از منطق و گاهی از الهیات شروع می‌کرد، آیا این چند دوره بود ‌یا شما در 

یک دوره به صورت مقطعی شرکت کردید؟‌ آیا تقریراتی هم دارید؟
مظفری: در سال‌های مختلف چند دوره بود، البته نظم کلاسی ایشان این‌گونه نبود که از اول منطق 
شروع کند،‌ منطق را تمام کند بعد به فلسفه برسد، خیلی کم چنین اتفاقی می‌افتاد، به این خاطر بود 

و این هم که در دوره‌‌‌‌های متفاوت بود و متأسفانه تقریراتی از ایشان نداریم.
برهانی: شنیده می‌شود ایشان‌ مدتی در دانشگاه تهران برای دانشجویان درس منظومه ‌گفته و بعد 

تعطیل شده، شما در این مورد اطلاعاتی دارید؟
مظفری: من هم آن زمان شنیده بودم که از ایشان در دانشگاه تهران دعوت شده که درس بگوید، 
شاید هم در دانشگاه مشهد، ممکن است استاد از لحاظ نحوۀ بیان با دانشجویان مشکل داشته، چون 



226 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

یکی از مشکلات همیشگی علما با دانشگاهیان همین بوده؛ مثلا در رابطه با استادان دیگر هم استاد 
معروف ما که در حوزۀ مشهد جلال‌الدین آشتیانی بود، ایشان این مشکل را در دانشگاه داشت. ایشان 
هم استاد دانشگاه مشهد بود و ‌‌سال‌ها تدریس کرد؛ ولی بیان و شیوۀ تدریس این بزرگان به صورت 
ترمی‌ و دانشگاهی و این‌ها نیست و این‌ها بیان‌شان سنگین و عالمانه است و باید خواص دقیقا این‌ها 
را درک کنند. ایشان هم که گاه‌گاهی پای درس ایشان می‌رفتیم، همین مشکل را با دانشجویان‌شان 
و با سیستم دانشگاهی داشت. اصولا گاهی توسط شکایت دانشجویان اصلا درس مدتی تعطیل 
می‌شد. من فکر می‌کنم استاد خراسانی هم اگر در دانشگاه بوده، نباید مدت طولانی باشد؛ چون 

سیستم دانشگاهی و درس آن‌جا با سیستم حوزوی و بیان علمایی منافات دارد.
6. 2. علل گرایش به محقق خراسانی

جعفری: شما گفتید در سه محور بحث می‌کنید، محور سوم را بحث کردید و به طور پراکنده به محور 
اول و دوم هم تا حدودی پرداختیم، بهتر است خاطرات‌تان را به طور منظم‌تر بیان بفرمایید. بنابراین، 

اولین آشنایی شما با آیت‌الله محقق خراسانی چگونه و کی بود؟
مظفری: اولین آشنایی ما همان‌طور که گفتم همان جلسۀ درس مسجد  صاحب‌الزمان بود که 
دهۀ 60 بود. حالا کدام سال بود دقیقاً نمی‌دانم؛ اما آن‌چه باعث شد جذب ایشان شوم چند امر بود:
الف. پرداختن به موضوعات فلسفی؛ یکی از جهاتی که باعث شد جذب ایشان شوم موضوعاتی 
بودند که آن موضوعات در حوزۀ علمیۀ مشهد مغفول بودند. در حوزۀ علمیۀ مشهد درس فلسفه و 
پرداختن به فلسفه مورد بی‌مهری است. ما در آن زمان‌ گرایش‌های کوچک فلسفی داشتیم که بعدها 
بدبختانه تبدیل شد به چیزهای دیگر و دنبال نشد و آن این بود که وقتی ایشان در حوزه، فلسفتنا، 

اقتصادنا، مسائل جدید، ‌یا شرح منظومه شروع ‌کرد، مورد توجه ما بود.
ب. ترویج شخصیت‌های جامعۀ ما؛ دلیل دیگری که باعث شد ما ایشان را دنبال کنیم، این بود که 
به ‌هر حال در ما گرایش ناسیونالیستی وجود داشت، ‌یعنی دوست داشتیم تا زمانی ‌یک عالمی‌ که ربط 
و نسبتی به ما دارد پیدا کنیم، جای دیگر و سراغ درس‌های دیگر نرویم و پای درس ایشان برویم. به 
همین دلیل، ما چندین استادی را که تجربه کردیم؛ مثل استاد جوهری، آقای خراسانی، استاد رضایی 
و دو سه نفر دیگر،‌ صرفاً دلیلش این بوده که دوست داشتیم که درس این‌ها‌ یک مقدار رونق بگیرد. 

این شاید مربوط ایشان نشود، بلکه حال و هوای روحی ما در آن زمان بود.
ج. جذبۀ شخصیتی محقق خراسانی؛ دلیل سوم شخصیت ویژۀ خود محقق بود. حقیقتا یک 
آدمی ‌که با ایشان ارتباط برقرار می‌کرد، جذب ایشان می‌شد؛ ‌یعنی ‌یک معبر بسیار شفاف و اخلاق 
بسیار ستوده داشت که آدم نمی‌تواند آن را نادیده بگیرد و فراموش کند. اولین برخورد ما در حقیقت 
همین بود؛ بعد‌‌‌‌ها که پای درس‌شان می‌رفتیم به خاطر همین بود و این باعث می‌شد که ایشان همیشه 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 227

در ذهن و ضمیر ما حضور داشته باشد.
برهانی: جناب‌عالی در درس‌های فلسفه و منطق ایشان شرکت داشته‌اید،‌ در چه حد با آثار فلسفی 
ایشان مانند »الیتیمة«،‌ »هدایة المنطق«، »هدایة الحکمة«، دو جلد شرح منظومه غیرمطبوع و سایر 

آثار، آشنایی دارید؟
آثار  ایشان  بعد‌‌‌‌ها شنیدم  و  نمی‌گفتند  از شروح‌شان چیزی  ایشان  زمان  آن  متأسفانه  مظفری: 
مکتوبی هم داشته در قسمت فلسفه شرحی نوشته است، ولی آن زمان نه این‌ها در دسترس بود و نه 

خود ایشان ذکری از این‌ها به میان می‌آورد.
جعفری: آقای خراسانی در عین حال که چهرۀ فلسفی داشت، ادیب توانا بود؛ ‌یعنی در فن خطابه 
استاد بود. در فن شعر و سخن‌شناسی انسان نادری بود، حتی شعر می‌سرود، چطور شد این بخش‌‌‌‌ 
از شخصیت آقای خراسانی برجسته نشد، در قسمت ادبیات ما کسی را نداریم که خدمت آقای 
خراسانی رفته باشد، در حالی که در نجف استاد خلیل‌الله خلیلی خدمت ایشان می‌آمده و با ایشان 

مذاکره داشته و شعرهای خود را به ایشان عرضه می‌داشته است؟
مظفری: در این قسمت من چیزی نمی‌دانم. آن حرف‌‌‌‌هایی که شما می‌گویید، ایشان شاعر بوده 
و در ادبیات تبحر داشته، علمای ما این را‌ یک فضل حساب می‌کردند و حساب می‌کنند و کسی 
برای آن کارها در نظام حوزه ارزش واقعی قائل نیست، مگر این‌که‌ یک کسی واقعا به صورت ذوقی 
شخص کار را دنبال کند و احیانا برای شاگردان خاص‌شان منتقل کند و الا در نظام حوزه‌ یک چنین 
مسأله مطرح نبوده و افراد نیز چنین چیزی را قبول نداشته‌اند. ممکن است ایشان در زمینۀ ادبیات 
ذوق بالای هم داشته، ولی نه کلاس خاصی ایشان گذاشت، حتی همان ادبیات مرسوم عرب را من 
ندیدم ایشان جایی تدریس کند. شاید در این قسمت اصلا نیازی احساس نمی‌کرده است. به هر 
حال، در حوزۀ مشهد در قسمت ادبیات عرب قبل از ایشان استادان برجسته‌ای مثل استاد حجت 
هاشمی بوده و در حوزۀ فراتر از مشهد کسانی مانند مدرس افغانی و کسانی دیگر بوده‌اند. شاید 
گاهی را از ایشان نداشته‌‌‌اند. به هر حال، در این قسمت  احساس نیاز نمی‌کرده و شاید طلبه‌‌‌‌ها این آ

نمی‌توانم چیزی بگویم.
جعفری: با توجه به این‌که شما ادیب هستید و پای خطابه‌‌‌‌های آقای خراسانی حضور داشتید، آیا 

جریان‌‌‌‌های ادبی و یا آن ذوق‌‌‌‌ ادبی‌شان را در لابه‌لای خطابه‌‌‌‌ها احساس می‌کردید؟
مظفری: من آن زمان متأسفانه مثل حالا نبودم، آن زمان اول جوانی ما بود و خودم شعر هم 
نمی‌گفتم‌ یا کم‌کم شعر می‌گفتم. من در این قسمت‌‌‌‌ تبحر نداشتم که درک کنم ایشان چه مقدار سطح 
اطلاعات ادبی‌اش بالاست، منتها از سخنرانی‌های ایشان لذّت می‌بردم، ‌یکی از دلایلی که ما ایشان را 
دعوت می‌کردیم، ما و جمعی از بستگان ما مثل عموها و پسرعموها که جزء علما هستند، به ایشان 



228 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

این ارادت همین‌طور بی‌خود شکل نمی‌گیرد، چون‌که ما اغلب از سخنرانی‌های  ارادت داشتیم و 
عادی و معمولی خوش‌مان نمی‌آید و مجلس‌مان هم مجلسی نیست که فقط روضه‌ای بخواند و تمام 
شود و برود. یکی از دلایلی که ایشان را عموها و خودم به مجالس‌مان دعوت می‌کردیم، همین بود 
که سطح ‌‌صحبت‌های ایشان کاملا متفاوت بود با سطح‌ یک آخوند معمولی که بیاید و یک چند تا 
نصیحت بکند و تمام. و احتمالا‌ یکی از جاذبه‌‌‌‌هایش همین جاذبه‌‌‌‌های معنوی و اخلاقی و فلسفی که 
در ‌‌صحبت‌های ایشان بوده و همین باعث می‌شده که این ارتباط را حفظ کنیم و همین بی‌تأثیر نبوده.

3. خاطراتی از محقق خراسانی
جعفری: شما محقق خراسانی را بارها در مجالس‌تان دعوت می‌کردید، معمولا وقتی یک عالم دینی 
در یک مجلس می‌آید، نه تنها سخن گفتن او برای مردم قابل توجه است، بلکه حرکت‌‌‌‌های او نیز 
برای مردم قابل توجه‌اند. شما از حرکت‌‌‌‌های اخلاقی آقای خراسانی، برخوردهای اخلاقی و نوع 

نگرشی که نسبت به مستمعین داشت،‌ اگر ممکن است صحبت فرمایید.
1. 3. خاطره‌ای سخنرانی دربارۀ امام زمان)عج(

مظفری: من‌ یک خاطره از ایشان دارم و این خاطره همیشه در ذهنم هست. به یک مناسبتی که 
مربوط به امام زمان می‌شد ایشان سخنرانی داشت و در ضمن صحبت به قضیۀ افغانستان و مظلومیت 
مردم آن‌جا اشاره کرد. آن زمان اوج درگیری‌ها بود، می‌خواست این قضیه را به امام زمان)عج( ربط 

بدهد، یک نکتۀ بسیار جالب گفت و به این صورت مقدمه چینی کرد:
یک. من همیشه پیش خودم این جور فکر می‌کنم که ما امام زمان را انسانی می‌دانیم که حاضر 

است و همه چیز را می‌داند و می‌بیند و همه‌جا حضور دارد و این باور ما شیعه‌‌‌‌ها است.
دو. هرکس که مقدار درک او بالاتر باشد مقدار رنج او بالاتر است.

سه. ازاین‌رو، من همیشه پیش خود فکر می‌کنم که ولی عصر)عج( چه‌قدر در طول این زمان‌ها رنج 
دیده است، در حالی که از اول تاریخ تا حالا در پیش چشمش تمام فجایع بر شیعیان، بر خانواده‌اش، 

بر پدرانش و تمام تک‌تک انسان‌های مظلوم روی زمین اتفاق است و ایشان دارد می‌بیند.
بعد گفت: امامان دیگر شاهد ‌یک اتفاق، دو اتفاق، شاید ده اتفاق تلخ در زندگی‌شان بودند، ولی 
این امام هزار سال است که این اتفاقات تلخ را می‌بیند، مشاهده می‌کند و از طرف خداوند قدرت ابراز 
وجود ندارد. من حس می‌کنم که چه مقدار ایشان باید رنج دیده باشد در این عالم. ایشان گفت: برای 

من این کار خیلی دردناک است؛ ‌یعنی هرموقع به قضیه فکر می‌کنم، خیلی عجیب اذیت می‌شوم.
این نکته ایشان آن زمان خیلی روی من تأثیر گذاشت که دقیقا ‌شبیه‌ یک کشف است. آدم تا ساده 
به قضایا نگاه کند و تا ملتزم به بعضی باورهایش نباشد، به چنین کشفی نمی‌رسد. ایشان دقیقا اولا 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 229

گاه و زنده و درگیر در قضایا در نظر داشته است؛ ثانیا؛ دایرۀ گستردۀ تسلط  امام زمان را‌ یک عنصر آ
ایشان را بر پیروانش و انسان‌های روی زمین درک می‌کرده و این ارتباط را می‌دانسته است، بعد 
حاصل تأملات را به این شکل کشف ‌کرده است. من درک می‌کنم که اگر امام زمانی در حقیقت وجود 
داشته باشد باید چنین حسی داشته باشد و این‌که ما حس کنیم که بر کنار از غم‌ها و رنج‌های ما باشد 

نگاهی کاملا غلط است و نمی‌تواند باشد و شیعه باید به امام زمان این‌گونه نگاه کند.
2. 3. خاطره‌ای از روزهای آخر زندگی محقق خراسانی

آخرین خاطره‌ای که از ایشان دارم و بسیار دردناک است مربوط به روزهای آخر عمر ایشان می‌شود. 
روزی داشتم به طرف چهار راه آسایشگاه می‌رفتم، دیدم ایشان با عصای خود کنار خیابان ایستاده و 
می‌خواهد از خیابان عبور کند؛ اما نمی‌تواند عبور کند؛ چون داشت به طور مرتب ماشین می‌آمد و 
ایشان آن زمان ضعیف شده بود. من رفتم دست ایشان را گرفتم، استاد بفرمایید برویم. عبور دادم و 
گفتم چطور تنها؟ گفت: چکار کنیم. تا یک جایی آوردم بعد خداحافظی کردم با ایشان و بعد از این‌که 
جدا شدم، خیلی دچار حسرت شدم که چرا باید ایشان در این شرایط با این وضعیت در خیابان تنها 
راه بیفتد و کسی نباشد که ایشان را از خیابان رد کند. این موضوع مدت‌ها در ذهنم بود، اتفاقا بعد از 
آن زیاد طول نکشید حدود ‌یک ‌سال و یا یک ‌سال‌ و ‌نیم دیگر ایشان به رحمت حق رفت. این خاطره 
همیشه در ذهنم هست؛ یعنی هر موقع که چهار راه آسایشگاه می‌روم این صحنه را می‌بینم و خاطرۀ 

استاد در ذهنم تداعی می‌شود.
3. 3. خاطره‌ای از آشنایی محقق خراسانی با صابری

برهانی: اگر ممکن است خاطرات‌تان را‌ یک مقدار مبسوط‌تر بازگو نمایید، مخصوصا آن قسمتی که 
ایشان را به عنوان سخنران در مجالس‌تان دعوت می‌کردید.

مظفری: خاطره‌ یک خاصیتی دارد که از یک اتفاق نشأت می‌گیرد و باعث می‌شود که در ذهن 
آدم بماند؛ مثلًا از تمام سخنرانی‌های ایشان این نکته که آن زمان توی ذهنم بود، به عنوان خاطره 
خدمت‌تان عرض کردم و مسائلی که در درس بوده چیز‌‌‌‌های کلی بوده چیزی‌ یادم نیست که به عنوان‌ 
یک ماجرا بگویم، ولی در مجالسی که ما داشتیم عموما بحث‌‌‌‌های علمی ‌مطرح می‌شد‌؛ یعنی آن‌جا 
چون اعضا و افرادی که دعوت می‌شدند گاهی افراد مهمی‌ بودند. ‌یادم هست که استادان خیلی بزرگی 
را ما دعوت می‌کردیم، مثلا استاد صابری که از استادان فلسفه است، یکی از مجالس ما که عموها 
ترتیب داده بود، عمدا به خاطر این بود که استاد را به ایشان معرفی کنیم. استاد صابری در دانشگاه 
رضوی استاد بود و در فلسفه خیلی استاد مطرحی است؛ چون آن استاد، استاد فلسفه بود و نظرات 
بسیار جالب فلسفی هم دارد. در مشهد فکر نمی‌کنم مثل ایشان کسی باشد. چون عموها بیشتر 



230 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

شاگردهای مخصوص ایشان بودند در دانشگاه رضوی؛ لذا ما برای این‌که‌ یک مقداری آشنایی حاصل 
شود و باب گفتگوی فلسفی هم باز شود، گاهی ایشان را دعوت می‌کردیم و گاهی استاد جوهری را 
دعوت می‌کردیم، هدف این بود که ‌مقداری بحث‌‌‌‌های طلبگی و بحث‌‌‌‌های فلسفی مطرح شود. اتفاقا 
چند موردی خیلی ‌‌صحبت‌های جالبی در مورد موضوعات مختلف فلسفی و عرفانی مطرح ‌شد. ‌یادم 
هست استاد در زمینۀ عرفان خصوصا ارتباط عرفان با فلسفه خیلی نظرات جالبی داشت و می‌توانیم 
ما ایشان را اگر الآن در قالب‌‌‌‌های معمول طبقه‌بندی کنیم، جزء مشرب حکمت متعالیه بود، ‌یعنی 
تنها فلسفی صرف نبود به خاطری که ذوقیات را خیلی در بحث‌‌‌‌های علمی‌ و فلسفی‌شان دخالت 
می‌داد، ‌یعنی گرایش‌شان گرایش ذوقی بود. به هر حال از بحث‌‌‌‌هایی که آن‌جا پیش می‌آمد، حس 
می‌کردیم و در منبر‌‌‌‌ها هم می‌دیدیم در بحث‌‌‌‌های فلسفی و کلامی‌شان اغلب چاشنی ذوق نیز وجود 
داشت. جالب قضیه این بود که ما هیچ‌وقت ایشان را صرفا در یک مراسم عمومی‌ دعوت نمی‌کردیم؛ 
چون مراسم ما بیشتر مراسم خواص بود و بعد از سخنرانی حتما بحث علمی‌ می‌شد و پرسش و پاسخ 
می‌شد و ایشان هم این‌ها را خوب جواب می‌داد. یکی دو مورد با استاد صابری موضوعاتی را بحث 
کرد؛ اما متأسفانه چون آدمی‌ غافل است، فکر نمی‌کند که این فرصت‌‌‌‌ها گیر نمی‌آید، ما آن‌جا این 
فرصت‌‌‌‌ها را از دست می‌دایم که این قضیه را ضبط کنیم، بنویسیم، ولی سخنرانی ایشان دو سه موردی 

فکر می‌کنم ضبط شد اگر از بین نرفته باشد.
4. 3. خاطره‌ای از تهیۀ زندگی‌نامۀ محقق خراسانی

ما در مجلّۀ در دری می‌خواستیم جمع کنیم. ما وقتی ایشان فوت کرد طبق همان گرایشی که در 
ذهن‌مان بود و شناختی که از ایشان داشتیم و حق استادی‌ای که داشت، حقیقتا تیم‌مان دنبال این 
افتادند که از ایشان‌ یک ‌یادنامه بزنیم؛ ولی آن زمان چون فرصت هم کم بود، ما اولین جایی که رفتیم 
خانوادۀ ایشان بود که حاضر نشد همکاری کند؛ لذا عنوانی هم که ما برای آن مطلب که در درّ دری 

چاپ کردیم، عنوان بسیار درد ناکی بود و آن شعر حافظ بود که:
 دیدی دلا که آخر پیری و زهد و علم

با من چه کرد دیدۀ معشوقه‌باز من
پیری و علم و زهدی که داشت، همان دیدۀ  با همۀ فضل و  من فکر می‌کنم استاد خراسانی 
معشوقه‌بازش در آخر، کار دستش داد‌؛ یعنی این‌که همان نوع تفکر و دفاعی که از قوم خودش کرد، 
برایش مشکل‌ساز شد، نه در ایران کسی الآن او را مطرح می‌کند و نه خانواده‌اش جرأت دارد که از 
ایشان حرف بزند و نه ما‌‌‌‌ که ‌یک جوری دنباله‌رو ایشان هستیم و توانایی داریم که از ایشان به درستی 

شناخت دهیم.
جعفری: همان‌گونه که فرمودید اساتیدی را در مجالس‌تان دعوت می‌کردید و گاهی چند استاد 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 231

حضور می‌یافتند،‌ برخورد اساتید با یکدیگر و برخورد آقای خراسانی با این‌ها و نوع مذاکرات علمی 
‌که می‌شد، چگونه بود؟

مظفری: همین مقدار که گفتم می‌دانم، متأسفانه آن زمان من بیشتر از این نه قدرت کار را داشتم 
و نه حافظه‌یاری می‌کند. موضوعات در همین دست بود، ولی ‌یادم هست یک مورد ایشان با استاد 
صابری و استاد جوهری ملاقات کرد، بعد‌‌‌‌ها که ما جویا شدیم هم نسبت به استاد صابری و هم نسبت 
به استاد جوهری خیلی نظر مثبت داشت، حتی گاهی نقدهایی هم که داشت. ایشان اظهار تأسف 
می‌کرد که چرا زمینه‌ای نباشد که بتوانند با هم مذاکرات و مباحثات علمی‌ داشته باشند. من فکر 

می‌کنم که آن ملاقات‌‌‌‌ها و آن گفتگوها خیلی خوب بود، ‌یعنی برای طرفین راضی‌کننده بود.
4. راهکار حفظ و احیای آثار محقق خراسانی

جعفری: در زمینه‌‌‌‌های مختلف‌ آثاری از آیت‌الله محقق خراسانی باقی مانده، اگر ما بیاییم میراث 
فرهنگی گذشتگان‌مان را پاس بداریم، چه راهکار‌‌‌‌هایی را برای احیای این آثار پیشنهاد می‌کنید؟

1. 4. جمع‌آوری آثار محقق خراسانی
مظفری: اولا؛‌ باید این آثار را پیدا کنیم، جمع و جور کنیم. الآن خوشبختانه زمینۀ چاپ و امکانات 
چاپ و حتی امکانات مادی که آن زمان نبود، هست. زمانی که استاد بود باید ‌یک تاجر سرمایه‌دار 
پیدا می‌شد و حاضر می‌شد مقداری پول بدهد تا‌ یک کتاب چاپ شود، الان مشکلات کم‌وبیش رفع 
شده ما بهانه نداریم هم زمینه‌‌‌‌های تحقیق و تصحیح این متن‌ها آماده است. ما آدم‌هایی را داریم که در 

زمینه‌‌‌‌های مختلف تبحر دارند، چه در چاپ، چه در تصحیح و آماده‌سازی کتاب.
2. 4. ایجاد مرکز برای تصحیح و نشر

اولین کاری که ما باید انجام دهیم، این است که دست‌نوشته‌‌‌‌های ایشان را جمع کنیم و نیز یک مرکزی 
درست کنیم که این‌ها را جمع کند و آن‌جا نگهداری شوند، از روی آن مثلا فیلم و زینگ و عکس 
و این‌ها گرفته شوند. الآن خوشبختانه امکانات هستند. دست‌نوشته‌‌‌‌ها و نامه‌‌‌‌های ایشان را بروید 
بگردید، پیدا کنید، ببینید در نامه‌‌‌‌هایش چه نوشته برای این و آن و برای فرزندان و دوستان نوشته 
است. همین نامه‌‌‌‌ها را جمع کنیم، از این نامه‌‌‌‌ها بیاییم ‌کپی و فیلم بگیریم و کتاب‌هایش را هم به همین 
شکل پیدا کنیم و بدهیم به‌ یک نفری که موضوع‌بندی کرده چاپ کند. ما باید فعلا این کار‌‌‌‌ها را کنیم، 
حتی این مؤسسه )مؤسسۀ در دری( هم می‌تواند این کار‌‌‌‌ها را انجام دهد و در رابطه با کسانی دیگر و 
بزرگانی دیگر کم‌وبیش این کار را شروع کردیم؛ مثلا آثار شیخ اسماعیل مبلغ را جمع کردیم و استاد 
مایل را کم‌وبیش جمع کردیم و از ایشان را هم بیاییم به همین شکل جمع کنیم، ولو از ‌یک برگ کاغذ 
و از ‌یک دست‌نوشتۀ کوتاه هم نباید بگذریم. نسل بعد ما ممکن است دسترسی به این‌ها پیدا نکند. 



232 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

همان‌طوری که خاطرات را جمع می‌کنیم این‌ها را باید جدی بگیریم. تنها با یک مؤسسه این کار 
می‌شود و افراد تنها نمی‌توانند. تجربه نشان داده است که افراد تنها تا یک زمانی که مشکلات‌شان 
کمتر است، این کار را دنبال می‌کند بعد ‌یک مقدار مواد هم ممکن است جمع کند بعد خود این آدم 
دچار‌ یک مشکل می‌شود و پروژه ناتمام می‌ماند. بنابراین‌، یک گروه، بنیاد، ‌مؤسسه، ‌یک حزب در 
حقیقت این کار را انجام دهد که این پروسه ادامه پیدا کند و دنبال شود. این کارها روشش همین 

است.
جعفری: بعضی از شاگردان فلسفتنا و اقتصادنا محقق خراسانی به کشور‌‌‌‌های اروپایی رفته و از 
امکاناتی برخور دارند، می‌توانند ‌یک پروژۀ تحقیقاتی و مؤسسه‌ای را راه‌اندازی نمایند، چه پیامی‌ به 

این دوستان دارید؟
مظفری: دوستان این قدر عاقل هستند، خودشان این چیز‌‌‌‌ها را می‌دانند و من معمولا از پیام 
و این‌ها زیاد خوشم نمی‌آید؛ ولی در حقیقت وظیفۀ همۀ ما است؛ وظیفۀ اخلاقی و وجدانی. تنها 
یک استاد خراسانی نیست، خیلی زیادند، چه در افغانستان و چه در همین دور و بر خودمان که 
بعضی‌شان زنده‌اند، همین‌‌‌‌ها را واقعا وظیفه داریم که نگذاریم زیاد به این مظلومیت دچار شوند. تا 
زنده‌اند باید تلاش کنیم برویم از این‌ها عکسی، نوشته‌ای، نامه‌ای، چیزی به دست بیاوریم و وقتی هم 
که از دست رفتند، تلاش خود را فروگذار نکنیم. به‌هر‌حال، دنیا قابل تغییر است شاید چند سال بعد 
‌یک نفری از خانوادۀ استاد خراسانی پیدا شد که همۀ این هنجار‌‌‌‌ها را شکست و حاضر شد که در مورد 

ایشان اطلاعات زیادی بدهد، بسیار حرف بزند و ما نباید قضیه را تمام‌شده تلقی کنیم.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 233

محقق خراسانی؛ 
تلاش در جهت ایجاد وحدت و خودباوری

گفتگو با حجة الاسلام اسدالله جعفری1
در آستانۀ دهمین سالگرد رحلت جان‌سوز عالم وارسته، حکیم فرزانه، خطیب توانمند و فیلسوف 
نویسنده  خوش‌ذوق،  قلم‌به‌دست،  و  روشنفکر  برادر  حضور  خراسانی،  محقق  آیت‌الله   عالیقدر 
پرتلاش و منتقد ناهنجاری‌‌‌‌های سیاسی و اجتماعی جامعۀ ما استاد اسدالله جعفری رسیدم تا پیرامون 
شخصیت علامه محقق و خدمات دینی، سیاسی و اجتماعی ایشان گفتگویی انجام دهم تا یادبود و 

گرا‌‌می‌داشتی باشد، از سالگشت عروج ملکوتی آن فقید سعید.
برهانی: جناب آقای جعفری! ما شما را به عنوان مرید آیت‌الله محقق خراسانی ‌‌می‌شناسیم، 

بفرمایید چگونه با زنده‌یاد استاد محقق خراسانی آشنا شدید؟
  جعفری: راجع به آشنایی‌ام با علامه محقق خراسانی باید بگویم من در سال 1363 وارد ایران 
شدم، آن وقت‌‌‌‌ خیلی کوچک بودم و شرایط سنی‌ام اقتضا ‌‌نمی‌‌کرد که به سراغ بزرگانی چون علامه 
خراسانی بروم، آن زمان من و امثال من به قول طلبه‌‌‌‌ها ضرب، ضربا، ضربوا ‌‌می‌خواندیم، علامه محقق 
کرسی تدریس دروس عالی حوزه را داشت، من ایشان را یک‌ بار و یا دو بار در مسجد گوهرشاد در 

جلسۀ تدریس دیدم.
1.  مصاحبه‌کننده: محمدعلی برهانی.



234 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

وقتی بزرگتر شدم و درس‌هایم هم بالاتر رفت و جریان‌های انقلاب و جهاد افغانستان شور و 
شتاب بیشتر پیدا کرد، فعالیت‌‌‌‌های احزاب و گروه‌های سیاسی و جهادی در ایران به خصوص در 
مشهد رونق گرفت. احزاب بدجوری علیه همدیگر تبلیغ ‌‌می‌کردند، مخصوصا شورای اتفاق علیه 
سازمان نصر تبلیغات گسترده داشت و از هر وسیله‌ای برای کوبیدن سازمان استفاده ‌‌می‌کرد. خلاصه 
آن دوران یک دوران بسیار بدی بود، شقاق و نفاق، در حقیقت رذالت‌های سیاسی و فرهنگی اوج 
گرفته بودند. اگر انسان یک موضوع را با ذکر شرایط و خصوصیات زمانی و مکانی‌اش بیان نماید 

خوب‌تر و عمیق‌تر درک خواهد شد.
1. محقق خراسانی و نسل جوان

در چنین اوضاع و شرایط خیلی بد، علامه محقق خراسانی با این‌که سخت مصمم بود با شیعیان 
افغانستان کار ‌‌کند، نخواست وارد میدان کشمکش‌‌‌‌ها و مخاصمات احزاب شود؛ لذا شروع کرد به 
تربیت نسل جوان، مستعد و روشن مهاجر، بدان امید که فردای بهتر و روشن‌تری بیاید و این نسل 
دست‌آموز و پرورش‌یافته به درد مردم افغانستان بخورد. بدین منظور در کتابخانۀ رسالت کلاس‌هایی 
را دایر کرد و کتاب‌ها‌ی اقتصادنا فلسفتنای شهید صدر را تدریس ‌‌می‌کرد. شاگردان ایشان بیشتر 
جوانان خوش‌استعدادی بودند که نوعا گرایش سازمانی داشتند و آیت‌الله خراسانی هم دنبال جوانان 

بااستعداد و خوش‌فهم بود. با این‌ها دلسوزانه کار ‌‌می‌کرد و برای فردای روشن آماده‌شان ‌‌می‌کرد.
جایگاه محقق خراسانی بین روشنفکران جوان

البته  بود،  مطرح  و  محبوب  شخصیت  یک  روز  آن  جوان  روشنفکران  بین  در  خراسانی  آیت‌الله 
آخوند‌‌‌‌های قدیمی‌تر که غرض و مرض حزبی داشتند و یا ساده‌‌‌اندیش بودند علیه علامه خراسانی 
تبلیغات سوء زیاد ‌‌می‌کردند؛ ‌اما نسل جوان چه طلبه و چه دانشجو و دانش‌آموز از مریدان آن بزرگ 
مرد دلسوز و مهربان بودند. در این زمان بنده هم به عنوان عضو کوچکی از نسل جوان و پرشور آن 

زمان از مریدان آیت‌الله محقق خراسانی شدم.
2. محقق خراسانی و مسألۀ احزاب

 برهانی: گفتید آیت‌الله محقق خراسانی با این‌که  سخت مصمم بود با شیعیان افغانستان کار‌‌ کند؛ 
اما  نخواست وارد میدان کشمکش‌ها و مخاصمات احزاب شود. فکر ‌‌می‌کنید علّت عدم همکاری 

محقق خراسانی با احزاب و گروه‌ها و ‌‌سازمان‌ها در آن زمان چه بود؟
باز شود. محقق  این موضوع قدری  این سؤال جالبی است و خیلی هم لازم است   جعفری: 
خراسانی یک شخصیت انقلابی بود، به همۀ دنیای اسلام و جنبش‌های آزادی‌بخش اسلا‌‌می‌ تعلق 
اسلا‌‌می ‌سخت  رهایی‌بخش  نهضت‌های  و  قیام‌ها  اسلام،  دنیای  قبال مسائل جهانی  در  داشت، 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 235

حساس بود. محقق خراسانی یک انسان زمان‌شناس و موقعیت‌شناس بود. برای او ایران، پاکستان، 
عراق، مصر، لبنان و... مطرح نبود. او فراتر از این‌ها فکر ‌‌می‌کرد. در حقیقت محقق خراسانی یک 
اسلامیست به تمام‌معنا بود. در هر برهه‌ای از زمان، هر قطعه‌ای از جغرافیای اسلا‌‌می که‌ به او نیاز 

داشت، انجام وظیفه ‌‌می‌کرد.
انقلاب اسلا‌‌می‌  این‌که آقای خراسانی در یک برهه‌ای خانه‌نشین شد و وارد جریان  به  راجع 
افغانستان نشد، از یک نظر خانه‌نشینی آقای خراسانی یک خانه‌نشینی اجباری بود؛ یعنی این‌طوری 
نبود که از سر بی‌تفاوتی یا تن‌پروری خانه‌نشینی را اختیار کرده باشد. واقعیت این است که ایشان 
تلاش کرد احزاب را تا حدودی هماهنگ کند و از تنش بین احزاب و گروه‌های شیعی افغانستان 
بکاهد؛ اما به نتیجۀ مطلوب نرسید. وقتی دید این کار را ‌‌نمی‌‌تواند و خودش هم شخصیت و جایگاهی 
داشت که هر یک از این گروه‌ها ‌‌می‌توانست از او سوء استفاده ‌‌کند، لذا برای این‌که نفاق و شقاق 
بیشتر نشود و فضای مه‌آلودی که بین احزاب به وجود آمده بود، تاریک‌تر نگردد، مصلحت را در این 
دید که خانه بنشیند و این کار را هم کرد و شما که با روحیۀ آقای خراسانی آشنایی دارید، ‌‌می‌دانید که 

‌‌سال‌های سکوت آقای خراسانی جانکاه‌ترین ‌‌سال‌های زندگی ایشان بود.
خاطره‌ای از جریان احزاب

در  این‌گونه صحبت کردید که  آن عزیز  از  را  مناسبتی جناب‌عالی خاطره‌ای  به  یادم است‌ یک‌بار 
مجلس جشن شیرینی‌خوری دوست گرا‌‌می‌مان ‌جناب آقای راسخ که فعلا مقیم کانادا است، بودیم. 
علامه خراسانی هم در آن مجلس بود. من رفتم در کنارش نشستم و جویای احوال ایشان شدم، گفتم 
استاد حال شما چطور است؟ فرمود: چندان حال مساعدی ندارم. آن زمانی که یک مقدار توان و 
انرژی داشتم و ‌‌می‌خواستم با مردم کار کنم، متأسفانه احزاب و گروه‌ها با هم خوب نبودند و ‌‌نمی‌‌شد 
کار کرد؛ مثلا یکی از حزب‌‌‌‌ها برای شهدایش مراسم تجلیلی برگزار کرده بود و از من به عنوان سخنران 
دعوت کرده بود، من در آن مراسم سخنرانی کرده و از شهدای‌شان نام برده و به عظمت یاد نموده بودم، 
روزهای بعد با سیلی از اعتراضات، شکایات و گله‌‌‌‌های سایر احزاب و گروه‌ها مواجه شدم که شما 
چرا آن‌هایی را که در فلان جنگ علیه جبهۀ فلان مجاهدین جنگیده و توسط  فلان شیرمردان مجاهد 
به درک واصل شده‌‌‌اند، شهید خطاب کرده‌اید. این‌جا فهمیدم که در این برهه ‌‌نمی‌‌شود کار کرد؛ اما 
حالا که گروه‌ها وحدت کرده‌‌‌ و زمینه فراهم شده، متأسفانه هم من پیر و ضعیف و کسل شده‌ام و هم 

از سوی ایران باز‌گشت مهاجرین به‌طور جدی مطرح شده است.
حال برگردیم به سؤال شما، وقتی حزب وحدت تشکیل شد و یک انسجام اسلا‌‌می‌ به وجود 
آمد، آقای خراسانی وارد صحنه شد و نشاط هم پیدا کرده بود. وقتی شما آقای خراسانی را در این 
زمان ‌‌می‌دیدید یک بشّاشیت خاصی داشت، مانند یک گلی نوشکفته و تازه، طراوت پیدا کرده بود. 



236 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

در هر جلسه با طراوت شرکت می‌کرد و زمان‌شناسی آقای خراسانی در همین بود. به نظر من آقای 
خراسانی با خانه‌ نشستنش در آن زمان بزرگترینخدمت را به انقلاب اسلا‌‌می‌افغانستان و جامعۀ هزاره 

کرد.
3. خدمات اجتماعی محقق خراسانی

برهانی: همه ‌‌می‌دانیم بعد از اتحاد احزاب شیعی افغانستان و تشکیل حزب وحدت اسلا‌‌می، علامه 
محقق خراسانی گویا یکی از آرزوهای دیرینه‌اش تحقق یافته بود. در حمایت از حزب وحدت کمر 
همت را محکم بست و با داشتن کسالت جسمانی و مرض مزمن دیابت، مصمم و استوار بر اریکۀ 
منبر تکیه زد و وحدت شیعیان افغانستان را فریاد کشید. شما لطف نموده در این مورد مقداری توضیح 

دهید.
 جعفری: آیت‌الله خراسانی در دو برهه برای جامعه شیعی هزاره بسیار خدمت بزرگی کرد؛ یکی 
در تحکیم پایه‌های حزب وحدت اسلا‌‌می ‌افغانستان و دیگری در ترویج مرجعیت آیت‌الله العظمی‌ 

محقق کابلی.
1. 3. ترویج مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی

من در مقاله‌ای در همان روزهای داغ فراق علامه خراسانی برای یکی از نشریات مهاجرین نوشتم. 
در آن‌جا گفته بودم اگر آقای خراسانی مالک اشتر محقق کابلی ‌‌نمی‌‌شد، معظم‌له از دم تیغ زبان 

مخالفان جان به سلامت ‌‌نمی‌‌برد.
داستان پذیرش مرجعیت توسط آیت‌الله محقق کابلی

این‌که چه باعث گردید آیت‌الله ‌محقق کابلی رایت پرافتخار مرجعیت را بر دوش بکشد،  ظاهرا شهید 
مزاری در کابل به آیت‌الله محقق کابلی پیشنهاد می‌‌کند که مرجعیت را بپذیرد؛ ولی ایشان تعلل 
می‌‌کند که آیت‌الله محمد‌اسحاق فیاض هست، ایشان از نظر ‌‌علمی‌ وزنۀ بزرگی است و باید به ایشان 
چنین پیشنهادی شود؛ اما وقتی آیت‌الله محقق کابلی ایران آمد، تعدادی از بزرگان مانند آیت‌الله 
خسروی، آیت‌الله فاضل ورسی، آیت‌الله رئیس، آیت‌الله ناصری کرمانی، آیت‌الله فهیمی ‌ترکمنی، 
استاد خلیل، استاد غلام‌حسن فصیحی یکه‌ولنگی، استاد نهضت یکه‌ولنگی و تعداد دیگر از علما 
و فضلا و طلاب و نسل جوان روشن و بیدار و در رأس همه آیت‌الله محقق خراسانی دور آیت‌الله 
محقق کابلی را گرفتند و به ایشان فشار آوردند که مسؤلیت خطیر مرجعیت را قبول‌‌ کند. آیت‌الله 
محقق کابلی هم‌چنان امتناع ‌‌می‌ورزید. طبق نقل دوستان در جلسه‌‌ای آیت‌الله محقق کابلی رو 
به آقای خراسانی کرده، ‌‌می‌فرماید: آقا با وجود شخصیت بزرگ ‌‌علمی‌ چون شما من دیگر چرا؟ 
آن سیمای خدادادی  را من ‌‌می‌داشتم و  آن موقعیت شما  اگر  آقای خراسانی در جواب ‌‌می‌گوید: 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 237

شما در من ‌‌‌بود، در پذیرش مرجعیت لحظه‌ای درنگ ‌‌نمی‌‌کردم؛ من این تعبیر را بار‌‌‌‌ها از زبان محقق 
خراسانی در سخنرانی‌هایش شنیدم که ‌‌می‌گفت: این سیمای خدادادی مرجع بزرگ و عالیقدر ما از 
نعمت‌‌‌‌های بزرگ الهی است. وقتی از صفات معنوی و ظاهری آیت‌الله محقق کابلی سخن ‌‌می‌گفت 
و برجستگی‌‌‌‌های ‌‌علمی‌ و فضائل و کمالات روحی و اخلاقی ایشان را بر ‌‌می‌شمرد، غوغا ‌‌می‌کرد. 
وقتی بر اریکۀ منبر قرار ‌‌می‌گرفت، چون دریا ‌‌می‌جوشید، چون طوفان ‌‌می‌غرید، چون آتشفشان سر 
به صخرۀ دانایی و بینایی ‌‌می‌کوبید، همین بود که جان انسان را گرم ‌‌می‌کرد و عقل را بال و پر ‌‌می‌داد.
علامه محقق خراسانی مرد بزرگی بود، در سخنرانی‌هایش وقتی دربارۀ مرجعیت ‌‌می‌رسید، هیچ 
وقت این‌جور خطاب ‌‌نمی‌‌کرد این مرجع، بلکه ‌‌می‌گفت: آن مرجع بزرگ، آن استاد فقیه، آن زعیم 
عالیقدر. من چندین بار دیدم وقتی آیت‌الله‌ محقق کابلی کنارش نشسته بود، ایشان چنین خطاب 
‌‌می‌نمود. کسانی که بر رمز و راز نیکو سخن گفتن آشنایی دارند، ‌‌می‌دانند اگر کسی در کنار شخص 
بزرگی بگوید آن بزرگ و آن مرجع، نهایت ادب و احترام را ‌‌می‌رساند، علامه خراسانی این کار را 
‌‌می‌کرد. اگر محقق خراسانی از مرجعیت آیت‌الله کابلی تبلیغ و حمایت ‌‌نمی‌‌کرد، مرجعیت آیت‌الله 
کابلی به آن صولت و آن شور و عشقی که بود، جا ‌‌نمی‌‌افتاد، مخصوصاً که شخصیت‌های بزرگی مانند 
آیت‌الله محسنی بود و میانۀ خوبی با مرجعیت محقق کابلی نداشت. بخشی از جامعه سید ابوالحسن 
فاضل را مطرح ‌‌می‌کردند. به هر حال وقتی محقق خراسانی مالک اشتر محقق کابلی شد، ایشان 
توانست رایت عزت و شرف شیعیان افغانستان را به دوش بکشد و به سامان هم برساند. امروز الحمد 

لله ‌‌می‌بینیم ایشان به عنوان یک مرجع عالیقدر از حرمت جهانی بر خوردار است.
2. 3. تلاش در جهت تحکیم پایه‌های حزب وحدت

وقتی ابر‌‌‌‌های تیره و تار نفاق و شقاق تا حدودی کنار رفت و حزب وحدت تشکیل شد، محقق 
خراسانی رسالت دیگری را آغاز کرد و برای هویت‌بخشی نسل هزاره خیلی سرمایه گذاشت، خیلی 

کار و تلاش فرهنگی کرد.
شهید مزاری از نظر ‌‌علمی نسبت به علامه محقق خراسانی مانند یک شاگرد در برابر استاد 
بود، این را هیچ کسی ‌‌نمی‌‌تواند انکار‌‌ کند. این‌که مزاری رهبر بود و پیشوای بزرگ جامعۀ ما شد، 
مخصوصا با شهادتش تبدیل به یک اسطوره بزرگی شد و راهش تبدیل به یک مکتب گردید و امروز 
معیار خوب و بد در جامعۀ ما راه شهید مزاری است، این‌ها همه سر جای خودش محفوظ؛ ولی 
از لحاظ ‌‌علمی‌ شهید مزاری در برابر محقق خراسانی فرد بزرگی نبود؛ اما وقتی محقق خراسانی بر 
اریکۀ سخن تکیه ‌‌می‌داد دربارۀ شهید مزاری ‌‌می‌گفت: آن استاد بزرگ ما. من این را چند بار از زبان 
ایشان در کتابخانۀ قائم آل محمد)عج( شنیدم که ‌‌می‌گفت: آن سردار بزرگ و آن استاد بزرگ ما. این 
خیلی عجیب است، کسی که جایگاه ‌‌علمی‌ محقق خراسانی را بداند و آن  زمان مظلومیت شهید 



238 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مزاری را بداند، این حرف‌های خراسانی را خوب درک می‌‌کند و ‌‌می‌فهمد که خراسانی چه‌قدر بزرگ 
بوده و چه‌قدر انسان وارسته بوده است.

اگر علامه محقق خراسانی پدر روحانی حزب وحدت ‌‌نمی‌‌شد و حزب وحدت نوپا را در دامن 
خطابه‌‌‌‌های داغ و آتشین خود ‌‌نمی‌‌پرورانید و از رهبری حزب در برابر دشمنان گوناگون دفاع ‌‌نمی‌‌کرد، 
حزب وحدت جای پا باز ‌‌نمی‌‌کرد، اگر مبارزات توان‌فرسای فکری و تبلیغاتی آن علامۀ سترگ نبود، 
تاریخ، جهاد فکری مردم هزاره را در سینۀ خود حک ‌‌نمی‌‌کرد و زمانه برای پذیرش ایده‌‌‌‌ها و اندیشه‌‌‌‌های 
شهید مزاری آماده ‌‌نمی‌‌شد. آیت‌الله خراسانی همان ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌های مزاری را تبلیغ ‌‌می‌کرد. شهید مزاری 
نباشد. علامه  برتری‌جویی  نباشد و انحصار و  ‌‌می‌گفت: کاری ‌‌می‌کنیم که دیگر هزاره بودن جرم 
خراسانی هم با فریاد رسا و منطق قوی ‌‌می‌گفت: هزاره هم مثل بقیه اولاد آدم انسان است و از کرامت 
ذاتی برخوردار ‌‌می‌باشد و خطاب به هزاره‌‌‌‌ها ‌‌می‌گفت: دیگر از هزاره بودن‌تان  نهراسید و ننگ نکنید 
و سرهای‌تان را بالا بگیرید؛ چون حالا رهبر دارید، مرجع دارید و صاحب افتخارات بزرگ شده‌اید.

3. 3. تلاش در جهت ایجاد روحیۀ اعتماد به نفس
 آیت‌الله محقق خراسانی در ایجاد اعتماد‌به‌نفس برای مردم ما و هویت‌بخشی به مردم ما بی‌وقفه 
و بی‌دریغ تلاش ‌نمود و با تمام صداقت و تواضع کتابخانه‌‌‌‌های رسالت و قائم آل محمد و حسینیه 
هزاره‌‌‌‌ها را پایگاه‌‌‌‌های اصلی برای تبیین اندیشه‌‌‌‌ها و ایده‌‌‌‌هایش قرار داده بود. من خوب یادم هست 
ایشان برای ایراد سخنرانی در حسینیه هزاره‌‌‌‌ها حاضر ‌‌می‌شد و با شور و حرارت تمام برای مردم سخن 
‌‌می‌گفت. یک شب راجع به فرهنگ هزاره‌‌‌‌ها صحبت کرد و گفت حفظ کردن فرهنگ یک سنّت 
است، در همۀ اقوام؛ اما فرهنگ این نیست که شما بچسپید به »چاروق« و »بیل« و »قادور« این‌ها 
نمودهای خارجی فرهنگ است. امروز شما همین اصطلاحات را در بزرگترین تئورسین‌‌‌‌های دنیای 
غرب ‌‌می‌بینید. محقق خراسانی ‌‌می‌گفت باید روح فرهنگ هزاره‌گی را حفظ کنید. ایشان در این 
رابطه چندین سخنرانی داشت؛ حالا نوار‌‌‌‌های آن ‌‌سخنرانی‌ها دست کیست و کجا شده، ‌‌نمی‌‌دانم. آن 

‌‌سخنرانی‌ها بسیار راهگشاه بودند و اصلاحات اجتماعی داشتند.
در آن زمان دگم‌‌‌اندیشان و نفاق‌افکنان چه‌قدر رذالت‌‌‌‌ها به خرج ‌‌می‌دادند؛ مثلا در آن زمان مسألۀ 
دمبوره مطرح بود. رذالت‌پیشه‌‌‌‌ها سعی ‌‌می‌کردند هر طور شده عکس آیت‌الله خراسانی را با دمبوره 
مطرح کنند؛ چون آقای خراسانی در سفری که در کویتۀ پاکستان داشت، در جمع جوانان هزارۀ 
پاکستانی سخنرانی کرده و گفتگوی عالمانه و احیاگرانه داشته و دیدارها و ملاقات‌‌‌‌هایی بوده، از 
جمله داوود سرخوش با تعدادی از جوانان خدمت آیت‌الله خراسانی رسیده و کنار ایشان نشسته 
و عکس‌های یادگاری گرفته بودند. دیدیم که از همین نشستن سرخوش کنار علامه محقق برایش 
با دمبوره چاپ و در هر کوی و برزن  پاپوش‌های عجیب‌وغریبی درست کردند، عکس ایشان را 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 239

رایگان به عنوان یک سند مصور ارتداد محقق پخش نموده و به هر‌کس نشان ‌‌می‌دادند با این‌که آیت‌الله 
خراسانی مجتهد مسلّم بود و تکلیف خود را بهتر از این خناسان ‌‌می‌دانست.

خاطره‌ای از آرزوهای آیت‌الله محقق خراسانی
  برهانی: در تکمیل مطالب شما عرض کنم در ‌‌سال‌های آخر زندگی پربرکت آیت‌الله خراسانی، که 
خیلی ضعیف و نحیف شده بود با تعدادی از دوستان )من و راسخ و یکی از دوستان دیگر( تصمیم 
گرفتیم که در خدمت آیت‌الله خراسانی رسیده راجع به زندگی‌نامه و کارنامۀ زندگی ایشان از ایشان 
پرس‌وجویی نموده، نوار‌‌‌‌هایی را ضبط کنیم. در اولین جلسه دوستان از تاریخ ولادت و محل تولد و 
دوران کودکی ایشان پرسیدند، آن بزرگوار ابتدا شروع کرد که در تاریخ )...( در یکی از روستاهای 
فریمان از توابع استان خراسان در یک خانوادۀ ساده و متدین به دنیا آمدم. بعد گفت ولش کنید، 
باشند.  راهگشاه  که  نمایم  شما ‌‌صحبت‌هایی  برای  بگذارید  شما ‌‌نمی‌‌خورد،  درد  به  حرف‌ها  این 
آنگاه راجع به اطمینان به نفس و خودباوری صحبت نمود و فرمود: مردم ما و شما یعنی مردم هزاره 
استعداد سرشاری دارند و دارای نبوغ فکری ‌‌می‌باشند. آیت‌الله شیخ محمدکاظم آخوند خراسانی 
صاحب کفایه از شما مردم بود، ایشان نابغۀ دوران بود و نبوغ فکری داشت. بعد یک مقایسه‌ای بین 
آخوند خراسانی و شیخ مرتضی انصاری نموده گفت: کتاب‌های رسائل و مکاسب و کفایة این دو 
عالم بی‌بدیل به عنوان سطوح عالیه در حوزه تدریس ‌‌می‌شود و طلاب در فهم این کتاب‌ها زحمت 
فراوان ‌‌می‌کشند و تا هنوز کتاب‌هایی که بالاتر از این کتاب‌ها باشند، خلق و ایجاد نشده است. 
آخوند خراسانی و شیخ انصاری خیلی زبر‌دست بودند، زبر‌دستی آخوند در نبوغ فکری ایشان بود. 
چیره‌دستی شیخ در وسعت تتبع و تلاش و زحمت فراوان ایشان، شیوۀ آموزشی و شاگردپروری این 
دو بزرگوار نیز متفاوت بود. آخوند نظرات خود را به صورت فشرده و عمیق در قالب عبارات کوتاه و 
کلیدی و شفری ارائه نموده و اگر تعریض و نقدی بر آرای سایر آقایان داشت، این مطالب را به طور 
خلاصه مطرح ‌‌می‌کرد؛ اما تلاش بیشتر را برای به دست آوردن نظریات بزرگان دیگر به عهدۀ طلاب 
‌‌می‌گذاشت. مرحوم شیخ در کتاب‌هایش تمام نظریات آقایان را پیرامون موضوع مورد بحث بیان نموده 

و زمینۀ تلاش بیشتر را برای طلبه‌‌‌‌ها باقی نگذاشته است.
در ادامۀ ‌‌صحبت‌ راجع به مرجعیت به طور مفصل پیچید و گفت: یک باور غلط در اذهان علمای 
ما تحمیل شده بود، این‌که هزاره مجتهد ‌‌نمی‌‌شود، هزاره رهبر ‌‌نمی‌‌شود، هزاره ‌‌نمی‌‌تواند درس خارج 
بگوید و کتاب تألیف و تصنیف نماید. وقتی در نجف بودیم با تمام توان کوشیدیم که این سد‌‌‌‌ها شکسته 
شوند، این باورهای غلط از بین برود؛ لذا کتاب نوشتیم، درس خارج گفتیم، جزوات درس خارج ما 
در حوزۀ نجف ممتاز بودند، حوزۀ درس علامه مدرس افغانی در ادبیات عرب بی‌نظیر بود. کتاب‌های 
مصباح الاصول آیت‌الله سید سرور واعظ بهسودی و محاضرات آیت‌الله محمد‌اسحاق فیاض در 



240 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حوزه لنگه نداشت و ندارد. در آن‌جا بسیاری این سدها شکسته شدند و تنها آرزوی تحقق‌نیافته 
مسألۀ مرجعیت بود. من یقین داشتم که از میان دوستان مجتهد و صاحب‌نظر هم داریم؛ اما این‌که 
کدام یک از دوستان این مسئولیت را خواهد پذیرفت مانده بودیم. من در این ‌‌‌اندیشه بودم که اگر 
لذا  به عهده ‌‌می‌گیرم؛  این مسئولیت را  از علمای ما مرجعیت را قبول نکرد، من خودم  هیچ یک 
حاشیه‌نویسی‌‌‌‌هایی هم به عنوان فتوی داشتم، ولی الحمد لله امروز این سد شکسته شده و آیت‌الله 
محقق کابلی به عنوان مرجع جا افتاده است. از این به بعد علما لمعه‌نخوانده برای شما رسالۀ عملیه 
خواهند نوشت، شما از رساله پشت کردن خسته خواهید شد. این حرف ایشان کنایه از این بود که از 

این به بعد برای علمای ما جرأت و اعتماد‌به‌نفس ایجاد خواهد شد.
ایشان افزود: ولی آخرین آرزو تا هنوز جامۀ عمل نپوشیده و آن این‌که: مرجعیت عالیقدر ما باید 
رهبری دینی و مذهبی را در سطح کل دنیای شیعه به دست آورد و برای شیعیان دنیا از افغانستان و 
پاکستان و هند و ایران و عراق و لبنان گرفته تا دورترین نقاط عالم نفوذ معنوی پیدا‌‌ کند، پاسخ‌گویی 
داشته باشد، بیدارگری و اصلاح‌گری داشته باشد، کمک‌رسانی داشته باشد، نمایندگی‌‌‌‌ها فعال شود، 
افتتاح گردد، مانند آیت‌الله حکیم، آیت‌الله خویی و امام خمینی سیطره و نفوذ معنوی و  دفتر‌‌‌‌ها 
اجتماعی داشته باشد، این بسیار مهم است و باید این امر تحقق یابد. علما و فضلای بیدار و روشن 
و مؤمن و متعهد شیعۀ افغانستان متحد و یک‌پارچه مانند کوه ثابت و استوار در پشت مرجع عالیقدر 
محقق کابلی بایستند و مجدانه از ایشان حمایت و پشتیبانی نمایند. این‌‌‌‌ها فرمایشات علامه محقق 

خراسانی بود که نقل به مضمون شد.
4. راز مظلومیت محقق خراسانی

همان‌طور که توضیح دادید، محقق خراسانی دو خدمت بزرگ و حیاتی برای جامعه ما انجام داد: 
یکی ترویج مرجعیت و دیگری دفاع بی‌دریغ از قدرت سیاسی و رهبری سیاسی مردم ما؛ با این حال، 
ایشان هم در زمان حیات و هم بعد از رحلت مظلوم بود، از سوی مردم ما به خصوص از سوی حزب 
وحدت که به قول شما ایشان پدر معنوی حزب وحدت بود و نیز از سوی دستگاه مرجعیت مورد 
بی‌توجهی و بی‌مهری قرار گرفت؛ در تمام این ده سال که از رحلت ایشان می‌گذرد از سوی حزب 
وحدت و مرجعیت یک سالگرد رحلت باشکوه برای ایشان برگزار نشده است، جناب‌عالی راز این 

مظلومیت را در چه ‌‌می‌دانید؟
جعفری: این مظلومیت دو عامل عمده داشت:

الف. برخورد سیاسی
آقای خراسانی از حزب وحدت حمایت کرد و از مرجعیتی حمایت نمود که مورد قبول دیگران نبود، 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 241

امروز هم رهبران حزب وحدت به سیاست روی آورده و سیاست اقتضا نمی‌‌کند که به این مسائل 
بپردازند؛ لذا این‌ها باعث شد که علامه خراسانی هم‌چنان در جامعۀ ما مظلوم بماند. من به یک 
خاطره اشاره ‌‌می‌کنم، زمانی که قند خون آقای خراسانی به حدی بالا رفت که ‌‌می‌بایست پایش را 
قطع ‌‌می‌کرد، همان زمان آقای خراسانی نیازی به یک عمل جراحی داشت و هزینه‌اش را نداشت؛ 
اما در همان زمان حزب وحدت به خاطر تشریف‌آوری آقای ربانی در تهران )با این‌که هنوز خون 
شهیدان افشار وغرب کابل خشک نشده بود( مهمانی راه ‌‌‌اندخته بود که هزینۀ آن مهمانی ‌‌می‌توانست 
ده‌ها خراسانی را درمان‌‌ کند، ولی کی هست این‌ها را بگوید، تا بگوییم، ‌‌می‌گویند فلانی با فلانی 
ضدیت دارد، این ضدیت با فلان‌کس نیست، بلکه بازگو کردن یک واقعیت تلخی است که وجود 

داشته است.
ب. فرهنگ اجتماعی

جامعۀ ما تا هنوز هم از نظر فرهنگی به آن‌جا‌‌‌‌ نرسیده که قدر بزرگان‌شان را بداند، بزرگانی که به طور 
خاموش مصلحان جامعه‌‌‌اند، نه این‌که هیاهو راه ‌‌‌اندازند. ازاین‌رو، آقای خراسانی در زندگی‌اش به 
قدری مظلوم بود وقتی ‌‌می‌آمد در مجلس عقدی ‌‌می‌نشست و طرف با افتخار ایشان را ‌‌می‌آورد که عقد 
جاری‌‌کند؛ ولی بعد از ختم مجلس یک جعبه شیرینی به دست ایشان ‌‌می‌داد. آقای خراسانی همان 
جعبۀ شیرینی را به دست گرفته در ماشین عمو‌‌می‌ سوار ‌‌می‌شد و به خانه‌اش ‌‌می‌رفت، یعنی جامعۀ ما 

به این معرفت نرسیده بود که ماشین بگیرد و آقای خراسانی را به خانه‌اش برساند. 
همین‌طور نحوۀ بیمار شدن آقای خراسانی و به بستر افتادن آقای خراسانی، جریان دارو و درمان 
آقای خراسانی، پول نداشتن آقای خراسانی، عاقبت رحلت آقای خراسانی که همه‌اش مظلومانه و 

یک تراژدی غم انگیز بود. 
به نظر من علت این همه مظلومیت آقای خراسانی این بود که علما هرگز ایشان را نشناختند، 
یعنی تفکر آقای خراسانی فراتر از زمان و مکان بود. اگر یک تعبیری را بگویم، آقای خراسانی در 
زمانی به دنیا آمد و در زمانی رشد کرد که زمانش نبود. شاید صد سال دیگر نسل ما آقای خراسانی را 
بشناسد و موقعیتش را و کار‌‌‌‌هایی که کرده‌‌‌اند و اندیشه‌‌‌‌هایی که داشته‌‌‌اند را درک‌‌ کند. این یک مسأله 

که علمای ما ایشان را نشناختند.
5. احیا و ترویج اندیشه‌های محقق خراسانی

اندیشه‌‌‌‌های محقق  تفکرات و  برای احیای  نویسنده و فعال فرهنگی  به عنوان یک  برهانی: شما 
خراسانی و برای زنده شدن خط و مشی دینی، ‌‌علمی‌ و اجتماعی آن خورشید فروزان آسمان علم و 
دانش چه طرح‌‌‌‌هایی را پیشنهاد ‌‌می‌کنید؟ چه کار‌‌‌‌هایی باید صورت بگیرد تا مردم به خصوص جوانان 



242 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

و نسل‌‌‌‌های بعد علامه خراسانی را بهتر بشناسند و خوب‌تر درک کنند؟
افزار؛ ‌دنیای امروز دنیای علم و تکنولوژی است، اولین ضرورتی که  نرم  جعفری: یک: تهیه 
ایجاب می‌‌کند این است که یک نرم افزار باید دربارۀ آقای محقق خراسانی ساخته شود. کتاب‌های 
ایشان  تقریرات درس  نوار‌‌‌‌های سخنرانی، درس‌هایی که در حوزه گفته و جزوات  چاپی و خطی، 

جمع‌آوری گردد و در آن نرم افزار گنجانده شود و برای جامعه عرضه گردد.
دارند روی  توانایی  که  و دوستانی  تبیین شود  ایشان  فلسفی  اندیشه‌ها؛ ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌های  تبیین  دو:‌ 
نوآوری‌های آقای خراسانی در حوزۀ فلسفه و فقه و اصول کار کنند و این‌ مباحث را تدوین نمایند، 
مخصوصا در اصول روی فلسفه زبان که در بحث وضع و اشتقاق در علم اصول بحثی بسیار شیرین 
و عمیق مطرح می‌شود. امروزه همان مبحث با کمی ‌تفاوت در فلسفۀ غرب و فلسفه‌‌‌‌های مضاف به 
نام فلسفه زبان مطرح است، در حوزۀ فلسفه هم اگر روی فلسفۀ تحلیلی کار شود بسیار پر ثمر خواهد 

بود.
سه:‌ برگزاری نکوداشت؛ در ایران بنیاد میراث فرهنگی وجود دارد و بنیاد دیگری هم هست سر 
پرستی آن بنیاد را دوست عزیزم دکتر مهدی محقق به عهده دارد. این‌ها سالانه برای بزرگان نکوداشت 
‌‌می‌گیرند و تا الآن برای بسیاری از بزرگان نکوداشت گرفته‌‌‌اند. جامعۀ ما هم نیازی به چنین بنیاد‌‌‌‌هایی 
دارد و باید چنین نهادی ایجاد شود تا روی شخصیت‌‌‌‌ها و کارهای فرهنگی شخصیت‌‌‌‌های بزرگ از 
جمله علامه محقق خراسانی کار‌‌ کند. البته لازم نیست این بنیاد در ایران و ‌یا افغانستان باشد، بلکه 

می‌تواند این بنیاد در خارج از این دو حوزه باشد.
نکته‌ای را می‌خواهم‌ یادآوری کنم: امروزه مسألۀ مهاجرت نسل جدید هزاره در جهان‌ یک نعمت 
بزرگ الهی است، ما با‌ید این نعمت را شکرگزار باشیم و از این نعمت بهترین استفاده را در جهت 
جهانی شدن فرهنگی ما ببریم )جهانی شدن فیزیکی ما قابل انکار نیست( و دوستان فرهنگی ما 
که در کشور‌‌‌‌های اروپایی مقیم شدند، روزگاری از شاگردان ایشان بودند، باید این رسالت را بر عهده 

بگیرند.
در همین راستا خواهشی از مقام عظمای مرجعیت ما حضرت آیت‌الله ‌محقق کابلی دارم این‌که: 
امروز مرجعیت ایشان بحمدالله جهانی شده، مقلدین ایشان در کشور‌‌‌‌های مختلف وجود دارند و در 
کشورهایی که این عزیزان اقامت دارند، مسألۀ ملیت و فقر چندان مطرح نیست، کار‌‌‌‌های فرهنگی و 
مؤسسه‌‌‌‌های علمی‌ و فرهنگی از اعتبار و استقبال خوبی برخوردارند، حکومت‌‌‌‌های آن کشور‌‌‌‌ها هم در 
حد قابل قبولی این نوع مراکز و مؤسسه‌‌‌‌ها را حمایت می‌کنند. بنابراین، مرجعیت عظمای ما از همین 
ظرفیت در جهت تأسیس چنین مؤسسه‌‌‌‌های علمی‌ و پژوهشی استفاده کنند و مقلدین عزیز خود را 
به این کار تشویق کنند و در انتخاب نمایندگان خود این مسأله را و امین بودن ایشان را در نظر بگیرند، 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 243

امروزه نیازی نیست که هر آخوندی به نام مرجعیت سهمین مبارکین را از مردم جمع کنند. امروزه هر 
آدمی‌می‌تواند از دورترین نقطۀ جهان پول را به حساب بانکی بریزد و رسید آن را دریافت کند.

چهار: تبیین زمانۀ اندیشه‌ها؛ ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌های علامه محقق خراسانی را باید در متن زمان خودش 
تبیین کرد؛ یعنی اگر مثلا یک سخنرانی آقای محقق خراسانی را جدا از متن زمانی و مکانی که این 
سخنرانی در آن خلق شده است، گوش کنید، شاید چیزی زیادی به دست شما نیاید؛ ولی وقتی آن 
محیط و آن دوران فرهنگی را در کنار این سخنرانی برای طرف بیان نمایید، طرف ‌‌می‌فهمد که این 

انسان چه‌قدر بزرگ بوده و چه‌قدر اجتماعی‌نگر بوده و اجتماعی فکر ‌‌می‌کرده است.
پنج: تصحیح نوشته‌های مخطوط؛ نوشته‌‌‌‌های خطی علامه خراسانی را باید تصحیح نموده در 
دسترس قرار داد، البته این هم در راستای همان نرم‌افزار قرار ‌‌می‌گیرد که باید دو نوع نرم‌افزار ساخته 
شود؛ یک نرم‌افزار نوشتاری که حاوی کتاب‌ها و مقالات و دست‌نوشته‌‌‌‌ها و متون درسی ایشان باشد 
و نرم‌افزار دیگر نرم‌افزار گفتاری که مجموع سخنرانی‌ها و مصاحبه‌‌‌‌های ایشان را دربر بگیرد. منتها 
نوشته‌‌‌‌های آقای خراسانی باید به صورت دانشگاهی تصحیح شود؛ مثلا اگر یک کسی که ‌‌می‌خواهد 
دکترای فلسفه بگیرد، چه اشکال دارد که بیاید دست‌نوشته‌‌‌‌های آقای خراسانی را دربارۀ فلسفۀ صدرا 

و شرح منظومۀ سبزواری را تصحیح‌‌ کند و به عنوان پایان‌نامۀ دکترای خود ارائه دهد.
وضعیت آثار مخطوط محقق خراسانی

برهانی: با آثار آیت‌الله محقق خراسانی چه مطبوع و چه مخطوط چه مقدار آشنایی دارید؟
جعفری: در زندگی‌نامه‌ای که به قلم استاد غلام‌حسن فصیحی یکه‌ولنگی نوشته شده و ضمیمه 
کتاب »المؤلفون الافغانیون المعاصرون« به چاپ رسیده است، تعداد بیست‌وسه جلد کتاب چه 
مطبوع و چه غیرمطبوع از علامه محقق لیست شده‌اند، همۀ این کتاب‌ها حدود چهل سال پیش در 
نجف اشرف نوشته شده‌اند. وقتی ایشان از نجف باز‌گشت کتاب‌ها و مقالات زیادی نوشت که آمار 
آن برایم معلوم نیستند؛ کتاب‌هایی که در نجف چاپ شده‌اند، کیفیت چاپ آن‌ها خیلی خراب است و 
فعلا در ایران کم‌یاب ‌‌می‌باشد و اگر کم‌و‌بیش هم پیدا شود، بسیار کهنه و فرسوده‌اند و آن کتاب‌ها در 

ایران تجدید چاپ نشده‌اند.
من از آثار ایشان »المؤلفون الافغانیون المعاصرون«، »سلم الصعود« و »الکفاح الاسلامی‌ فی 
مشکلة الفقر« را نیز خوانده‌ام. من زمانی آثار ایشان را خواندم که بیشتر تحت تأثیر ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌های علامه 
محمدتقی جعفری بودم. آثار آیت‌الله خراسانی برایم جذابیت زیاد نداشت،‌ بعد از آن هم فرصتی پیش 
نیامد که کتاب‌های ایشان را دقیق‌تر بخوانم و از طرفی کتاب‌های ایشان همان‌طور که گفتم در ایران 

پیدا ‌‌نمی‌‌شوند.
راجع به دست‌نوشته‌‌‌‌های ایشان که شما پیشنهاد کردید، برویم دست‌نوشته‌‌‌‌های آقای خراسانی را 



244 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ببینیم. من رفتم با داماد ایشان صحبت کردم که نوشته‌‌‌‌های ایشان را در اختیار ما بگذارید تا کار‌‌‌‌هایی 
روی آن انجام دهیم، گفت خانوادۀ ایشان مایل نیستند آقای محقق خراسانی به عنوان یک افغانی 
ازاین‌رو،  کنند.  کار  ایشان  روی دست‌نوشته‌‌‌‌های  افغانی  برادران  نداریم  هم  دوست  و  مطرح شود 

متأسفانه ما به دست‌نوشته‌‌‌‌های ایشان دسترسی نداریم.
6. اندیشه‌های اقتصادی محقق خراسانی

برهانی: فرمودید آیت‌الله محقق خراسانی کتابی به نام »الکفاح الاسلامی‌ فی مشکلة الفقر« دارد و 
شما آن را خوانده‌اید اگر از محتوای آن کتاب چیزی به خاطر دارید، به طور خلاصه برای ما  بیان 

نمایید.
جعفری: یکی از کتاب‌هایی که ‌‌می‌تواند ‌‌‌اندیشۀ اقتصادی آیت‌الله محقق را در سطح جهانی 
مطرح کند، کتاب »الکفاح الاسلامی‌ فی مشکلة الفقر« است. چهل سال پیش دنیای اسلا‌‌می‌ یک 
دنیای فقرزده‌ بود. فقر به عنوان یکی از محاسن اسلا‌‌می‌ یاد ‌‌می‌شد. مسلمان واقعی کسی بود که 
فقیر باشد هر چه فقیرتر بود مسلمان‌تر بود. چنین ‌‌‌اندیشه‌ای در آن زمان حاکم بود. آقای خراسانی 
اندیشه‌‌‌‌هایی را مطرح کرد که امروز دنیا در صدد پیاده کردن آن‌ ‌‌اندیشه‌‌‌‌ها برای فقرزدایی است. ایشان 
در آن کتاب مؤسسه‌‌‌‌های خیریه و انفاق، چگونگی راه‌‌‌اندازی مؤسسات انفاقی، چگونگی جمع‌آوری 
مؤنه‌‌‌‌ها از مردم، چگونگی راه‌های درست مصرف کردن زکات و صدقات را مطرح می‌‌کند. یکی از 
اندیشه‌‌‌‌های خوبی را که آقای خراسانی دارد، این است که ‌‌می‌گوید ما نباید انفاق‌‌‌‌ها را در بعد شخصی 
و فردی مصرف کنیم، باید سعی کنیم آن را ساماندهی کنیم و ساماندهی امروز همان چیزی است که 
در دنیای بین‌المللی مؤسسات فرامرزی تشکیل ‌‌می‌دهند و مؤسسه‌‌‌‌های خیریۀ بین‌المللی به وجود 
‌‌می‌آورند. ما اگر بتوانیم همین کتاب را به این شکل و شمایل به دنیا عرضه کنیم، روی آن کار خواهد 

شد و اندیشه‌‌‌‌های نوین اسلا‌‌می‌ رویش تکیه خواهند نمود.
مسألۀ دوم: اگر این کتاب به زبان فارسی بر‌گردانده شود مخصوصا به نسل مهاجر و تاجران 
هزاره داده و گفته شود که راه درست مصرف کردن سرمایه این است، شما نباید صد دلار و دوصد 
دلار به دست این شخص و آن شخص بدهید، یا اگر یک آخوندی از این‌طرف و آن‌طرف آمد و خود 
را نمایندۀ فلان مرجع معرفی نمود، پنج هزار و ده هزار دلار در جیبش بریزید. نه، چنین نشود، بلکه 
باید صندوقی تأسیس شود که تمام هزاره‌‌‌‌ها از تمام نقاط عالم در آن صندوق شریک باشند، انفاق‌‌‌‌ها، 
صدقات، و کمک‌‌‌‌های‌شان را در آن صندوق واریز کنند، البته با هیأت امنا و زیر نظر مرجعیت باشد.
فرض کنید اگر  چهار‌صد نفر سرمایه‌دار شیعه هزاره در سال هر نفر چهار هزار دلار صدقات و 
خیرات داشته باشند، اگر تک‌تک به این فقیر و آن فقیر بدهند هیچ معلوم ‌‌نمی‌‌شود، کسی را هم سیر 
‌‌نمی‌کند؛ ولی اگر همین پول‌‌‌‌ها در صندوقی جمع گردند و چند سالی روی آن کار شود و در طی این 



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 245

چند سال برداشت نشود سرمایۀ بزرگی ‌‌می‌شود؛ آنگاه سال‌به‌سال هم اصل سرمایه افزایش پیدا می‌‌کند 
و هم با مازاد آن ‌‌می‌توان برای فقرا کمک‌رسانی نمود و هم ‌‌می‌توان کار‌‌‌‌های دیگری راه ‌‌‌انداخت. من 

این ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌ را از کتاب آیت‌الله محقق خراسانی دارم.
7. خاطراتی از آیت‌الله محقق خراسانی

برهانی: در پایان  اگر خاطره‌ای از آیت‌الله محقق خراسانی به یاد دارید برای ما بیان نمایید.
جعفری: من از آن زمان‌ها خاطرات زیاد دارم؛ اما دو سه خاطرۀ شیرین و به‌یادماندنی که از ایشان 

دارم برای شما نقل ‌‌می‌کنم.
1. 7. محقق خراسانی و شهادت شهید مزاری

روز دوم یا سوم و یا هفتم شهادت شهید مزاری بود )دقیق یادم نیست( در مسجد موسی بن جعفر کوی 
صاحب الزمان، جلسه برگزار شده بود. آن روزها در حقیقت روزهای کربلای هزاره‌‌‌‌های افغانستان 
بود. شهادت شهید مزاری به گونه‌ای مردم را متأثر کرده بود که حتی دشمنان و مغرضان به این نتیجه 
رسیدند که مزاری یک رهبر صادق و دلسوزی بوده‌‌‌، نحوۀ شهادت شهید مزاری، مخصوصا بعد از 
شهادت ایشان، یورش ناجوانمردانه‌ای که شورای نظار به غرب کابل کرد و از رادیو‌‌‌‌ها هم اعلام شد 
که ‌‌می‌گفتند ما به خون هزاره‌‌‌‌ها تشنه بودیم، حالا که مزاری نیست، ‌‌می‌دانیم که با هزاره‌‌‌‌ها چه کار 
کنیم. این‌ها را وقتی مردم از رادیو‌‌‌‌ها شنیدند، یک‌باره تکان خوردند. مردم نظرش عوض شد، آن‌هایی 
که قبلا مزاری را ‌‌می‌شناختند و از مریدان ایشان بودند که سر جای خود، آن‌هایی که بر‌اساس تبلیغات 
سوء دشمنان و یا از روی نادانی و هرچه بود با شهید مزاری میانۀ خوبی نداشتند، در دوم و سومین 
روز شهادت مزاری همه ‌‌می‌آمدند. در میان مردم هزاره در خارج و داخل غوغا بود. جالب این‌جاست 
که خدا رحمت‌ ‌کند صابری سمزغندی که یک زمانی مخالف شهید مزاری و نصری‌ها بود، حالا در 
آن مجلس ایشان خوابی را که از شهید مزاری دیده بود، آن خواب را نقل کرد و خودش هم به شدت 

گریه کرد.
در آن مراسم آقای استاد محقق خراسانی روی منبر رفت و در آخرین پلّۀ منبر نشست. چنان با 
روحیۀ آرام و چنان با طمأنینه و آرامش خاطر روی منبر قرار گرفت که انگار هیچ اتفاقی نیفتاده است. 
این حالت مخصوص انسان‌هایی با روح بزرگ، عارف و تسلیم در برابر اراده و مشیت خداوند است 
که در برابر حوادث و اتفاق‌های بزرگ و ناگوار خود را ‌‌نمی‌‌بازند، بلکه با طرز برخوردشان با آن حادثه 
و اتفاق به مردم روحیه ‌‌می‌دهند و به مردم ‌‌می‌فهمانند که دنیا به آخر نرسیده است. اگر مزاری شهید 
شده است، مزاری‌های دیگر جایش را خواهند گرفت و راه سرخ شهید مزاری و آرمان‌ها و ایده‌‌‌‌های 

بزرگ او همیشه زنده خواهند بود.



246 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

علامه محمدتقی جعفری دربارۀ امام خمینی تعبیری دارد که خمینی جلوۀ ذات خداست و من 
‌‌می‌توانم همین تعبیر را )البته با حفظ مقام‌ها و جایگاه‌ها( دربارۀ علامه محقق خراسانی به کار ببرم و 

بگویم علامه خراسانی جلوۀ ذات اقدس خدا بود.
من هنوز آن صحنۀ نشستن خراسانی را بر روی منبر یادم هست و هیچ وقت فراموش ‌‌نمی‌‌کنم. 
ایشان در آن زمان که طوفانی از غم و ‌‌‌اندوه بر قلب‌ها و روح و روان پیروان مزاری سایۀ سنگین 
‌‌‌انداخته بود، بسیار آرام و مطمئن روی منبر نشست و بسم الله الرحمن الرحیم گفت و خطبه خواند 
و راجع به فلسفۀ حیات و زندگی آغاز به سخن نمود. من چون در موضوع حیات و فلسفۀ زندگی 
مطالعاتی داشتم و کتاب »فلسفه و هدف زندگی« و »حیات معقول« علامه جعفری  و کتاب دیگری 
از علامه جعفری را به نام »ایده‌آل زندگی و زندگی ایده‌آل« و نیز  کتاب »فلسفۀ زندگی« تولستوی را 
قبلا خوانده بودم و یک مقدار در این رابطه آشنایی داشتم، وقتی ایشان بحث فلسفۀ حیات را شروع 
کرد من آن‌جا دیگر متوجه نشدم که در آن مسجد چه ‌‌می‌گذرد تا این‌که آقای خراسانی به این‌جا رسید 
که گفت آن‌طوری که اعلام شده است، اگر راست باشد، شهید مزاری در بین هواپیمای حاملش به 
سوی قندهار تفنگ یکی از طالبان را گرفته و به آن‌ها حمله برده و تعدادی از آنان را به درک واصل 
کرده است. آقای خراسانی وقتی این‌جا رسید دیگر تغییر کرد و یک پارچه طوفان شد. شما دیده‌اید 
دریا وقتی طوفانی ‌‌می‌شود، پلّه‌پلّه بالا ‌‌می‌رود، اوج ‌‌می‌گیرد، سر به صخره ‌‌می‌کوبد یا تن به ساحل 
‌‌می‌کوبد و چه‌قدر تماشایی ‌‌می‌گردد. علامه محقق چنین شده بود. وقتی دستانش را بالا ‌‌می‌برد و 
ماجرای مبارزۀ شهید مزاری را در داخل هواپیما که از رسانه‌‌‌‌ها شنیده بود شرح ‌‌می‌داد، دیگر ایشان 
چه اوجی گرفته بود با شور و حرارت تمام فریاد ‌‌می‌زد بنازم آن سردار رشید اسلام را، آن رهبر شجاع 
و دلاور مردم هزاره را که با دستان بسته و با تحمل شکنجه‌‌‌‌های وحشیانه در داخل هواپیما در میان 
حلقۀ طالبان مسلح باز هم به مردم درس چگونه زیستن ‌‌می‌آموزد که یا شهادت و مرگ با عزت و یا 

آزادی، این است فلسفۀ زندگی.
من هنوز طنین صدای علامه خراسانی در گوشم هست، گاه‌گاهی که به یادم ‌‌می‌آید، لذت ‌‌می‌برم، 
مخصوصا که پیش‌فرض فلسفۀ حیات و زندگی را داشتم آن سخنرانی به قدری در جانم شیرین آمد که 
به یاد سخن بوعلی سینا افتادم. بوعلی سینا در کتاب اشارات یک سخنی دارد که ‌‌می‌گوید لذت علم 
به مراتب بیشتر از لذت امور جنسی است، لذت امور جنسی بعد از آن‌که عمل جنسی انجام گرفت 
تمام ‌‌می‌شود؛ ولی لذت علم ممکن است ماه‌ها و ‌‌سال‌ها هم‌چنان در جان بماند. من هر وقت به یاد 
آن صحنه ‌‌می‌افتم، گویا یک شیرینی بر جانم هنوز هم هست و دلدادگی بیشتر من به محقق خراسانی 

از آن روز بیشتر شد.



  فصل سوم؛ کارنامۀ محقق خراسانی در گفتگو با اندیشوران / 247

2. 7. محقق خراسانی و رعایت حرمت افراد
در مدرسۀ امام حسن عسکری)ع( جلسۀ شیرینی‌خوری آقای محمدی لعلی بود، من بدون این‌که در 
گاه در آن مدرسه رفتم، دیدم که آقای محقق خراسانی هم  آن شیرینی‌خوری دعوت شده باشم، ناخودآ
در آن مجلس شرف حضور دارند. در آن‌جا شخصی بود به نام اقبال که به او علامه اقبال ‌‌می‌گفتند. 
ایشان از استاد محقق خراسانی راجع به علامه محمدتقی جعفری پرسید که ایشان را ‌‌می‌شناسید یانه؟ 
استاد محقق در جواب گفت: بلی ایشان را در نجف یک مقداری ‌‌می‌شناختم. سپس اقبال نسبت به 
علامه جعفری به قضاوت پرداخت و گفت به نظر من ایشان یک آدم سبک و بی‌وزنی است. ایرانی‌ها 
ایشان را خیلی بزرگ کرده است. چون من ‌‌سال‌ها بود که با ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌های علامه جعفری آشنایی داشتم 
و ارادت خاصی به ایشان پیدا کرده بودم، آن‌جا یک ‌باره از کوره در رفتم و با عصبانیت گفتم، آقا این 
چه حرفی است که شما ‌‌می‌زنید، شما چه خوانده‌اید و از ایشان چه ‌‌می‌دانید، اگر تنها همین تکاپوی‌‌‌ 
اندیشه‌‌‌‌های ایشان را که با هفتاد پروفسور و حقوق‌دان و دکترا از سراسر دنیا و در رشته‌‌‌‌های مختلف 
با ایشان مصاحبه کرده بخوانید به یک دایرة‌المعارفی پی ‌‌می‌برید. آن‌جا آیت‌الله محقق یک نگاه 
تحسین‌آمیز به من کرد انگار که از غیرت طلبگی‌ام خوشش آمده بود، آنگاه از علامه جعفری و شرح 

نهج البلاغه‌اش تعریف کرد، ولی کاری نکرد که اقبال شرمنده شود.
3. 7. تلاش برای مصاحبه دربارۀ کلام جدید

در آن مجلس من از استاد محقق خواهش کردم استاد اجازه ‌‌فرمایید من حدود صد صدوبیست نوار 
تهیه کنم، راجع به ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌های نوی که امروز مطرح است؛ از قبیل پلورالیزم و اومانیزم و تجربۀ دینی 
و سایر مباحث فلسفۀ دین با شما مصاحبه کنم؟ آقای خراسانی با مقداری ‌فکر و با لبخند گفت: 
امام علی)ع( در گلشهر در کوی   انجام شود. مدسه  امام علی)ع(  خوب است، منتها در مدرسۀ 
صاحب‌الزمان واقع است. قبلا منزل شخصی آیت‌الله محقق خراسانی بود، ایشان آن منزل را به نام 
مدرسه و کتابخانۀ امام علی)ع( وقف نمود. فعلا تعدادی از طلاب جوان در آن مدرسه سکونت دارند 
و درس ‌‌می‌خوانند و استاد در زمان حیاتش کتاب‌های شخصی و آثار و دست‌نوشته‌‌‌‌های خودش را نیز 

وقف آن مدرسه نموده که الآن در آن مدرسه و کتابخانه موجود و مورد استفاده است.
آقای خراسانی فرمود: هر هفته بحثی را که مطرح ‌‌می‌کنید، موضوع بحث هفتۀ بعد را هم بگویید 
و یک مقدار موضوع را برای من توضیح دهید؛ اما متأسفانه امکانات مالی طلبگی اجازه نداد و موفق 
نشدیم که این کار را انجام دهیم. امروز و فردا به تأخیر افتاد تا این‌که شنیدیم که بلندگو در کوچه و 
خیابان رحلت علامه محقق خراسانی را اعلام می‌‌کند. من اگر بگویم که با شنیدن خبر رحلت ایشان 

چندین روز قلبم سنگین بود شاید اغراق نگفته باشم.



248 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

یستی محقق خراسانی 4. 7. ساده‌ز
آخرین خاطره‌ام از مرحوم علامه محقق این است. یک روز غروب استاد خراسانی را جلو مسجد 
ابو‌الفضلی گلشهر دیدم که منتظر واحد )ماشین عمومی( بود. ایشان در طول عمر شریف‌شان بسیار 
ساده و بی‌آلایش زندگی ‌‌می‌کرد و همواره به ماشین‌های عمو‌‌می‌ سوار ‌‌می‌شد. گفتم استاد ماشین 
بگیرم معطل نشوید، ایشان راضی نشد. وقتی می‌خواستم از ایشان جدا شوم و بنا داشتم ماشین 
بگیرم، ایشان متوجه شد که من ماشین ‌‌می‌گیرم. صدا کرد عزیزم بیا. وقتی برگشتم مرا قسم داد که 

ماشین نگیرم.



فصل چهارم
بازتاب اندیشه‌ها 





تحلیلی بر ضرورت انتخاب مقام رسالت 
و ولایت از سوی خداوند

سخنرانی آیت‌الله محقق خراسانی به مناسبت سالروز شهادت امام علی)ع(
انتخاب سفیر و نمایندۀ الهی را نمی‌شود به خواست جمهور و انتخاب ملّت‌‌‌‌ها و توده‌‌‌‌ها واگذار نمود. 
در مرحلۀ رسالت این انتخاب غیرمیسور است، اساسا غیر ممکن است؛ زیرا اگر بنا شود موضوع 
رسالت و سفارت الهی به انتخاب توده‌‌‌‌ها و گروه‌ها واگذار شود، معنی‌اش آن است که افراد زیاد این 
قابلیت را دارند که فرد لایق را تشخیص دهند. در صورتی که تشخیص سفیر الهی که تلقّی وحی و 
رسالت؛ ‌یعنی تعالیم آسمانی و احکام الهی را بنماید، تشخیص‌ یک چنین مقام و مرتبه‌ای برای تودۀ 
مردم هرگز میسور نیست؛ زیرا تا برای انسان‌ یک علوّ نفسی و مقام والای روحی نباشد، هرگز این نیرو 
و قدرت را ندارد که سروش‌‌‌‌های غیبی را تشخیص دهد و بتواند درک و دریافت کند که این الهام، ندا، 
از ذات مقدس الهی است و او برای مقام سفارت و ادای نقش رسالت برگزیده شده است. تشخیص 
‌یک چنین مقام نفسی و روح بلند در هیچ انسانی از توده‌‌‌‌ها و گروه‌ها ممکن نیست. ازاین‌رو، هرگز 

نمی‌شود رسالت الهی به انتخاب گروه‌ها و توده‌‌‌‌ها باشد.
نشانه‌ها از واقعیت درون

ما چگونه می‌توانیم نیات و درون شخص را تشخیص بدهیم و شناخت پیدا کنیم؟ یکی از آن راه‌ها 
قضاوت از حسن ظاهر اشخاص است؛ زیرا حسن ظاهر کاشف از حسن ضمیر است، »حسن 
الظاهر ‌یکشف عن حسن الضمیر«. همیشه اعمال مردم و انسان‌ها تابع نیّات و خصال آن‌‌‌‌ها است، 
یٌعْمَلُ عَل‏ىشاکلَتِه )اسراء:84(‏؛  چنان‌که این آیه شریفه هم اشاره به همین مطلب است »قُلْ کلّ 
یعنی هر‌کس به تناسب روحیّۀ خود عمل می‌کند. ‌یک روح طاغی، متمرد، سرکش، حقود، حسود، 
عنود، هرگز نمی‌تواند در درازمدت و در‌ یک بعد متناهی از زمان، بتواند نقش انسان مهذّب، مؤدّب، 
‌متواضع و خاضع را ایفا کند، بالاخره می‌لغزد و حقیقت آشکار می‌شود. در صحنه‌‌‌‌های عمل روزی‌ 
یک انسان حسود ‌یا حقود‌ یا عنود هرچند بر خود تحمیل کند که نقش‌ یک انسان کامل واقعی را 
ادا کند؛ اما  وقت آن فشارهای داخلی و حکومت درونی او را وادار می‌کند که جلوۀ تابع درون خود 
باشد، نقش خود را ایفا کند، بلکه گاهی و جنات شخص، حالت ظاهری شخص می‌تواند از درون 



252 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

او حکایت کند؛‌ یک انسان آلوده و غیرناصح مشفق، بدخواه توده‌‌‌‌ها و ملّت‌‌‌‌ها و مصالح اجتماعی، 
زمانی که با کاری روبه‌رو شود که خلاف مصالح فردی اوست، وجناتش عوض می‌شود، حالت او 
رَ  إِذا بُشِّ دگرگون می‌گردد، وضع طبیعی و مسیر اصلی را از دست می‌دهد. قرآن کریم می‌گوید: »وَ
ا وهُوَ کظیمٌ )نحل:58(؛ وقتی به‌ یک عرب می‌گفتند در خانۀ تو  نْث‏ى ظَلّ وََجْهُهُ مُسْوَدًّ

ُ
حَدُهُمْ بِالْ

َ
أ

دختری پدید آمده صورتش سیاه می‌شد، نمی‌توانست مالک نفس خود بشود، حالش تغییر می‌کرد. 
در بسیاری از برخورد‌‌‌‌ها که رنگ‌‌‌‌ها می‌پرد، بدن می‌لرزد؛ کاملًا درونش به صورت ظاهری او مطالعه 
می‌شود. بنابراین، انسانی که همیشه متواضع، متخاضع، مهذّب، مؤدّب، زاهد، مؤمن و عامل صالح 
است، نمی‌شود در تمام ایام و روزگار این پدیده در او یک تصنّع صرف باشد. لامحاله حسن ظاهر 
دلیل و کاشف از باطن نیک او است. این مسأله صحیح است و جای شبهه و تشکیک در آن نیست. 

حسن ظاهر در شرع مقدس در بعضی احوال کفایت می‌کند.
عدم شناخت انسان از نهان وجود خود

آیا هر مرحله و هر مرتبه‌ای از زهد، تقوی، ورع و ایمان می‌تواند انسان را به آن مرحله و مقامی‌ برساند 
که حکایت از بلندی نفس و سموّ روح ‌یک انسان نبی ‌یا وصی دارد؟‌ نمی‌شود به محض این ظواهر 
کمالی حکم کرد که این شخص، آن مرحلۀ کامل را دارد، آن‌چه که از این کمالات در مقام رسالت و 
وصایت لازم است، آن زهد نشکن در تمام مراحل است، آن عمل صالح در جمیع مراتب است، آن 
شکست‌ناپذیری در مقام ادای وظایف و انحای مسئولیت و نقش رسالت در جمیع برخورد‌‌‌‌های قوی 
و ضعیف است؛ مثلا می‌شود ‌یک انسان از نظر زهدی که دارد مقداری از مالش را در راه خدا بدهد، 
بذل و انفاق کند ‌یا‌ یک انسان می‌شود در اثر ایمان و عرفان الهی‌اش بتواند از ‌یک پستی بگذرد؛ چون 
می‌بیند در این پست آلودگی است. آیا این انسان می‌تواند از سرمایه‌‌‌‌های بزرگ هم بگذرد؟ اگر به او 
پیشنهاد کند که ای آقای زاهد، ای ورع متقی، ای صالح مؤمن، بیا این ثروت گران را، این همه مزارع 
و مساکن را، این کاخ‌‌‌‌ها را، این مغازه‌‌‌‌ها را در اختیار شما می‌گذاریم و چیزی در مقابل این ثروت 
گران از شما نمی‌خواهیم که باعث زحمت شما بشود ‌یا شکست آبرومندی شما گردد، گرچه خلاف 
شرع مقدس است، شما بیایید ‌یک سیلی به صورت این انسان ضعیف و ناتوان بزنید، هیچ پیامدی هم 
برای شما ندارد، بهانه کنید چنین اسائه ادب و اهانه‌ای به مقام من کرده تأدیبا من او را سیلی زدم، در 
چنین فرصتی از کجا می‌دانید این ورع متقی در این‌جا لغزش نمی‌کند؟ به او پیشنهاد دهند که ریاست 
جمهوری را یا پست دیگری را به شما واگذار می‌کنیم شما دست بردارید از حمایت این مظلوم که 
وظیفۀ شما است، چه کار دارید که چرا به او ستم می‌کنید، چه کار دارید که چرا حقوق این تیپ، این 
جمعیت و این توده‌ای از خلق را رعایت نمی‌کنید، شما پست‌تان را احراز کنید، حیازت کنید، چه کار 
دارید که به دیگران ستم می‌شود. آیا در این‌جا هم می‌تواند این آقای ورع متقی، عالم صالح و مؤمن 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 253

استقامت کند؟ می‌تواند خودش خود را فریب ندهد و خود را مغرور نکند، برای خود هزارها دلیل و 
برهان نیاورد؟ اگر عشق و علاقۀ او محکم شود حقایق را هم درک نمی‌تواند، حقایق اسلامی ‌هم برای 
او مشتبه می‌شود، قلب او مریض می‌شود، درک او دچار عقب و هلاکت می‌گردد، نمی‌تواند حقایق 

را درک کند. آری:
و عین الرضا عن کل عیب کلیلة

و لکن عین السخط تبدی المساویا
با دیدۀ محبت تمام زشتی‌‌‌‌ها و معایب پوشیده می‌شوند. آن‌چنان عشق و علاقه پیدا می‌کند به مقام 
و پست و کرسی‌ که ملت خود را فراموش می‌کند و امت را نادیده می‌گیرد. نه‌ یک فرد ضعیف را‌ یک 
سیلی بزند، اگر از آن هم پیاده شویم، در مقابل ‌یک پست و مقامی‌ که همه چیز او را از لحاظ دنیا 
ضمانت و تأمین می‌کند، آسایش، آرامش، سفرۀ گسترده، باغ‌‌‌‌ها، کاخ‌‌‌‌های آماده، سریر‌‌‌‌های مطلّا، 
کنیز‌‌‌‌ها، خدمت‌کارها با لبان ‌یاقوتی و چشم‌‌‌‌های مشکین، آیا می‌تواند در این‌جا از این پست بگذرد و 
ستم به مور ضعیفی نکند، برگ سبزی را از دهانش نستاند؟ مورچه‌ای را هم لگد مال نکند؟ آیا چنین 
فرصتی برای این آقا اگر پیش آمد،‌ مقام رسالت‌ یا خلافت پیامبر باید چنین نفس قوی و آمال کشته 
و نیروی مسلط بر خود داشته باشد که در مقابل خروارهای منافع و سود، آسایش، آرامش، نتواند بر 

او مسلط شود.
این‌جا تشخیص از غیرذات مقدس الهی ممکن نیست. انسان نمی‌تواند خودش را در تمام مراحل 
و برخورد‌‌‌‌ها بشناسد، دیگران را چگونه می‌تواند بشناسد، با این‌که به گفتۀ قرآن هر انسانی به خودش 
لْقى ‏مَعاذیرَهُ )قیامة:14-15(؛ 

َ
نْسانُ عَل‏ى نَفْسِهِ بَصیرَة وٌَلَوْ أ از دیگران بهتر دانا و بصیر است »بَلِ الِْ

گاه است، هرچند برای خودش معذرت‌‌‌‌ها بسازد. من که این  ‌یعنی هر انسانی به حقیقت خود نیکو آ
پست را پذیرفتم، حق آن ضعیف را نادیده گرفتم منظورم چنین و چنان است، ولی خود داند که ستم 
کرده است، ظلم نموده است. این‌جاست که می‌شود گفت انسان نمی‌تواند خود را بشناسد، گذشته 
از دیگران؛ زیرا تا هنوز صحنۀ عمل به وجود نیامده است، هرگز نمی‌تواند خود را ارزیابی کند. آری 
»عند الامتحان‌ یکرم الرجل او‌ یهان«1، هرگاه انسان در برابر امتحان قرار گرفت یا می‌لغزد و یا از کوره 
امتحان سالم بیرون می‌آید، اگر سالم بیرون آمد، می‌تواند بگوید حقّا که خدای متعال به من لطف کرد 

و توانستم از این صحنه به سلامت بگذرم.
داستان بلعم باعورا

همین است که  شما در قرآن کریم می‌خوانید که یک انسان مستجاب‌الدعوة هم می‌لغزد، در مقابل 
کرسی ریاست عامه، پست حساس اجتماعی که ضامن همۀ میول و رغبات اوست از هر عیب 

1. تمیمی آمدی، عبدالواحد، غرر الحکم و درر الکلم، ج 1، ص 128.



254 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

او را کفالت و ضمانت می‌کند، آسایش و آرامش و عزّت و جلال و تمام آمال و آرزوهای شهوی 
را می‌بینید. ‌یک انسان مستجاب‌الدعوة هم لغزش می‌کند و به سر فرود می‌آید و در این مسارعه 
و مبارزه نقش زمین می‌گردد. به تعبیر اهل تفاسیر ‌یک انسانی به نام بلعم باعورا است. این انسان 
مستجاب‌الدعوة است، انسان مستجاب‍الدعوة‌، یعنی هر دعایی بخواهد رد نمی‌شود. این مقام به دست 
نمی‌آید مگر بعد از آن که‌ یک انسانی که در چند بعد کامل باشد. در گام اول در بعد ورع و تقوی 
انسان صالح عامل به وظایف و مسئولیت‌‌‌‌هایش باشد. مرحلۀ دوم این انسان باید شناخت کامل داشته 
باشد، پس عبادت و معرفت به ذات مقدس الهی و هم‌چنین از ملکات نفسی و رذایل انسانی تا حدی 
باید پاک باشد؛ زیرا که درون‌‌‌‌ آلوده نمی‌تواند این منصب را تحصیل کند خود را حاکم قرار دهد، در 
دعوات خود مستجاب‌الدعوة شود. پس طهارت نفسی، عبادت الهی، معرفت ذات ربوبی سه پایۀ 

اصیل برای استجابت دعوت است.
اما وقتی که این شخص در مقام مبارزه می‌خواهد مبارزه کند با‌ یک پست که او ضامن آسایش و 
آرامش اوست، نقش زمین می‌گردد، مغلوب می‌شود. وقتی بنی اسرائیل آمدند و گفتند بیا و دعا کن 
آن مرد را، گفت من چگونه دعا کنم، دعا بر پیغمبر، جنگ با اوست، جنگ با او جنگ با خدا است، 
نمی‌شود. بعد از همۀ رفت‌وآمدها و اصرار‌‌‌‌ها گفت خدا حافظ، گفتند خدا حافظ. ما اگر بودی، 
ما در مقام خدمت‌گزاری آماده بودیم، خود را بندۀ درگاه و خدمت‌گزار می‌دانستیم، می‌گفتیم از این 
لحظه و فرصت، میان ما و شما فاصله است. همدیگر را نمی‌شناسیم، ‌یک مرتبه دید از تمام آمال و 
آرزوها فاصله می‌گیرد، یک انسان مستجاب‌الدعوة‌، یک روز نمی‌تواند خانه‌اش را تأمین کند، روز 
دیگر نمی‌تواند هیزم خانه‌اش را آماده کند،‌ نمی‌تواند باری از میوه‌‌‌‌ها در خانه پیاده کند، پرده‌‌‌‌های زرین 
داشته باشد، سریرهای مطلا و زرنگار داشته باشد؛ مثلا وقتی که با این ملت و مردم است، اگر به 
این پایه هم نیست کمتر از اوست؛ اما تمام آمال و آرزوهای شهوی و میول نفسانی او را تعهد و تکفل 
می‌کند. چون فاصله را دید، ‌یک مرتبه آماده شد. وقتی که به آن محل مخصوص برای دعا می‌رفت، 
‌یک الاغی داشت سوار می‌شد. سوار الاغ شد، الاغ حرکت نکرد. پیاده شد آن قدر الاغ را کوبید 
که به زبان آمد و گفت: مگر مرد دیوانه شدی. دعا و نفرین بر پیغمبر خدا، آیا جنگ با خدا نیست؟ 
موعظه نشد. آمد آن‌جا خواست بر حضرت موسی قوم موسی نفرین کند،‌ بر قوم خود نفرین کرد. 
گفتند چرا این جوری کردی؟ گفت: زبانم رفت. قرآن این داستان را نقل می‌کند که ما آن اسم اعظم 
را که در سینۀ او بود از او کندیم، فاصله گرفتیم. برای چه؟ چگونه بود این انسان که مستجاب‌الدعوه 
بود، این‌جا شکست خورد؛ برای این‌که او تا این وقت با این‌چنین مظهر و پدیده‌ای روبه‌رو نشده بود.

شناخت انسان کامل در انحصار حق
اما آن انسان‌‌‌‌های کاملی که تن به این زحمات می‌دهند، درود بر سیمای آن‌ها، رحمت بی‌پایان حق 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 255

بر آن‌ها، آن‌ها انسان‌هایی هستند که از این مراحل بزرگ امتحان می‌گذرند و واقعا مردان الهی‌‌‌اند؛ 
اما ما هرگز چنین تجربه‌‌‌‌های سخت و دشواری را در زندگی برخورد نکرده‌ایم، نمی‌توانیم دربارۀ خود 
عْلَمُ حَیث یُجْعَلُ رِسالَتَه )انعام:124(‏؛ خدا 

َ
هُ أ قضاوت کنیم. این است که خداوند فرموده است: »اللَّ

می‌داند آن‌جایی را که رسالت و امامت را بگذارد، غیر او نمی‌تواند. اگر در جهان هستی انسان‌‌‌‌هایی 
پیدا شود، چنان‌که بوده‌‌‌اند مانند انبیای عظام، مانند ابراهیم خلیل که بچه‌اش را به دست خود خواست 
قربانی کند یا در میان دریایی از آتش رفت، به تقاضاها و خواهش‌‌‌‌های هیچ‌ یک از فرشتگان الهی 
حتی به جبرئیل امین پاسخ نگفت، از آن‌ها حاجت نخواست، یک چنین انسانی هم در مقابل مولای 
من علی علیه الصلوة والسلام هست؛ اما وقتی بخواهیم درون را بشکافیم آن صفات و سرمایه‌‌‌‌های 
نفسی را محاسبه کنیم، آیا به پایۀ آقا امیرالمؤمنین علیه الصلوة والسلام کسی هست؟ گرچه ابراهیم 
خلیل باشد، گرچه موسای کلیم باشد. وقتی او روی کوه طور فرود آمد خداوند به او گفت: »یا 
هُ رَبُّ الْعالَمین‏« )قصص: 30(؛ خوش آمدی، من خدای تو هستم، به تو رسالت  نَا اللَّ

َ
ی أ مُوس‏ى إِنِّ

می‌دهم، برو چنین و چنان کن. دلیل و معجزه و نشانۀ این رسالت الهی عصای توست، بینداز عصا 
را، انداخت اژدهایی شد، انسان‌‌‌‌هایی با این کمال نفسی هست.

جایگاه امیرالمؤمنین)ع(
نفس تا نفس دیگر بسا فرق دارد. آن‌چه شناختی است، آن‌چه ایمانی است، آن‌چه زهدی است، 
آن‌چه تحملی است که در آقای من علی علیه الصلوة والسلام است که او را دومین شخصیت کامل 
جهان هستی شناخته است؛ زیرا بعد از رسول گرامی ‌اسلام کسی که تمام کمالات آن حضرت را داشته 
باشد، به سویۀ او باشد جز آقای من علی علیه الصلوة والسلام نیست. این‌جاست که آقای من علی 
علیه الصلوة والسلام نه‌تنها می‌خواهد همان احکامی که از رسول گرامی ‌اسلام به امانت سپرده شده 
و هنوز مثلا در اختیار مردم گذارده نشده، بقایایی، جزئیاتی مانده است، باید آقا امیرالمؤمنین علیه 
الصلوة والسلام آن‌ها را تکمیل کند، اتمام نماید، ولو به وسیلۀ اولیای خود، فرزندان گرامی‌اش، یازده 
تن از فرزندان خود. تنها وظیفه این نیست آقای من علی علیه الصلوة والسلام، بعد از رسول گرامی‌ 
اسلام می‌خواهد از تمام شبهات و اعتراضات دفاع کند، که می‌شود انگشت گذاشت روی آن‌ها و 
آن‌ها را معایبی برای دین مبین اسلام تلقی کرد. باید از آن‌ها دفاع کند؛ زیرا می‌دانید شیوۀ توده‌‌‌‌ها و 
ملت‌‌‌‌ها و جهان انسانیت در اجتماع عمومی‌ این‌گونه است که اگر بخواهند معایبی بر یک مکتبی 
بگیرند، از دین، از قانون و از نظامی‌ انتقاد کنند، اولین توجه آن‌ها به آن شخصیت‌‌‌‌هایی است که مقوم 
آن نظام‌‌‌اند، رهبر آن نظام‌‌‌اند معایب را از رهبران، به نظام آنان، به مکتب‌شان می‌کشند؛ لذا نویسندگان 
اسلامی‌ گفته‌‌‌اند: وقتی شما خواستید قضاوتی دربارۀ اسلام کنید اولا این حقیقت را مورد توجه 
قرار دهید که اسلام چیزی و مسلمانان امروز چیز دیگرند؛ یعنی شکست‌‌‌‌های اخلاقی، این ستم‌‌‌‌ها، 



256 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

این بیدادگری‌‌‌‌ها، این آلودگی‌‌‌‌ها، این کثافت‌کاری‌‌‌‌ها ننگ بر انسانیت است، شما اگر از مسلمان‌‌‌‌ها 
مسلمان‌‌‌‌های  و  منتسب  مسلمان‌‌‌‌های  و  چیزی  اسلام  نکشید،  اسلام  رخ  به  را  معایب  این  دیدید 
شناسنامه‌ای چیزی دیگر است؛ ‌یکی حقیقت اسلام و حقایق مسلمانی است و دیگری مسلمان 
اسمی‌ و شناسنامه‌ای. شما باید میان این دو حقیقت فرق بگذارید. این‌جاست که آقای من علی 
علیه الصلوة والسلام باید از مکتب اسلام دفاع کند، نه تنها از مکتب اسلام، بلکه از تمام سلسلۀ انبیا 
و اوصیا، بلکه از جهان انسانیت، اگر سؤالی موجه کنند، مگر انسانیت چگونه است؟ انسان چگونه 
باید باشد؟ مسلمان چگونه باشد؟ وصی‌ یک رهبر چگونه باید باشد؟ باید همۀ این‌ها را آقای من علی 
علیه الصلوة والسلام الگو شود. انسان چون علی باشد، اگر دیگران این‌گونه نیستند، این معایب را به 
رخ انسانیت نکشید که این‌‌‌‌ها انسان نماها هستند. ما مسلمان‌نماها هستیم. ما انسان‌نماها هستیم. 
ما بشر صورت‌‌‌‌ها هستیم، نه انسان واقعی و نه مسلمان حقیقی. باید آن معایب را به رخ انسانیت 
نکشد. انسانیت ‌یعنی علی ابن ابی طالب علیه الصلاة والسلام. اگر از بزرگترین خصایص انسانیت 
عاطفه و شفقت است، بیایید بنگرید عاطفه و شفقت را در آقا امیرالمؤمنین سرور اولیا، سید اوصیا، 
روحی و ارواح العالمین له الفدا. حضرت چنان شفقت، چنان محبت داشت که فکر می‌کرد مبادا در 
یک گوشه‌ای از گوشه‌‌‌‌ها، فقیری و مسکینی پیدا شود که از وضع زندگی خود ناراضی باشد و بگوید 
من انسان نیستم، بگوید من مسلمان نیستم، ارزش ندارم، من چیزی نیستم، اگر ارزشی داشتم، اگر 
انسانی بودم، اگر مسلمان بودم، خدای من هم مرا چون زید ابن ارقم، ثروت و عزت می‌داد، پست و 
فرزند می‌داد، ملک و عقار می‌داد. انسانیت این‌‌‌‌ها نیست، آن انسان کامل، آن شاه و سمبل انسانیت، 
اوج آدمیت امیرالمؤمنین علی ابن ابی طالب علیه الصلوة والسلام در تمام دوران زندگانی گفت: من در 
یک مائده و سفره دو رنگ طعام نخوردم، حلوا را دید گفت بویت چه خوش است و رنگت چه عالی 

است؛ اما از طعم تو اطلاعی ندارم.
انتقاد از وضعیت جامعۀ امروز مسلمانان

اما مسلمان‌‌‌‌های امروز را ببینید که در کنار آن‌ها هزاران مستمند، مستضعف، ‌یتیم، ضعیف، فقیر، 
کسانی که نسخه‌‌‌‌های بچه‌‌‌‌های‌شان در دست‌شان، مریض، علیل، این بچه‌ای که دارد، مثل ماهی از 
آب بیرون شده دست‌وپا می‌زند، می‌بینی نسخه‌ای را در دست دارد که ضامن حیات و زندگی و امتداد 
زندگی فرزندش است و به هر برادرش، هر همسایه و مسلمان سرمایه‌دار رجوع می‌کند، می‌بینیم 
پاسخی نمی‌یابد. این چه‌قدر در درون خود درد بخورد؟ چگونه بسوزد؟ جهنمی‌ در درونش از سوز 
و گداز، این به کی شکایت کند؟ دردش را به کی بگوید؟ به چه چیزی خودش را تسلی دهد؟ به کدام 
دلیل و برهان خود را از انسانیت دور نداند؟ از مسلمانی مهجور نداند؟ اگر مسلمان بودم، انسان بودم، 
این چنین زندگی نداشتم، این چه وضعی است که در من است؟ اما به او باید گفت: ای انسان! ای 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 257

مسلمان! حافظ کمالات انسانی و مسلمانی باش. پیرو آقایت علی به او اقتدا کن. 
امام علی)ع( و حمایت از ضعفا

آقایت علی در دوران زندگی با این‌که هر چیز و همه چیز در اختیارش بود، استفاده نکرد. باید هر‌کسی 
لَ وَ إِنَّ إِمَامَکمْ 

َ
مُومٍ‏ إِمَاماً یقْتَدِی‏ بِهِ وَ یسْتَضِی‏ءُ بِنُورِ عِلْمِه؛ أ

ْ
لَ وَ إِنَّ لِکلِّ مَأ

َ
پیشوایی داشته باشد »أ

قَدِ اکتَفَى مِنْ دُنْیاهُ بِطِمْرَیه‏ِ، وَ مِنْ طُعْمِه‏ِ بِقُرْصَیه‏«‏؛1 باید‌ یک مقتدایی که در تمام حرکات به او اقتدا 
کند، پیروی نماید، اگر من امام شما هستم از زندگانی و بیوگرافی من خواهی بدانی. بدان، آقای شما، 
مولای شما، از تمام لذت‌‌‌‌ها و طعام‌‌‌‌های لذیذ دنیا به دو قرص جوین قناعت کرد، یکی را سحر، یکی 
را افطار. درود بر روان پاکت ای سرور اولیا، سید اوصیا، آقا علی مرتضی. این است که هیچ‌کس در 
دنیا از فقر خسته نشود، ناراحت نگردد، با حرمان نباید از انسانیتش دست بکشد، دست به جنایت 
بزند که نمی‌توان این حرمان را تحمل کرد و باید جنایتی کنم، باید سرقت و دزدی کنم، باید ناهب و 
غارتگر شوم تا تضمین زندگی کنم. نه، ای انسان بیا به آقایت علی اقتدا کن. از تمام طعام‌‌‌‌ها و لذایذ 

دنیا به دو قرص جوین‌ یکی برای افطار بود و دیگری برای سحر.
هِ مَا کنَزْتُ  ةٍ وَ سَدَادٍ؛ فَوَاللَّ عِینُونِی بِوَرَعٍ وَ اجْتِهَادٍ وَ عِفَّ

َ
کمْ لَ تَقْدِرُونَ عَلَى ذَلِک وَ لَکنْ أ لَ وَ إِنَّ

َ
»أ

عْدَدْتُ لِبَالِی ثَوْبِی طِمْراً«.2 من اندوه زر و سیم 
َ
خَرْتُ‏ مِنْ‏ غَنَائِمِهَا وَفْراً، وَ لَ أ مِنْ دُنْیاکمْ تِبْراً، وَ لَ ادَّ

ندارم، من‌ یک لباس کهنه اضافی آماده نکردم اگر دو لباس داشتم برای عوض کردن دو کهنه‌ای بوده 
است و لکن نه از این‌که این‌گونه را من انتخاب کردم و برگزیدم چون چاره‌ای نداشتم عاجز بودم این 
افتخاری نیست. اگر کسی در خانه‌اش چیزی پیدا نمی‌شود و جای دیگر هم دسترسی ندارد، به هر 
زحمتی که باشد، به هر حرمانی که باشد چاره ندارد؛ اما من این‌گونه انتخاب کردم نه این‌که عاجز 
ى هَذَا الْعَسَلِ وَ لُبَابِ هَذَا الْقَمْحِ وَ نَسَائِجِ هَذَا الْقَز«؛3  یقَ إِلَى مُصَفَّ رِ بودم: وَ لَوْ شِئْتُ لَهْتَدَیتُ الطَّ
اگر می‌خواستم مغز گندم، لباس ابریشمین، عسل مصفا، کاخ‌‌‌‌های عالی، آسایش در اختیارم بود. 
آقایی که هزار بنده را از عرق جبین و کد یمین و بازویش آزاد کرده، می‌توانست آن‌ها را صرف مصالح 

شخصی کند؛ اما نخواست آقای من علی)ع( گرچه وظایف آقای من علی سه تقسیم می‌شود.
وظایف سه‌گانۀ امام علی)ع(

در این نحوه و اسلوب زندگی سه وظیفه را او منظور داشته است: وظیفۀ انسانی، وظیفۀ مسلمانی، 
وظیفۀ رهبری. وظیفۀ انسانی همان است که آن مرد از زبان انسان گوید:

1. نهج البلاغة، صبحی صالح، نامۀ 45.
2. همان، نامۀ 45.
3. همان، نامۀ 45.



258 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

بنی آدم اعضای یکدیگرند
که در آفرینش ز یک گوهرند

چو عضوی به درد آورد روزگار
دگر عضوها را نماند قرار

تو کز محنت دیگران بی‌غمی
نشاید که نامت نهند آدمی

کسی که در کنارش‌ یتیمی است، مثلا وقتی برای بچۀ خودش‌ یک دست لباس می‌گیرد، قلب او 
را مسرور می‌کند و نمی‌خواهد در میان سایر بچه‌‌‌‌ها شرمنده باشد. اگر این قدرت و توان را دارند، چه 
بسیاری دارند، نباید فرزند یتیمی را فراموش کرد. چرا او را فراموش‌ می‌کنی؟ ‌یکی هم برای او بگیر. 
یک‌روز از سفره‌اش بکاهد، از چند دست لباس متنوعش بکاهد، برای او فکری کند. این وظایف 
انسانی است که در حاشیه و کنار اوست همان‌‌‌اندازه که می‌خواهد برای خود خرج کند به دیگری هم.
این وظیفۀ انسانی است. آقای من علی در این وظیفۀ انسانی بیشتر از همه پیش‌قدم بود و هرکسی 
چنین کند، به وظیفۀ انسانی عمل کرده است؛ اما آقای من علی)ع( این‌جوری نبود. همسایه‌اش را، 
شهرش را، بلدش را نه، برای آن‌ها نیمه‌‌‌‌های شب که می‌شد، انبانش را بر پشت می‌افکند دروازۀ این 
خانه و آن خانه. در آن حال که آن‌ها در خواب بودند. جز این‌که به نام صاحب انبان می‌شناختند، 
نه اسمی، نه رسمی، نه نشانی از او داشتند. تاریکی‌‌‌‌های شب در خانه‌‌‌‌های‌ یتیم و درویش و فقیر و 
مستضعف می‌رفت، غذای او را زیر سرش می‌گذاشت و آن‌ها متوجه نمی‌شدند. نمی‌شناختند این 
آقا کیست که نیمه‌‌‌‌های شب دَرِ خانه‌‌‌‌های آن‌ها را می‌کوبد. همین برای آقای من علی کافی بود. در 

وظیفۀ انسانیت گرچه این‌گونه برتر است، این‌ یک مقام برتر و کمال والاتر است.
اما آقای من علی در این‌جا می‌گوید: من سفرۀ رنگین پهن نمی‌کنم با این‌که در اختیار و قدرت من 
نْ 

َ
است. این ملاحظۀ مردمان شهر است؛ که با آن‌ها این کارها را می‌کرد. می‌گوید: وَ لَکنْ هَیهَاتَ أ

وْ الْیمَامَةِ مَنْ لَ طَمَعَ لَهُ فِی الْقُرْصِ‏ 
َ
طْعِمَةِ وَ لَعَلَّ بِالْحِجَازِ أ

َ
یغْلِبَنِی هَوَای وَ یقُودَنِی جَشَعِی‏ إِلَى تَخَیرِ الْ

بَع‏؛ شاید زوایای جهان کسی پیدا شود که آن‌ها طعم سیری را نچشیده باشد، قرص  وَ لَ عَهْدَ لَهُ بِالشِّ
جوین هم نباشد. می‌شود علی)ع( این کار را کند.

‏ى؛ می‌شود من شکمم را پر کنم، در حالی که کنار  کبَادٌ حَرَّ
َ
بِیتَ مِبْطَاناً وَ حَوْلِی بُطُونٌ غَرْثَ‏ى وَ أ

َ
وْ أ

َ
أ

من شکم‌‌‌‌های گرسنه و جگر‌‌‌‌های تفتیده باشند؟ این‌‌‌‌ها وظایف مسلمانی بوده‌اند. آن وظیفه که در 
دوردست‌‌‌‌ها بوده است، وظیفۀ رهبری او است.

یتَامِ‏ فَلَ 
َ
ه‏َ فِی‏ الْ هَ اللَّ آقای من علی سخت به وظایف انسانی‌اش عمل می‌کرد و از وصایای اوست: اللَّ



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 259

فْوَاهَهُمْ وَ لَ یضِیعُوا بِحَضْرَتِکم‏؛1 آنانی که سرپرست ندارند، فراموش نکنید.
َ
وا أ تُغِبُّ

الِمِ  همین‌طور طرفدار ظالمین نباشید، تا توانید طرفدار مظلومین و ستمدیدگان باشید. »کونَا لِلظَّ
خَصْماً وَ لِلْمَظْلُومِ عَوْنا«؛2 یار مستمندان و دشمن ستمکاران باشید.

آقای من علی علیه الصلوة والسلام، آن‌چنان ناراحت است که دریکی از گفته‌هایش آمده: »وَ 
هَ  لْقَى اللَّ

َ
نْ أ

َ
حَبُّ إِلَی مِنْ أ

َ
داً، أ غْلَلِ مُصَفَّ

َ
جَرَّ فِی الْ

ُ
وْ أ

َ
داً، أ عْدَانِ مُسَهَّ بِیتَ عَلَى حَسَک السَّ

َ
نْ أ

َ
هِ لَ اللَّ

وَ رَسُولَهُ یوْمَ الْقِیامَةِ ظَالِماً لِبَعْضِ الْعِبَادِ وَ غَاصِباً لِشَی‏ءٍ مِنَ الْحُطَامِ«؛3 اگر مرا روی خارهای مغیلان 
با دست و بازوی بسته بکشانند این را برمی‌گزینم که بر بندگان خدا ستم روا نمی‌دارم. آقای من علی 
که ستم نمی‌کرد که هیچ، در این شبها وقتی برای او شیر می‌آورند شیر را می‌آشامد باقیماندۀ آن را 
به فرزندش حسن می‌دهد و می‌گوید ببر برای ابن ملجم مرادی که اسیر شماست، با او رعایت و 
عنایت کنید؛ چون اسیر شما است. این چنین رأفت آقای من علی بلند است که... آیا‌ یک غضب‌ 
یک احساس ناراحتی به کسی اجازه می‌دهد که این‌چنین باید اظهار شفقت و محبت به چنین ظالم 

و ستمکاری کند؟
شهادت امیرالمؤمنین و آمدن طبیب

قربانت آقایم علی، در چنین شبی مرحوم شیخ عباس قمی ‌گوید آقا گاهی مدهوش و گاهی به‌هوش 
می‌آمد. رفتند طبیب را آوردند که ببیند حال علی چگونه است. طبیب آمد دستور داد گوسفندی را 
ذبح کنند، رگی را از شش گوسفند درآورد، آن عصابه که به سرآقای من علی بسته بود، رنگ مبارکش 
مانند عصابه زرد شده بود، حالش منقلب بود، طبیب مسیحی آمد آن عصابه را باز کرد، آن رگ را 
دمید، گذاشت در شکاف سر مقدس. وقتی بیرون آورد همه منتظرند ببینند چه خبری از سلامتی 
آقا امیرالمؤمنین می‌دهد، ‌یک وقت رو کرد، آقا امیر المؤمنین وصیت‌تان را بنمایید؛ زیرا این شمشیر 
مسموم بوده،‌ زهر به مغز سر مبارک شما رسیده است و علاجی ندارد. نمی‌دانم این خبر چه حالی 
آورد به بچه‌‌‌‌های علی، دختران علی، مخصوصا دخترش زینب. وقتی می‌آید خانه، این خبر را شنید 

به گوشه‌ای رفت وا ابتاه وا‌علیا می‌گوید.
ینب کبری در روز یازدهم ز

بی‌بی من زینب، این‌جا بر تو سخت گذشت یا آن روزی که میان ظالمان کوفه مشغول خطبه خواندن 
گرم سخن گفتن بودی، ‌یک وقت چشمت به سر بریدۀ برادرت حسین افتاد که قرآن تلاوت می‌کند، 
زینب متوجه سر برادر شد از دردها گفت: »ایّ المصائب اشتکی« ای حسین! از کدام ظلم و غربت 

1. همان، نامه 47.

2. همان، نامه 47.
3.همان، خطبه 224.



260 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

و از کدام مصیبت‌‌‌‌ها بنالم؟ در همۀ مصیبت‌‌‌‌ها با تو شریک بودم، دور از انصاف است، فرقت شکافته 
باشد، سرت روی نیزه باشد، محاسنت غرق خون باشد؛ اما گیسوان خواهرت رنگین نباشد، سر را بر 

چوبۀ محمل زد، »ضربت جبینها بمقدم المحمل«.



مرجعیت اساس رهبری و وحدت در جامعه
از سخنرانی‌های آیت‌الله محقق خراسانی1

آیت‌الله محقق خراسانی چهرۀ شناخته‌شده در حوزۀ نجف اشرف و حوزۀ علمیه مشهد و قم است. 
جذبۀ سخن او شخصیت‌های برجسته علمی را به پای سخن خود کشانیده و صاحبان سخن را به 
تحسین از خود وا‌داشت. سخنرانی‌های زیادی به زبان عربی و فارسی توسط ایشان ایراد شده است. 
آن‌چه در دسترس ما قرار گرفت، تعدادی معدودی از سخنرانی‌های ایشان است که پاره‌ای از آن‌ها 
دربارۀ مرجعیت ایراد شده است و ما سعی نموده‌ایم در عین حفظ اصالت سخنرانی‌ها، فشرده‌ای از 

آن‌ها را با حذف زواید در این مجموعه در اختیار خوانندگان قرار دهیم.2
1. ضرورت مرجعیت

مرجعیت بیمه‌کنندۀ همۀ آمال و آرزوهای شما است،‌ اگر به تعبیر صحیح بگویم انقلاب است. در 
طول چهارده سال که این ‌همه زحمت و اسارت‌ها دیدید و این ‌همه سرمایه‌ها و سر‌ها از دست رفتند، 
واکنشی در مقابل آن هجمه‌ها بود نه انقلاب؛ اما درک و ضرورت راه‌اندازی مرجعیت انقلاب است، 
اما شما  به کشور آمد و هجوم آورد، همه‌چیز را می‌خواهد غارت ‌کند؛  چرا؟ چون وقتی متجاوز 
مسلمانید وظیفۀ اسلامی ‌شما اجازه نمی‌دهد تسلیم خواسته‌های نادرست دشمن شوید، دست به 
سلاح می‌برید و او را از کشورتان می‌رانید. مگر دیگران در کشورشان حق حیات ندارند؟ این دفاع 
از کشور و دین و مذهب است، واکنش و بازتاب نفرت نهفته‌ در مقابل هجوم خارجی است، زمین 
کشور، آزادی کشور و استقلال کشور و... به گونه‌ای است که تهدید که نمی‌شود تحمل کرد و باید 

از تمامیت ارضی دفاع نمود.
الف. مرجعیت وحدت‌بخش رهبری اجتماعی

اما انقلاب واقعی شما امروز است، انقلاب یعنی »تغیر دادن ریشه برای جایگزین کردن مفاهیم جدید 
با درک و دریافت با سعی و کوشش«. محرومیت‌ها بر شما تحمیل شده بود. انواع محرومیت‌ها 
1. این سخنرانی‌ها در خلال سال‌های 1371 و 1372 توسط آیت‌الله محقق خراسانی در جهت ترویج مرجعیت آیت‌الله محقق 

کابلی ایراد شده اند.
2. پیاده کردن نوارها توسط آقای نصرالله اخضراتی، گزینش وتنظیم آن توسط دکتر عبدالله جعفری انجام شده است.



262 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

بوده، حرمان سیاسی، حرمان مذهبی، حرمان اجتماعی و حقوقی، حالا می‌خواهید این حرمان‌ها 
را بزدایید با داشتن حق فرهنگ، حق مصونیت سیاسی، اجتماعی و حق زندگی شرافتمندانه. این‌ها 
نبوده‌اند و می‌خواهید جایگزین کنید؛ چون دریافتید که این‌ها برای زندگی ضروری است، از بعد 
مذهب، از بعد زندگی شرافتمندانه، از بعد کرامت انسانی از بعد حقوق ملی این‌ها لازم است. حالا 

می‌خواهید تحولی به وجود بیاید و حقوق شهروندی‌تان را به دست آورید.
روحانیت عزیز شما به این حقیقت رسیدید که برای تحقق آن آمال و آرزوها باید یک پایگاه، یک 
نقطۀ مرکزی، یک محور نیرومند اصلی و اساسی ایجاد کنید، این، انقلاب واقعی است. این‌که در 
حین شروع عمل انقلابی بخواهیم تلاش‌ها ثمر و نتیجه بدهد، این انتظار با سیرۀ سلف مخالف است، 
آن‌ها شروع کردند، کارهای‌شان را دیگران دویست سیصد سال دیگر کامل کردند. دلباختگان به ملت 
صد سال پیش شروع کردند، شخصیت‌های دلسوز مردم زندگی‌شان را به خطر انداختند و زندان و 
شکنجه را به جان خریدند و با خون‌شان پایه‌های انقلاب فرهنگی و اجتماعی را بنا گذاشتند. اگر 

این‌ها از انقلاب‌شان نقد می‌خواستند، انقلاب نمی‌کردند.
روحانیت عزیز! در ظل قیادت مقام مرجعیت و فقاهت و رهبریت دینی، کسب تکلیف کنید، 
این سنگ‌بنا و تهداب را که گذاشتید ثمرات آن را در آینده ببینید. خسته نشوید؛ زیرا خداوند تمام 
وسایل پیشرفت و رسیدن به آمال شما را آماده کرده است. چون شما برای مکتب حسینی و مکتب 
امام صادق)ع( و فرهنگ اسلامی ‌و علم و شرافت مراکز شیعی، برای اهداف مقدس آیندۀ بشری 
و انسانی کار می‌کنید، این نصرت خداست. »خدا را یاری کنید« یعنی کارهای خدا پسندانه و دین 
ذِینَ آمَنُوا إِنْ  یهَا الَّ

َ
و قرآن پسندانه کنید که همین‌ها است. خدا را یاری کنید و خدا وعده داده »یا أ

قْدَامَکمْ )محمد:‌ 7(« شما را پایدار هم می‌دارد. لازم نیست همۀ آمال و 
َ
تْ أ هَ ینْصُرْکمْ وَ یثَبِّ تَنْصُرُوا اللَّ

اهداف را در همین سال ببینید. همان‌گونه که رهبر جهان اسلام امام خمینی فرمود: این وظیفه است، 
ما مأمور به وظیفه‌ایم نه نتیجه، ما بر حسب وظیفه این پیشنهاد را دادیم، این احساس ملت ما بود به 

شرافت‌شان به علم‌شان به مکتب و مذهب‌شان، لازم نیست زود ثمر دهد.
در کتاب محاسن الرجال آمده است: »الرجال ثلاث« مردان یک امت و افراد یک تودۀ سه دسته 
است: »رجل کالداء، رجل کالدواء و رجل کالغذاء« افراد یک امت بر سه دسته‌اند: دسته‌ای بسان 
مرض‌اند، عنصر دیگر دوا و نسخۀ شفابخش است و یک عنصر دیگر از پیکرۀ اجتماع مانند غذای 
مقوم حیات است که هیچ جمعیتی و ملتی چنان که از غذا هیچ وقت بی‌نیاز نیست، از چنین مرد 
و مردانی بی‌نیاز نیستند، تا آن وقت که بخواهد انسان باشد به زندگانی اجتماعی انسانی ادامه دهد، 

جامعه به این مردان خدا محتاج‌اند همانند احتیاج به غذا.
امروز آن عناصری که مانند مرض باشند، عناصر بدخواه ملت‌اند. اگر امروز انسانی به منزلۀ 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 263

دوا و نسخۀ شفابخش باشد همان‌هایند که اعوجاج افکار را استوار و به راه هدایت میکنند، چون 
در راه مانده‌ها همان‌طور که بهداشت گاهی به‌هم میخورد، نسخه در وقت مرض لازم است، دوا 
برای داء لازم است، نسخه برای شفا و علاج مرض است. نویسندگان، گویندگان عناصر روحانیت 
روشنفکران و خیرخواهان، توده‌هایی هستند در ضمن مجموعۀ توده‌ها. پیکر مجتمع، هوای مجتمع 
را دارد. لذا اگر انحرافی، خلافی، انشقاقی، نفاقی عارض شود، برق‌آسا می‌رسند این مرض و درد را 

دوا می‌کند و نسخۀ شفابخش می‌شود.
اگر امروز یک عنصر انسانی و فرد بشری در هیچ زمان، مکان و شرایطی از غذا بی‌نیاز نیست، نیاز 
همیشگی به مردان مصلح دارند. اگر یک عنصر انسانی به این وصف باشد، آن به جز فقیه عالیقدر، 
مجتهد جامع‌الشرایط، کسی دیگری نخواهد بود. بحث‌های مفصلی شد و امروز روی این نقطۀ 
محوری و مرکزی پرگار اصلی اسلام صحبت کردیم که نظامش، تعالیمش، مردانش، اساتیدش، همه 
شئونش رحمت است و اجازه نمی‌دهد به این‌که ارتشش چون جهنمی‌ باشد یا چون مرضی گردد که 

پیکرۀ مجتمع، مراکز تمویل عمومی‌ یا بهداشت‌ها، مزرعه‌ها و بنگاه‌های حیاتی را به هم بزند.
در این صورت، اختلاف سلیقه‌ها و آراء سبب می‌شود که او بگوید من الگوی مناسب برای ملت 
و جمعیت و مجتمع هستم و باید از من پیروی کنید و فردی دیگر هم‌چنین و هکذا. این‌گونه رفتار، در 

واقع منجر می‌شود به تقسیم قدرت اجتماعی و شکست دادن نیروی وحدت.
همان‌طوری که روحانیت عزیز تشخیص داد خدای متعال برای حل اختلاف و مشکلات این 
جامعه، این سعادت را نصیب کرد که یک الگوی اجتماعی و جامع‌الشرایط انسان منظم و مؤدب 
و مبازر و مجاهد سنگرنشین برای ما آماده شد، که خدای متعال برای رهایی ما از گرفتاری‌ها و 
مشکلات اجتماعی او را برای ما ذخیره کرد و آن، استاد عالیقدر آیت‌الله حاجی آقای محقق کابلی 

است.
به راستی و به حق، جمعی از طلاب حوزۀ علمیۀ قم کتابی نوشته‌اند به نام »مرجعیت و ضرورت 

ظهور آن در جامعۀ تشیّع افغانستان«. در این کتاب از دو بعد بحث کرده است:
یک: بحث اول موقعیت مرجعیت و دیگری ضرورت مرجعیت. البته توفیق این سعادت و مرجعیت 
با این ویژگی‌ها در حضرت آیت‌الله هست. عقیدۀ من این است که این کتاب به زبان و فرهنگ روز 
است. واقعا می‌شود با این زبان و منطق بیان، خیلی از جمعیت‌ها و مخالفان را قانع کرد که اصلا 
نمی‌شد این حقایق را به آن‌ها رساند؛ اما این بهترین وسیلۀ رساندن و هم با زبان و روش و منطق جهان 
معاصر است. این کتاب باید تجدید و تکثیر شده و در اختیار همۀ مردم و شیعیان افغانستان در داخل 
و خارج و شرق و غرب قرار بگیرد تا این واقعیت و موقعیت و ضرورت را با استدلال به آن‌ها برساند. 

چرا؟ برای این‌که در این‌جا اولا یک رشد فکری و قابل تقدیری تجلی کرده است.



264 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

دو: شما باید بتوانید بفهمانید که حملۀ افکار اخلاقی و حاملین اندیشۀ رهبری اخلاقی ما؛ یعنی 
این محصلین عالیقدر و اساتید و فضلای علمی‌ و مذهبی ما، امروز با جهان معاصر و ضرورت‌ها و 
نیاز‌های مهم و نو، خوب آشنایند و احتیاجات اساسی شما مردم را درک کرده‌اند و برای این نیاز‌ها 
پاسخی جسته و به آن پاسخ رسیده و درمان دردهای این مردم را دریافته‌اند. اگر چنین رشدی در 
روحانیت و محصلان و روشنفکران‌تان دارید که باید به جهان معرفی کنید، دیگر نمی‌گویند که ملت 

چرا دنباله‌رو این‌ها هستند، به شما هم قناعت می‌دهد که از همین روحانیت باید پیروی کرد.
سه: یکی از وظایف کلیۀ مسلمانان جهان و به خصوص مؤمنان و شیعیان موضوع خیرخواهی 
و نصح ملت است. نه تنها بر حضرت آیت‌الله لازم است همواره در سوز و گداز و فکر و اندیشۀ 
توده‌های شیعیان مظلوم افغانستان باشد، هر فرد این وظیفه را دارد. رسول گرامی‌ اسلام در آن روایت 
مُورِ الْمُسْلِمِینَ فَلَیسَ بِمُسْلِمٍ«،1 اگر »اصبح« از افعال ناقصه 

ُ
صْبَحَ لَ یهْتَمُّ بِأ

َ
مشهور می‌گوید »مَنْ أ

باشد، یعنی بر این رفتار خود عادت کند که دائما دنبال صلاح و فلاح و سعادت توده باشد، از مردم 
امور  از  لذا اگر کسی شب را صبح کند و  نباشد.  نباشد، در قبال جامعه و ملت بی‌تفاوت  غافل 
مسلمانان غافل باشد، مسلمان نیست. اگر »اصبح« فعل تام باشد به معنای »صار« و »عاد« یعنی 
کسی که شب را صبح کند و در فکر سعادت و خیر مردم و توده‌ها نباشد، مسلمان نیست. یک وظیفۀ 
تام و فراگیر است که متوجه همه هست، بیشتر از بقیه متوجه الگو و رهبر است. در این صورت همه 

مسئول‌اند.
اندیشۀ ضرورت ایجاد نهاد مرجعیت علمی‌ و فقهی و سیاسی در جامعۀ تشیع افغانستان آن‌قدر 
مهم است و بلند‌پایه که در ابتدای برخورد چنین پنداشتم که این باید سر چشمۀ الهام غیبی داشته 
باشد، نمی‌شود ممزوج و محصول فکر این رفقا باشد و خدا این فکر را در مغز این‌ها پیاده کرده است 
که برای احیای حقوق شما مردم، برای سعادت ملت ما، برای پیشرفت شیعیان محروم و مظلوم 
افغانستان؛ زیرا مسألۀ مرجعیت و الگوی مسلم )مورد توافق عموم( که اگر مورد پذیرش عمومی‌قرار 
بگیرد که باید بشود، این یک استوانه و پشتوانه است، یک استوانۀ نشکن، یک پشتوانۀ عظیم است 
تقویت جبهه‌های  آرزو‌هاست،  و  آمال  پیشرفت  پشتوانۀ  دارد.  با خود  بسیار  برکات  و  که خیرات 
نیرومند و پایدار سربازان و جهاد و معارف جعفری، حوزه‌های علمیه، مساجد، حسینیه‌ها و دیگر 
سرمایه‌های مقدس است. الگو و مسألۀ مرجعیت باعث تجمع و تمرکز ثروت می‌شود، تمام وجوهات 
و کمک‌های شما واریز می‌شوند و از داخل و خارج جمع می‌شوند؛ چون امین است و تصرفاتش 
مورد تأیید شریعت مقدسه است، همه را مبرای ذمه است. چنین مرکزیتی سراغ ندارید و چنین خیر و 
برکتی در جایی دیگر نیست. از نصح و خیرخواهی همۀ ماست که امروز این کتاب و ایده را که انگشت 

1. کلینی، الكافي )ط - الإسلامية(، ج ‌2، ص 163.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 265

روی یک الگو و استوانۀ نشکن گذاشته با برهان منطقی و عقلی و شرعی این ضرورت و حقیقت را 
به ثبوت رسانده است، اشاعه و نشر دهیم.

ب. ضرورت اجتماعی مرجعیت
از گفته‌های این اساتید عالیقدر و طلاب عزیز راجع به ضرورت وجود یک مرجع و فقیه عالیقدر 
در داخل و درون افغانستان این است که: اگر یک مرجعی خارج از کشور مثلا یک فقیر و مرجع 
پاکستانی یا ایرانی، اگر در مقابل این سؤال که دفاع بر ما واجب است و با چه روش و تا چه حد؟ 
اگر پاسخ دهد بله واجب است. این هم به ضرر آن مرجع است هم به ضرر مردم و کشورش و هم به 
ضرر مردم ما است. مردم به آن آقا اعتراض خواهند کرد که به شما چه مربوط است و چرا با این فتوا 
در مسائل داخلی کشور دیگر، از جهات سیاسی، جنگ، دفاع و یا صلح، اجازۀ دخالت نمی‌دهند؛ 
چون که تابع یک کشور دیگر است. قدرت‌های جهانی به این آقا و مرجع تقلید، به دولت متبوعش و 
مردمش اتهام دخالت و خرابکاری می‌زند که قصد دارید امنیت جهانی را با این فتوا‌ی فرامرزی برهم 
بزنید، مسائل آن کشور و مردم به شما چه ربط دارد، همۀ امور به مسئولان همان کشور تعلق دارد. 
فتواهای بیرونی از دو نظر به ضرر شیعیان افغانستان هم هست: جامعۀ جهانی و مخالفان داخلی 
)دیگر اقوام و مذاهب کشور( می‌گویند این‌ها )هزاره‌ها( مزدوران بیگانگان‌اند و از خارج کشور نقشه 

و دستور می‌گیرند و مجری سیاست‌های اجانب هستند.
همین‌طور، زبان ربانی و سیاف بازتر می‌شوند علیه شیعیان و رهبریت نظامی‌ و سیاست ما که 
شما به جا‌های دیگر مربوط هستید و حملات و جنایات‌شان را توجیه سیاسی می‌کنند و قدرت‌های 
بزرگ را مجاب می‌کنند که جنایات‌شان را علیه مردم بی‌گناه، عزاداران حسینی و مسافران هزاره در 
شاه‌راه‌های کشور که اتوبوس‌ها را به موشک و راکت می‌بندند، چون سرنشینان هزاره و شیعه دارند، 
به رخ آن‌ها نکشند و محکوم نکنند؛ زیرا علیه مزدوران و دخالت‌های خارجیان و به دفاع از کشور 

بوده. این‌ها با این بهانه دارند جنایت می‌کنند.
یک مرجع از جنس خود مردم که در داخل کشور زندگی کرده و مشکلات را همراه با مردم حس 
و لمس نموده است، وقتی راه‌حل می‌دهد و فتوا می‌دهد، دیگران بهانه‌های واهی را دشمنان این 
ملت نخواهند داشت. امروز یک واجب شرعی است که مردم و نخبگان فقط از الگوی مرجعیت 
با این منطق و برهان که عرض شد، حفظ موجودیت و کیان مذهب،  شایسته‌شان پیروی کنند. 
شرافت و غرور ملی و اعراض و نوامیس متوقف بر یک پشتوانه پایدار و استوانۀ محکم است که منبع 
خیرات و برکات برای جامعه است. این همان الگوی مرجعیت است. مرجعیت به عنوان یک الگو 
به مال کسی ضرر نمی‌زند، به حقوق کسی تجاوز نمی‌کند، غارتگر نیست، بلکه حافظ مصالح و 
رساننده و مدافع حقوق است با چشم فقاهت و ابزار انصاف و عدالت. یکی از مزایای انقلاب اسلامی 



266 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

‌ایران به رهبری حضرت امام خمینی ارائۀ همین الگوی مرجعیت دینی در سطح سیاست و اجتماع 
است که مدافع امین از حقوق و اموال و ارزش‌های جامعه و مسلمین است.

مردم ما باید روشن شوند و این واقعیت را بر طبق سیاست روز حاکم بر منطقه و جهان متوجه 
شوند که باید یک الگو از جنس و تبار خودشان داشته باشند، به دیگران اعتمادی نیست و اگرم باشد 
با مشکلاتی که عرض شد، مواجه است و با سیاست روز و بین‌الملل در تعارض است. این الگوی 

موفق و ارزنده به واسطۀ اختلاف سلیقه‌ها بر هم نخورد. این یک وظیفه است.
ج. ارزش دیدگاه مرجعیت در مسائل اجتماعی

طبق برداشت خودم یکی از اسباب شکست‌های ما در گذشته، همین اختلاف سلیقه‌ها و تعدد رهبری 
و الگو‌ها بوده است. کلا یا بعضاً اختلاف سلیقه از این جهت با ارزش است که دریافت خود شخص 
و استنباط خودش است؛ اما این اختلاف سلیقه در مقابل فتوا و مقابل یک فقیه فاقد ارزش و اعتبار 
است. دید من به حیث یک مقلد و به حیث غیرعالم، غیرفقیه و غیرجامع‌الشرایط، برای خود من 
نباشد،  این عمل کرد پیش خدا مسئول  به  او  خوب است، ولی برای دیگران ارزش ندارد که اگر 
بر‌خلاف نظر یک فقیه جامع‌الشرایط که بیانگر نظر الهی است. همیشه شکست‌ها روی اختلافات 
بوده است. مرجعیت باعث حفظ مقام، صیانت اخلاق، دیانت و عدالت است در قلمرو شیعیان 
افغانستان. مردم شهری و دهاتی افغانستان همه متدین و صالح هستند، ولی اختلاف مواضع، شما 
ملت را به ستوه آورده و تضعیف کرده است. همین که غیر از خودت را صلاح ندیدی، حالا چه فکر 
و عملش شایسته باشد و یا نباشد و به انعزالش فکر کردی و دیگری را مورد قبول قرار ندادی، همان 

روزگار سیاه و تباهی اعاده خواهد شد که در طول تاریخ گذشت.
اگر در گذشته عذر داشتید که یک رهبر و فقیه عادل جامع‌الشرایط دل‌سوز نداشتید و نبوده، 
امروز این عذر نیست. با شایستگی شما، زهد شما، تدین شما، ورع شما و لیاقت شما؛ اما اختلاف 
سلیقه کشنده است، بپرهیزید. این تشخیص من است، این هدف ادعا نیست، برهان دارد برای این‌که 
هزار راه می‌روید و قدرت‌تان با مشتی می‌شکند. با وجود اختلاف و شقاق، آن قدرتی که با طوفان‌ها و 
هجوم سیل‌های بنیان‌کن نمی‌شکند و پایدار و استوار است چون کوه. اتحاد حول یک محور و مرجع 
صالح است که وحدت‌بخش است و برکات فراوان به همراه دارد، عزت و قدرت می‌آورد. اختلاف 
مواضع آن‌چنان ضعیف می‌کند که به مشتی هم می‌شکند و نابود می‌شود. بپرهیزید از اختلافات در 

سلیقه‌ها که کشنده است. 
اگر همدیگر را نپذیرید، شهری به اصطلاح تحصیل‌کرده و متمدن، دهاتی بی‌سواد را تحمل نکند، 
اگر عالم و باسواد فلان شهر و منطقه با علما و روشنفکران دیگر مناطق همراه و همگام و همدل 
نباشند، وحدت و قدرت‌تان را به دست نیاورید، کسی به سخنان شما گوش نمی‌دهند؛ همان دیگرانی 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 267

که این همه اشتراکات با آن‌ها دارید، وعده‌های حقوق سیاسی مناسب دولتی می‌دهند، از پراکندگی 
کنار  را  تصمیم‌گیری‌ها شما  در  که شد،  وقتش  واقعه  روز  در  ولی  می‌کنند؛  استفاده‌ها  شما سوء 
می‌گذارند و با این‌که سلاح حمل کردید، جهاد نمودید، زحمت کشیدید، مکتبی و مذهبی هستید. 
بله، به جیره‌خواران و دنباله‌روان یک مسکنی می‌دهند، یک منصب و پست تو خالی و بی‌خاصیت. 
شما اگر بگویید که فلانی دانشجو هست، در حزب خلق و پرچم بوده، شعله‌ای بوده و...، بازهم 
متفرق می‌شوید. برادرم، این اختلاف‌ها را کنار نهید و از خود دور کنید. هیچ‌کسی محکوم نیست، 
شاید آن روزها چاره نداشتند. آن‌ها از مردم تو هستند. شاید دل‌سوزی‌اش به توده‌های ملت بیشتر 
گین نباید وجود داشته باشد، واقعاً کشنده  از تو باشد. در اوضاع نا‌به‌سامان امروز این اختلاف زهرآ

است، سم است.
حول محور مرجعیت واحد تجمع کنید و به این اختلاف سلیقه پیش از دیگران بها ندهید. دو 
قشر مهم روحانی و دانشجو در اثر همین اختلافات سلیقه و بهانه‌های ناصحیح به حدی این‌ها را 
از هم دور کرده بود که هر یک دیگر را به ارتجاعی و عقب‌مانده و میکروب جامعه هزاره نسبت‌های 
ناروای دیگر، ملقب می‌کردند. این اشتباهات را بگذارید و بگذرید. اساتید و فضلای عالیقدر و 
مفکرین و دانشجویان همه‌تان به‌هوش باشید و با سلاح سوادی که دارید در هر زمینه‌ای، مردم و 
توده‌ها را روشن کنید. درد‌ها را بگویید و به شرایط حال اکتفا نکنید، دنبال ارائۀ راه‌حل و درمان و دوا 
هم باشید، راهکار نشان دهید و آن را با کمک مسئولین و تحت ارشادات فقیه عالیقدر تطبیق کنید 
و این یک وظیفه و خیرخواهی است. در نصیحت نه تنها نقشی نسبت به خاندان و فرزندانش داشته 

باشید، بلکه به ملت و مجتمع‌اش هم باید نظر داشته باشید.
مسألۀ امر به معروف و نهی از منکر مسألۀ دیگر است و قضیۀ بعدی اصلاح محیط است تا در آن 
محیط پاکیزه، جامعه و اجزای آن یعنی فرزندان این ملت رشد کنند. برای قضایای مهم، شخصیت‌ها، 
اساتید، مبلغان و به خصوص مقام رهبری و مرجعیت برای آیندۀ کشورش، ملت و مردمش، همان‌طور 
که نصیحت می‌کنند، محیط و محل سکومت‌شان را نیز نباید از یاد ببرد؛ محیطی که در آن‌جا سکونت 
باید  پیام‌های سازنده دارند. شما  تبلیغ دارند، در منطقه‌ای که هستند و نصایح و  دارند تدریس و 
وظایف‌تان را تام و تمام انجام دهید؛ به خصوص در قبال مردم و رهبری. البته رهبری شدت و ضعف 
دارد، مقام مرجعیت سطح عالی و قلۀ رهبریت مردم است که در مقام نصح و خیرخواهی است؛ اما 
یک نویسنده، یک گوینده و همین‌طور معلم و هر کس در هر شغل فرهنگی‌ای که باشد و کاسبان و 
کارگران، در حد خودشان نقش رهبری و خیرخواهی محیط را با خود دارند و این‌ها وظایفی‌اند برای 
همگان. رهبر بزرگ جهان اسلام حضرت امام خمینی در وصیت‌نامه الهی‌اش همین حقیقت را در 

سطح والایش و مطابق با مقام مرجعیت و رهبری‌اش جامۀ عمل پوشانید و به آن عینیت داد.



268 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

باید قضایای مهم را شما پیش‌بینی کنید؛ برای آینده یک ماه بعد و از پایان این اختلاف‌ها شقاق‌ها 
امیدوارم حضرت آقا و مولای ما امام زمان با ظهورش و با عنایت و توجه خاصش به زودی این 
اختلافات و شقاق‌ها را از میان بردارد و مجاهدین و ملت ما را به حقوق قانونی و ملی‌شان برساند. 
جامعه و فرزندان‌تان را بسازید، به اختلافات پایان دهید، مکتب و مدرسه و دانشگاه و بنگاه‌های 
تربیتی باید داشته باشید. ضعفا و فقرا و ایتام شما و خسارتمندان از جنگ و جهاد چهارده سالۀ شما 
و خانه‌های خراب‌شده توسط وهابی‌ها و خرابی‌های ناشی از حاکمیت کمونیست‌ها برای بعد از این 

مراحل باید برنامه و پیش‌بینی و نصح و خیرخواهی داشته باشید؛ از همین الآن.
همان‌طور که شیوۀ معصومین)ع( بود، از گفته‌های آقای من علی علیه السلام که چند حدیث 
وظیفه‌‌شان عمل  به  الگوها  این  اگر  بشناسید  را  الگو‌های‌تان  بود.  پیام  همه‌اش  امروز خواندم،  را 
نکنند، فرمومودۀ مولا شامل حال‌شان می‌شود. آقای من فرمود: حیوان خانگی و کفش کفشداری 
با ارزش‌تر از او است. شتر خانه گفتم مثال است، یعنی او از تمام حیوانات اهلی پست‌تر است، از 
لوازم خدماتی منزل هم پست‌تر است؛ زیرا حیوانات خانگی، گربۀ خانه به کسی زیان نمی‌زند در 
نقش خودش سود هم دارد به اهل منزل و کفش حافظ پا از آسیب‌هاست؛ اما این عامل و الگو که 
به وظایف مقدرش عمل نمی‌کند، ویرانگر است. فاجعۀ افشار توسط همین‌گونه افراد خائن به وجود 
می‌آید. در اثر خیانت و سستی این افراد است که هستی و آبرو و جان‌ها و نوامیس مسلمین در خطر 

نابودی و بر بادی قرار می‌گیرد.
2. مناصب اجتماعی مرجعیت

مکانت و موقعیت علمای ربانی و مراجع تقلید همان موقعیت انبیای عظام و ائمۀ معصومین‌)ع( 
است، چون ناشر علوم آن‌هاست؛ اما با این تفاوت که علمای اعلام و مراجع تقلید فاقد عصمت‌اند 

و فقیه و جامع‌الشرایط مناصبی دارد:
الف. افتا و داوری

جایگاه فقیه عالیقدر و مجتهد جامع از نگاه صلاحیت نسبت به مؤمنین و مسلمین: افتا، مرجعیت 
برای دیگران، قضاوت شرعی و ادارۀ حکومت اسلامی ‌است. شاید خطیرترین مسئولیت او اختیار 
تصرف در شئون مسلمین از جهت اجتماعی است نه فردی. مثلا امروز دادن تبرعات و کمک‌ها 
واجب شرعی است یا نیست؟ امروز این مردم مسلمان چگونه ارتباط با خارج از کشور داشته باشند 

یا نداشته باشند.
ب. تصدی زعامت مسلمین

حاکم شرع اسلامی در جهات شخصی افراد حق تصرف ندارد. این شخص معاملۀ ظالمانه انجام داده 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 269

و مال را به بیشتر از ارزش واقعی آن فروخته یا مالش را نمی‌فروشد، مسأله فردی است و حاکم شرع 
در این امور دخالت نمی‌کند. گاهی مسائل عمومی‌اند، مثلا در محیط مجاعت و گرسنگی حکومت 
می‌کند، اگر بنا شود افراد سرمایه‌دار طبق موقعیت و شرایط فعلی و زمانی قیمت‌گذاری کنند، خیلی 
از مردم گرسنه می‌مانند. در این‌جا حاکم شرع حق تصدی و تقسیم اجناس را دارد، قیمت را معین 
می‌کند، با رعایت زمان و مکان، گرسنگی عمومی و قلت طعام، قیمت‌گذاری منصفانه می‌کند تا 
تجار و صاحبان متاع هم ضرر نبینند. این‌ها جهات اجتماعی است. فقیه جامع‌الشرایط در این‌گونه 

امور حق تصدی و دخالت دارد.
امام  اهم مناصب فقیه حق تصدی شئون مسلمین است، هر چند ولایت فقیه را که حضرت 
خمینی قایل است تا حدی بحث دارد؛ اما عناوین ثانوی و ضرر‌های اجتماعی، می‌تواند یک عنوان 
ثانوی درست کند. اگر امری با مصالح مسلمین سازگار نباشد، به ضرر جامعه باشد، به ضرر کشور 
و مسلمین باشد، فقیه می‌تواند با عناوین ثانوی در این کار‌ها دخالت کند. البته از باب فتوا نه از باب 
حکم )حکومت، ولایت فقیه(. مسألۀ حکم )حکومت( را گفتیم از نصوص و روایات استفاده نشود. 
اگر فقیه روی ملاک شرعی دریافت که امروز تسعیر اقلام و متاع‌ها بیشتر از قدر متناسب است، این 
قیمت‌گذاری و این معامله حرام است، به قیمت‌گذاری اموال حکم نمی‌کند، فتوای کلی می‌دهد و 
یک مرجع حق فتوا دارد و فتوایش واجب المتابعه است و عمل کرد، با تطبیق بر موضوعات خارجی 

و تخلف از فتوای فقیه، قبیح است.
اما خطیرترین مسأله، تصدی حکومت است؛ زیرا در این مرحله فقیه زمامدار جامعه است، 
سرنوشت یک ملت وابسته به فقیه عالیقدر به عنوان حاکم شرعی به جمیع مسلمین است و اگر 
کوتاهی و تقصیر کند توده‌ها به باد می‌رود. حیات توده‌ها با فتوا و حکم یک رهبر دینی تنظیم می‌شود، 
اگر این‌جا اهمال‌کاری یا کوتاهی شود، یا تهدید‌های خارجی وی را مجبور به ملاحظه‌کاری کند به 
یکبار مصالح ملت، زمین می‌ماند. این‌جاست که از یک فقیه جامع‌الشرایط و حاکم اسلامی بیدار و 

گاه انتظار می‌رود آن‌چه از دیگران انتظار نمی‌رود. هوشیار و آ
این افراد با اشارات غیبی مورد این منصب‌ها واقع می‌شوند. چه افرادی در زاویه‌ها، گوشه‌ها 
و کنار‌ها هستند؛ ولی یک مرتبه شرایط به‌ گونه‌ای می‌شود که یک شخصیتی به ظاهر منزوی و 
گوشه‌نشین، به سمت و مقام پیامبری و حاکم اسلامی و عالم ربانی برای رهبری توده‌ها و اصلاح 
جامعۀ اسلامی ‌و سعادت ملت، مبعوث و بر انگیخته و انتخاب می‌شود. از باب تشبیه و تنزیل این 
هُ  آیه را می‌خواهم در این باب تطبیق کنم، گر‌چه مورد آیه مسألۀ نبوت و امامت و وصایت است. »اللَّ
عْلَمُ حَیثُ یجْعَلُ رِسَالَتَهُ )انعام: 124(«؛ کسی حق ندارد برای من و تو پیامبر الهی تعیین کند، جمع 

َ
أ

شوند و بگویند شما بروید از خدا دین و شریعت بیار. توده‌ها حق ندارند مجلس برگزار نموده و آقایی 



270 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

را برگزینند که او به جای رسول و پیامبر بنشیند و نقش او را بازی کند و وظایف او را انجام دهد، 
ولی وقتی خداوند به خاطر صلاحیتی که در یک فرد سراغ دارد او را گسیل می‌دارد و شرایط را هم 
برایش فراهم می‌کند و شرایط رهبری در او پیاده می‌شود. شخصیت معین الهی پست و موقعیت را 
برای اصلاح محیط و سعادت ملت‌ها می‌خواهد و به صحنه وارد می‌شود و از جانب خدا مانند انبیا 

مأمور است.
همۀ انبیا این‌گونه بودند، قبل از مقام نبوت و رسالت ویژگی‌های منحصر‌به‌فرد و ممتاز اجتماعی 
داشتند. رسول گرامی ‌اسلام بهترین امین، راستگو و مشفق برای مردم عرب بود. وقتی مسألۀ رسالت 
آمد، همین سوابق، بسیاری از مردم عرب را وا داشت خاضع شوند، برای این‌که وقتی در این پست 

الهی قرار گرفت می‌فهمد که سوابق او اجازه نمی‌دهد این‌جا خلافی مرتکب شود.
آیت‌الله محقق کابلی در سوابق  در همین‌جا لازم است اشاره کنم که استاد عالیقدر حضرت 
زندگی‌اش جز ادب، اخلاق، متانت، شفقت، تربیت افراد علمی، تعلیم، وعظ و نصایح، دیده نشده 
است. این سابقۀ درخشان در دوران فعالیت‌های سیاسی‌شان نیز بهترین روش پیامبر‌گونه است که ما 
با قاطعیت می‌توانیم به ملت این نوید را بدهیم که از این فرصت نگذرند. از این ذخیرۀ الهی و رحمت 
سبحانی استفاده کنند. با آن سوابق و دوران گذرای سیاسی، بهترین مؤید و نشان‌دهنده شخصیت 

مذهبی، علمی‌، روحانی و رهبری است.
 3. جایگاه اجتماعی مرجعیت

یکی از ویژگی‌های رهبر دینی و مرجع تقلید و حاکم اسلامی الگو بودن اوست؛ زیرا اگر او از بعد‌ 
اخلاقی و التزام و تعهد مذهبی عامل نباشد به این منصب از نظر الهی و شرعی نمی‌رسد. امام علی 
 بِتَعْلِیمِ‏ نَفْسِهِ قَبْلَ تَعْلِیمِ غَیرِهِ وَ لْیکنْ 

ْ
اسِ إِمَاماً فَلْیبْدَأ در نهج البلاغه می‌فرماید: »مَنْ نَصَبَ نَفْسَهُ لِلنَّ

دِیبِهِ بِلِسَانِهِ«.1 یعنی آقایی که در پست پیشوایی توده‌ها می‌آید، اول باید خودش را 
ْ
دِیبُهُ بِسِیرَتِهِ قَبْلَ تَأ

ْ
تَأ

کامل کند و قبل از آن که به تکمیل دیگران دست زند، خود را بیاموزاند قبل از آن که شروع به آموختن 
دیگران ‌کند. تعلیم و ساختن خویشتن اولا باید به سیره و عمل باشد، قبل از این‌که ملت و توده‌ها 
را بسازد با واسطه تبلیغ و خطابه‌ها و نشریه‌ها خود را مهذب نماید. بنابراین، از ویژگی‌های حاکم 
اسلامی‌ عالم ربانی و مراجع شیعی آن است که الگویی در اخلاق در سلاحت دینی، الگو در صفات 
نفسانی و الگو در مکارم اخلاق باشد. باید مقتدا و نمونه باشد در تمام جهات و الا بر خلاف رفته 

است. مردم از اخلاق او و از سیره و رفتار او بیاموزند.
مردم و شیعیان محروم افغانستان امروزه به یک چنین الگویی نیاز دارد، یک الگوی اخلاقی، 

مذهبی و یک الگویی برای فداکاری و از خودگذشتگی.
1. نهج البلاغة، صبحی صالح، ص 480.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 271

دلیل این مسأله را از چند بعد می‌توانم روشن کنم، بعد نخست این‌که اگر شیعیان امروز توحید 
کلمه نکنند و تحت رهبری یک الگوی مذهبی نیایند، خودشان را به دست خود ذبح کرده و تمام آمال 
خودشان را به باد داده‌اند. تعدد روش‌ها و گوناگونی سلیقه‌ها در اثر نبود الگوی اسلامی‌ و دینی و 
رهبری، مردم و شیعیان افغانستان را در طول تاریخ به خوف و ناتوانی و هرگونه حرمانی مبتلا ساخته 

و باعث بدبختی‌شان شده است؛ زیرا که چنین رهبری و الگویی نداشته‌اند.
بیایید از سمبل‌های دانشجویی و روشنفکری و تجار و ثروتمندان جامعۀ تشیع که در عاصمۀ 
افغانستان بوده و هستند شروع کنم. در این شهر بهترین عالمان بوده‌اند؛ یعنی موقعیتی داشته که 
همۀ برازندگان را در خود جا داده است؛ ولی نه فکر بلند روشنفکر کاری ازش ساخته شد، نه وکلای 
شورا، نه سرمایه‌دارها نه مبلغین نه علما و اساتید. چرا؟ چرا همۀ مساجد، مدارس، متفکرین و طلاب 
و روشنفکران نتوانستند گردهم آیند؟ به دلیل اختلاف سلیقه، به دلیل نبود یک الگو. چون آقا این‌طور 
تشخیص داد گفت راه این است که من می‌روم، دیگری طور دیگر تشخیص داد و راه دیگر را رفت، 

این از عوامل تفرقه است.
باید تمام این عوامل تخلف و عقب‌ماندگی را بررسی کنیم تا پند بگیریم و بار دیگر به آن عوامل 
تخلف برنگردیم. راه پیشرفت را که شناختیم ادامه بدهیم. نبود الگو کار را به این‌جا کشانید. هر آقایی 
فکر می‌کرد که من باید این ملت را به جایی برسانم، آن فکر می‌کرد که من رهبر باشم. این یک واقعیت 
است. باید اساتید عالیقدر، روحانیت عزیز و مبلغین دلسوختگان و مهربانان به دین و مذهب و کشور 
و فرزندان مان و قرآن مذهبی ما و سایر شئون انسانی و اجتماعی ما، همۀ کسانی که به این چیز‌ها 
علاقه‌مند‌ هستند باید امروز بسیج شوند، اشتراک سلیقه پیدا کنند و راهی را که تشخیص داده‌اند 

دنبالش حرکت کنند.
امروز بزرگترین احتیاج برای وحدت کلمه و در هم شکستن اختلاف سلیقه، داشتن یک الگو 
است؛ یعنی یک رهبر جامع‌الشرایط و آن تحت عنوان مرجع و فقیه شیعیان محروم و مظلوم افغانستان 

است؛ این واقعیت است.
نظر  از  جامع‌الشرایط  فقیه  انسان  یک  جایگاه  چیست؟  اجتماعی  نگاه  از  مرجعیت  جایگاه 
اجتماعی چیست؟ جایگاه او الگوی اجتماعی است؛ یعنی کسی است که مثل اعلی و مقام رهبری 
لایق و شایسته است که به او از هر بعدی می‌شود اقتدا کرد، همان‌گونه که به رسول گرامی ‌اسلام قرآن 
سْوَةٌ حَسَنَةٌ«1 دربارۀ رسول گرامی‌ اسلام از نظر اعمال و صفات 

ُ
هِ أ فرمود: »لَقَدْ کانَ لَکمْ فِی رَسُولِ اللَّ

برای همۀ پیروانش و امتش اقتدا نیک است در زهد، تقوا، صبر، فداکاری و سایر اخلاق انسانی، در 
همۀ این ابعاد اقتدای به او حسن است.

1. سورۀ احزاب، آیۀ ‌21.



272 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

بعد از رسول گرامی ‌اسلام ائمه معصومین‌)ع( نیز چنین است، وقتی به امام علی)ع( گزارش 
رسید که والی او عثمان بن حنیف به عنوان نمایندۀ مقام ولایت کبرا آقا علی مرتضی در دعوت یک 
انسانی حاضر شده که از ثروتمندان مردم بصره است که این سرمایه‌دار در این ضیافت از فقرا دعوت 
نکرده، از سرمایه‌دارانی مانند خودش دعوت کرده، از استاندار هم که عثمان بن حنیف است دعوت 
نَّ رَجُلً مِنْ 

َ
ا بَعْدُ یا ابْنَ حُنَیفٍ فَقَدْ بَلَغَنِی أ مَّ

َ
کرده است. آقا در نامه‌ای او را ملامت می‌کند می‌فرماید: »أ

لْوَانُ‏ وَتُنْقَلُ إِلَیک الْجِفَانُ‏ وَمَا ظَنَنْتُ 
َ
سْرَعْتَ إِلَیهَا تُسْتَطَابُ‏ لَک الْ

َ
دُبَةٍ فَأ

ْ
هْلِ الْبَصْرَةِ دَعَاک إِلَى مَأ

َ
فِتْیةِ أ

نَّک تُجِیبُ إِلَى طَعَامِ قَوْمٍ عَائِلُهُمْ‏ مَجْفُوٌّ وَغَنِیهُمْ مَدْعُوٌّ فَانْظُرْ إِلَى مَا تَقْضَمُه‏ُ مِنْ هَذَا الْمَقْضَمِ فَمَا اشْتَبَهَ 
َ
أ

مُومٍ إِمَاماً یقْتَدِی بِهِ وَیسْتَضِی‏ءُ بِنُورِ 
ْ
إِنَّ لِکلِّ مَأ لَ وَ

َ
یقَنْتَ بِطِیبِ وَجْهِه‏ِ فَنَلْ مِنْهُ أ

َ
عَلَیک عِلْمُهُ فَالْفِظْه‏ُ وَ اَ أ

کمْ لَ تَقْدِرُونَ عَلَى ذَلِک  إِنَّ لَ وَ
َ
یه‏ِ وَمِنْ طُعْمِه‏ِ بِقُرْصَیه‏ِ أ إِنَّ إِمَامَکمْ قَدِ اکتَفَى مِنْ دُنْیاهُ بِطِمْرَ لَ وَ

َ
عِلْمِهِ أ

ةٍ وَسَدَاد.1 عِینُونِی بِوَرَعٍ وَاجْتِهَادٍ وَعِفَّ
َ
وَلَکنْ أ

یعنی رسیده مرا که دعوت شدی از روی یکی از اغنیای بصره بر سر سفره‌ای که در آن‌جا فقرا 
دعوت نشده بود؛ یعنی در آن مهمانی و مائده گسترده حقوق فقرا ضایع شده و اغنیا در آن‌جا مدعو 
است. در این مائده انواع طعام و غذا‌ها بوده که در کاسه‌های بزرگ برایت می‌آورده‌اند و من باور 
بِهِ  یقْتَدِی  إِمَاماً  مُومٍ 

ْ
مَأ لِکلِّ  إِنَّ  وَ لَ 

َ
»أ نمی‌دانی  دیگر  شوی،  حاضر  سفره‌ای  چنین  سر  نمی‌کردم 

وَیسْتَضِی‏ءُ بِنُورِ عِلْمِهِ« یعنی هر پیرو خط مقام رهبری، امروز مقام فتوا، فقاهت و مرجعیت، که به 
مثابۀ مقام ولایت عهد حضور ولایت کبرا است. فرمود مگر نمی‌دانی که باید پیروان خط ولایت و 

رهبری و امامت اقتدا کند به آقا و پیشوایش و از او هدایت بگیرد اعمال و رفتار و کردارش.
اگر بخواهی بدانی من که مقتدای توام چه نحوۀ عمل دارم، بدان که من از تمام طعام‌های لذیذ دو 
قرص جوین یکی برای افطار و یکی برای سحری، از تمام لباس‌ها دو کهنه برگزیده‌ام؛ اما می‌دانم 
شما توان چنین رفتاری را ندارید، نمی‌توانید در تمام زندگی به کهنه لباس اکتفا و از طعام‌ها به دو 
قرص نان جو بسنده کنید؛ اما باید سعی کنید هر اندازه که می‌توانید از تجملات و غذاهای لذیذ 

بکاهید، ولی نه به این پایه که قادر نیستید.
عْدَدْتُ لِبَالِی ثَوْبِی طِمْراً وَلَ 

َ
خَرْتُ مِنْ غَنَائِمِهَا وَفْراً وَلَ أ هِ مَا کنَزْتُ مِنْ دُنْیاکمْ تِبْراً وَلَ ادَّ »فَوَاللَّ

وْهَنُ مِنْ عَفْصَةٍ 
َ
وْهَى وَأ

َ
تَانٍ دَبِرَةٍ وَلَهِی فِی عَینِی أ

َ
خَذْتُ مِنْهُ إِلَّ کقُوتِ أ

َ
رْضِهَا شِبْراً وَلَ أ

َ
حُزْتُ مِنْ أ

مَقِرَة«؛ یعنی من افزوده‌ها ندارم و برای جامعه‌ام بدل و بدیل ندارم.
این الگو یعنی مرجعیت باید طوری باشد که از خط رهبری امام معصوم بیرون نرود و نمونۀ کامل 
و اخلاق در برخورد و در عبادت باشد. اگر نمایندگان این‌گونه باشند که فقیه جامع‌الشرایط در جهان 
معاصر همان نمایندگان مقام ولایت‌اند، باید مثل اعلی باشند؛ یعنی نمونۀ کامل در اخلاق و رفتارها، 

1. پیشین، ص 416- 417.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 273

ناصح و مشفق و مهربان به ملت و مردمش.
امام  به  از مخالفت‌هایش را  نمایندگانش بود و بعضی  از  این مرد دیگر که  به  مولای من علی 
رساندند در نامه این‌گونه نبشت: تو که این‌گونه خلاف شرع و رفتار ناپسند داری، جا نداشت این پست 
و مقام را به تو بدهم و اموال مسلمین را در اختیارت نهم. اسرار دولت اسلامی‌ به اطلاع تو برسانیم. تو 
نه امین رازی نه امین مالی و نه ناصح و خیرخواهی؛ اما چرا این‌طور شد؟ پدر خوبی داشتی و این مرا 
واداشت به این کار، خیالم این بود که مانند پدر صالحت گام در سعادت خود و دیگران بر می‌داری؛ 
اما در آن‌چه که از تو به من رسید این‌طور آدمی‌ هستی که تسلیم و تابع هوس‌هایت هستی هرچه هوس 
نمودی از آن متابعت کردی، هیچ فروگذار نکردی در متابعت از هوای نفس و امیال، هر چه دلت 

خواست و دستت آمد انجام دادی، صحیح، نا‌صحیح، مشروع نامشروع آن کار را کردی.
از این نامه و بیان به دست آید که افرادی شایستۀ مقام مرجعیت و فتوا باید الگوی کامل باشند؛ 
یعنی آن عنصری شایسته و مثل اعلی و نمونۀ کامل در اخلاقیات و برخورد با اجتماع و در صلابت 
دینی و مبارزه با هواهای نفسی، نمونه بی‌نقص و تام باشد. یکی از رمز‌های بزرگ عقب‌ماندگی مردم 
افغانستان همین نبود یک رهبر و الگوی مسلم و مورد پذیرش عموم توده‌ها و همگان است. این یک 
حلقۀ مفقوده در طول تاریخ شیعیان افغانستان هم بوده است. علما و مبلغین بوده‌اند، فقهایی هم 

داشته‌اند که مورد توجه نبوده‌اند و به عنوان الگوی اجتماعی پذیرفته نشده بودند.
4. جایگاه معنوی مرجعیت

موقعیت و جایگاه یک عالم ربانی از نظر بُعد و مکنت و درجه عند الله چیست؟ شاید بعد از مقام 
عصمت و امامت ائمۀ معصومین)ع( مرتبۀ عالی‌تر عند الله جل و اعلی از همین عالم ربانی و مفتی 

شیعی نباشد. این آخرین مرحلۀ تکاملی از نظر شرع و اصلاح دین است.
توضیح این مطلب آن است، علمای اخلاق از آن جمله مرحوم علامه فیض کاشانی در کتاب 
المحجة البیضاء می‌گوید: طلب علم همانند طلب مال درجاتی دارد. در آن‌جا در طلب مال عبارت 
از این است که مال را کسب و تحصیل می‌کند. وقتی هیچی ندارد، اگر بخواهد مصرف کند، احتیاج 
به مال و سرمایه دارد. باید به آن سرمایه و ثروت را که مبدل حیات زندگی انسان است، تحصیل کند 

و این آقا در این مرحله مال و مکتسب است و کاسب گفته می‌شود.
هم‌چنین است طالب علم. اولین بار شروع به تحصیل علوم اسلامی‌ می‌کند که از الفبایش شروع 
می‌کند. این تازه علم را می‌جوید و شروع می‌کند. علم خداشناسی، علم عقاید، خدا و شئون ذات 
مقدسش، صفات جلال و جمالش تا خدای متعال را بشناسد که ذات واجب‌الوجودی است و دارای 
صفات جلالی است؛ یعنی صفات سلبی، عاجز نیست، بخیل نیست. دارای صفات جمال، صفات 
ثبوتی، عالم، حی، قادر، متکلم است. این ذات اقدس را از نظر لطف پیامبرانی لازم است به بشر 



274 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

بفرستد، اوصیایی می‌خواهد. این‌ها را باید بداند. این نظام عبادات دارد، معاملات دارد، حدود دارد، 
دیات دارد، تجارت دارد، معامله دارد. این‌ها را می‌خواهد بداند. اولین بار در علوم عقایدی می‌خواهد 
کسب کند و علوم دیگر از وظایف عملی، این طالب العلم است و آن که قبلا گفته شد، طالب المال 

است.
در هر یکی از این طلب‌ها؛ طلب علم و طلب مال دو انگیزه نهفته است. یکی این‌که انگیزۀ یک 
انسان، عبادت است، طلب مال و طلب مالش عبادت است. خدای متعال ثواب‌هایی را هم بر طلب 
علم هم بر طلب مال قرار داده است. اگر انگیزه طلب مال یا مقام، یا هر چیز دیگر در رابطه زندگی‌اش، 
اگر او را به این انگیزه و غرض بجوید، حتی ازدواج می‌کند، خانه‌ای می‌سازد، مزرعه‌ای می‌خرد و 
هر کار دیگری که می‌کند، نه تنها کسب، کسب مال، تجارت، عمل و کار و کارگری، هر عمل اگر به 
انگیزۀ الهی باشد؛ یعنی برای این‌که در این خانه بهتر عبادت کند، در این خانه بهتر حفظ آبرومندی 
خود و فراغت اهل و عیالش کند، تجارت برای آن‌که از مراجعۀ دیگران یا طلب مال و کسب برای 
حیات، این عبادت است. در شرع مقدس عمل ذاتاً عبادت است، بلکه آن روز این روایت را نقل 
کردند، گفته‌اند العبادة عشر اجزاء، تسعة منها فی طلب الحلال. عبادت ده قسم است، نه قسمت آن 
در طلب رزق و روزی حلال است. نه قسمتش در این راه است. همین‌طور است طلب علم. برای 
این تعلّم می‌کند احکامش را بیاموزد، نمازی که می‌خواند درست بخواند. همین روزه‌ای که می‌گیرد، 

روزۀ اسلامی ‌باشد، نماز دینی مذهبی باشد. نه یک چیزی به نام نماز، به نام روزه.
الان اگر کسی دقت کند زیاد دیده می‌شود بر مؤمنین در سن‌های بالا هم پیدا می‌شوند، شخصی 
۵۰، ۷۰، کمتر، بیشتر، وقتی خوب دقت کنید، وقتی عملی انجام می‌دهند در حقیقت نمی‌داند که این 
نماز صحیح است و مطابق فتوای مرجعش. این است که این نمازها سودی نمی‌دهد. این عبادت‌ها 
در روز امتحان سازندگی نداشته، در جنب یک امام، در جنب دین، قرآن، اقارب، نوامیس، شرافت، 
غرور ملی هم شکسته می‌شود. نمازگزار و فروختن ملت و مردمش، دین و آیینش معقول نیست، 
آن‌جا نتوانست؛ لذا می‌خواهد طلب علم کند تا خود را بسازد، عبادت و بندگی‌اش درست باشد. در 
آیۀ شریفه »و ما خلقت الجن و الانس الا لیبعدون« گفتند مستفاد از این آیه این است، انگیزۀ خلقت 
عبادت است برای خدا و معنی عبادت یعنی پذیرش. چرا بپذیرد؟ پذیرش داشته باشد؟ خاضع و خاشع 
باشد، نه انسان سرکش، نه هواپرست، نه هر چه دلش بخواهد بکند، یک انسان متعبد، پذیرای حرف 
خدای متعال، چون او مولا نیست، خدایی است که غیر او شایسته برای عبادت، پرستش، پذیرش 
نیست. بنابر‌این، چرا تمام عقاید، اخلاقیات، آداب، مراسم، همه چیز، هر عادتی، بدیعتی، پنداری، 
رفتاری، فقط از یک مجرا، از یک راه، راه وحی و رسالت. همۀ عادات محکوم است، اگر از طرف 
شرع امضا نشود، پذیرش نداشته باشد، می‌خواهد خود را بسازد. این اگر طلب علم نکند، معرفت به 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 275

احکام نداشته باشد، از کجا می‌داند این عمل درست است یا نه؟ این پندار، عقیدۀ درست است یا نه؟ 
این رفتار درست است یا نه؟ این است که طلب علم در رأس ضروریات است. اولین فریضه است که 
با طلب علم معرفت شناخت خدا شروع می‌شود. نصوص اسلامی‌ از رسول گرامی ‌وافر رسیده‌اند. 
طلب العلم فریضة علی کل مسلم. هر انسان مسلمانی، مرد یا زن، صغیر یا کبیر، صغیری که البته به 
تکلیف برسد، طلب علم واجب است. پس علم پایه است. جهل و نادانی در حقیقت بیرون بردن از 
ساحۀ اسلام، از بندگی است، جاهل بنده نیست، در صحنۀ بندگی پیاده نشده است. با علم شروع 
می‌شود بندگی. در کتاب حدیقة الاخبار این روایت هست: مَنْ مَشَ‏ى فِی طَلَبِ‏ الْعِلْمِ خُطْوَتَینِ‏ وَ جَلَسَ 
هُ تَعَالَ‏ى وَ لِمَنْ خافَ  تَینِ کمَا قَالَ اللَّ هُ لَهُ جَنَّ وْجَبَ اللَّ

َ
مِ کلِمَتَینِ أ عِنْدَ الْعَالِمِ سَاعَتَینِ وَ سَمِعَ مِنَ الْمُعَلِّ

تانِ‏.1 یعنی اگر آقایی دو قدم، ظاهراً کلمه دو قدم کنایه استۀ یعنی راه اندک، نه واقعا  هِ جَنَّ مَقامَ رَبِّ
دو قدم که عالم در یک اتاقی متعلم یک اتاقی، فاصله هم دو قدم، این مقصود نیست؛ یعنی خیلی 
بی‌زحمت، همین علمای شهر، همین علمایی که شما دارید، هر دهی، هر شهری، علمای چندی 
دارد، هم‌چنین مئونه‌ای نداریم. هر کسی در راه علم که همان شناخت خداوند است و وظیفه است، 
اگر دو قدم حرکت کند؛ یعنی خیلی راه اندک و برای آموختن هم دو ساعت بنشیند، از عالم دو کلمه 
بیاموزد، حالا این دو کلمه روشن‌تر دو کلمه‌اش شهادتین است؛ یعنی بیاموزد توحید و شئون آن را 
بیاموزد، رسالت پیامبر و شئون آن را فرا بگیرد، مسلمان می‌شود و خداوند در برابر دو کلمه‌ای که در 
دو ساعت فرا گرفته، توحید، خداشناسی و رسالت را آموخته، عقایدش را آن‌جا کامل کرده است. 
خداوند به هر کلمه‌ای دو بهشت برای او می‌دهد. این فضیلت برای آن طلب علمی ‌است که انگیزۀ 
الهی داشته باشد، اگر انگیزۀ الهی باشد این ثواب برای دو کلمه از علم هم هست؛ اما این از الفبای 

علم دین شروع کرده، طالب العلم است.
طالب المال همین‌طور است. کاسب بازار، یا تجار، یا عمله و اهل کار همین‌طور است. شخصی 
نزد امام صادق)ع( آمد، آقا دنیا که این همه مذمت دارد، چرا دنبال آن برویم؟ فرمود این‌طور نیست، 
اگر شما دنیا را بجویی، مالی، منالی، وسعت رزقی، خانه‌ای، املاکی برای این می‌خواهید که اهل و 
عیالت را، کرامت و آبروی خودت را حفظ کنید، دستت از دراز شدن پیش دیگران بی‌نیاز باشد، این 

عبادت است، این تحصیل کردن آخرت است.
این درجۀ اول از طلب علم و طلب مال هر دو عبادت است. اتفاقا من کتابی داشتم به نام الکفاح 
الاسلامی فی ‌مشکلة الفقر، مبارزۀ اسلام در حل معضل فقر، این کتاب عربی است، روایات زیادی، 
بحث‌های وافی در آن‌جا جمع کردم. لذا آقا علی مرتضی، رسول خدا، همۀ انبیاء، ائمۀ هدی در وقت 

1. دیلمی، حسن بن محمد، إرشاد القلوب إلى الصواب )للديلمي(، ج ‏1، ص 194.



276 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

فرصت کار می‌کردند. امیر مؤمنان چنان کار کرد که هزار بنده را با زحمت بازو آزاد کرد.1 کار بهترین 
عبادت است.

یک وقت حرکت می‌کند مال را کسب می‌کند نگه می‌دارد. این‌جا می‌شود طالب المال و غنا؛ 
یعنی چیز دارنده، هم مال را جمع کرده، طلب کرده و هم چیزی در دست دارد. این‌جا مسألۀ غنا 
است. در مرحلۀ اول با انگیزه‌های اسلامی ‌عبادت است. وظیفه‌اش همان است و واجب هم هست. 
کسی که تقصیر و کوتاهی کند در حفظ اهل و عیالش گناه کرده. کسی که کوتاهی کند در تحصیل 
وظایف خود جاهل مرده است، عاصی و گنهکار است. شخص کاسب وظیفه دارد که از راه حلال 
کسب ‌کند. روایت دارد در روز قیامت هیچ بنده‌ای قدمش را نمی‌تواند بردارد، مگر این‌که چند چیز را 
پاسخ بدهد. سؤال شده عن ماله من این کسبه. از کجا این مال را به دست آوردی؟ چطوری به دست 

آوردی؟ راه کسب حلال باید باشد.
می‌رسیم به مرحلۀ بعد از طلب مال که مرحلۀ غناست. وظیفۀ شخص فرق می‌کند. در این‌جا مال 
را نگهداری می‌کند، باید حقوق واجبه را بدهد. طالب العلم نیز این‌گونه است بعد از طلب علم انسان 
عالم و دانا می‌شود. علم را کسب کرده، شده عالم، وظیفۀ عالم با متعلم فرق می‌کند. مقامش هم فرق 
می‌کند. علمش هم فرق می‌کند. برای این‌که علم برتر و بالاتر رفته است؛ مثل این‌که مال این آقا جمع 
شده به صورت یک انسان غنی در آمده است. وظیفۀ یک غنی با فقیر فرق دارد. وظیفۀ یک عالم با 
متعلم فرق دارد. این‌جاست که انگیزه‌ها، هرچند الهی است؛ اما مسئولیت‌ها، روی اصل توانایی فرق 
می‌کند. یک غنی امروز می‌تواند مذهب تشیع را کمک کند، مجالس عزا را در یک منطقه‌ای خفقان 
رسمیت بدهد. با شعارهای زنده، هیأت‌های حسینی، حقیقت بدهد. بذل سرمایه می‌کند و دهان 
الِح‏.2 یعنی بهترین سرمایه و  جُلِ الصَّ الِحُ لِلرَّ این و آن را پر می‌کند؛ این بهترین ثروت. نِعْمَ‏ الْمَالُ‏ الصَّ
ثروت برای مرد صالح، مالی است که از راه حلال آمده و حقوقش داده شده است. برای انسان صالح 
مال صالح عجب وسیلۀ سعادت است. شما در نصوص اسلامی‌ راجع به مجالس عزا، اطعام و سایر 
مجالسی که برای ائمۀ معصومین، نه تنها در عایدات در همۀ روزهای سال مجالس جشن و سرور، 

همۀ این‌ها، این‌ها بیمه کردن ایمان انسان است. همین‌طور می‌رود تا مراحل ترقی و تعالی.
طالب علم وقتی عالم می‌شود باید خصائصی داشته باشد. بعد از امامت، تالی تلو مقام عصمت 
مقام فقاهت است و وظایفی دارد که باید انجام دهد. عالم یعنی یک مجتهد جامع‌الشرایط، البته 
مجتهد اگر جامع‌الشرایط نباشد؛ اما اضرارش، اضلالش بیش از هدایت و خدمتش هست، لذا در 
روایت آمده است: شر الناس، شرار العلماء. بدترین مردم دانشمندان‌اند، علمای دین‌اند، علمای 

1. کلینی، الكافي )ط - الإسلامية(، ج‏5، ص 74.
2. ورام بن ابی فراس، مجموعة ورام، ج ‏1، ص 158.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 277

سوءاند؛ چنانی که بهترین بندگان خدا، علمایند که صلحایند که ازکیا و صالحین‌اند. پیغمبر اسلام 
تِی عَلَى  مَّ

ُ
فْتَخِرُ یوْم‏َ الْقِیامَةِ بِعُلَمَاءِ أ

َ
ی أ در این روایت صاحب جامع الاخبار نقل می‌کند و می‌گوید: إِنِّ

نْبِیاءِ قَبْلِی‏.1 در روز قیامت من به علمای امتم بر سایر انبیا افتخار می‌کنم. این‌قدر که از انبیای 
َ
سَائِرِ الْ

بنی‌اسرائیل نام برده شده، این‌ها همان فقها و علمای‌شان‌اند، حضرت امام قدس السره الشریف 
گوید: همان فقها، همان علمای ربانی، همان علمای مقلد دین از طرف انبیا را، انبیایی گفتند که به 
یک لحاظی؛ یعنی این‌ها پیام آن پیامبر را می‌رسانند و هم نبی عن النبی‌اند. مقلد از نبی را نبی گفتند، 

شده انبیاء.
در سورۀ یاسین می‌گوید که ما یک رسول سوم فرستادیم، حضرت عیسای مسیح به انطاکیه برای 
دعوت به خداپرستی دو نفر را فرستاد، این‌ها رفتند گفتند ما از جانب عیسای مسیح پیغمبر وقت شما 
را دعوت به خداپرستی می‌کنیم. این بت‌پرستی‌ها را رها کنید. این‌ها را گرفتند زندانش کردند. سوم 
شخص را قرآن می‌گوید وعززناه بثالث، رسولی که ما فرستادیم. فرستادۀ پیغمبر عیسی بود؛ اما به 
فرمان خدا بود، پس خدا فرستاد. پس همان مبعوث حضرت عیسی)ع( مبعوث الهی شد، شد پیغمبر 
و در آن‌جا به اضافۀ حضرت عیسی)ع( آن مرده را، آن سومی‌ را زنده کرد. این اولین بار وقتی که رفت 
پیش مردم انطاکیه، اول رفت در معبد آن‌ها و به بت‌خانه. خیلی از آن‌ها بیشتر به مراسم آن‌ها گرایش 
کرد، گفته بود عجب آدم خوبی است. این را گذاشتند خادم بت‌خانه. آن‌جا مدتی بود. آهسته‌آهسته 
پیش سلطان وقتی آمد، گفت شنیدم دو تا آقایی را زندانی کردی، این‌ها گناه‌شان چه بود؟ گفت این و 
آن. گفت حرف این‌ها چی است؟ گفت می‌گویند این بت‌پرستی‌ها را رها کنید و به خدای یکتا ایمان 
بیاورید و از جانب حضرت عیسی)ع( خبر آورده‌اند. این‌ها پیام رسالت را دارند. گفت شما نپرسیدید 
که دلیل این آقایان چیست؟ حالا بروید بیاورید ببینیم چه می‌گویند؟ چه دلیلی دارند؟ چرا این‌ها را 
ناحق می‌دانند؟ چرا به خدای یکتا دعوت می‌کنند؟ آن دو را آوردند. این‌ها با هم آشنا بودند. گفت دم 
نزنید. اظهار آشنایی نکنید، نقشه را بر هم می‌زنید. آورد و شما چه کاره هستید؟ ما رسولان حضرت 
عیسی هستیم. چه می‌خواهید؟ چه می‌گویید؟ دعوت به یکتاپرستی. چه دلیل دارید؟ مرده را زنده 
می‌کنیم. همان نزدیک‌ها بچۀ شاه مرده بود. گفت می‌توانی این ملک‌زاده را زنده کنی؟ آری می‌توانم. 
اجازه بدهید دو رکعت نماز بخوانم. همۀ این‌ها را کشانید در قبرستان. دو رکعت نماز خواند و دعا کرد 
و یک مرتبه دیدند سر از قبر بیرون آورد. آمد کنار، گفت ببینید، چه شد؟ گفت این‌جا گرفتار بودم، 
یک مرتبه یک آقایی آمد و دعایی کرد و بالأخره گفتند برخیز. ما آمدیم. گفت آقا را ببینیم می‌شناسی؟ 
گفت شاید. گفت می‌یابی در این جمعیت؟ آن دست روی آن کشید گفت همین آقا بود که دیدم من را 

آزاد کرد از آن مشکلات و گرفتاری‌ها.

1. شعیری، محمد بن محمد، جامع الأخبار )للشعيري(، ص 38.



278 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

بنی  انبیای  بسان جایگاه  و عدول  مجتهدین جامع‌الشرایط  و  فقهای شیعه  منزلت  و  جایگاه 
اسرائیل آن روز است؛ چرا که علمای ما، فقهای ما در این روز همان انبیا هستند. مقام این‌ها، مقام 
انبیا است، انبیایی که نه عنوان فقها، بلکه انبیای معصومین بودند. آن‌ها مقام برتر از علما دارند؛ لذا 
در روایات ما آمده است علماء امتی کانبیاء بنی اسرائیل. همین‌طور که در این روایت فرمود رسول 
گرامی‌ اسلام، من افتخار می‌کنم به علمای امتم و علمای امت من مانند انبیایند که قبل از من بوده‌اند. 
ازاین‌رو است که  آن‌هایند.  انبیا شریک‌اند و مثل  با  الله  الله، منزلت عند  الی  پس علما در قرب 
النظر الی وجه العالم عبادة، دستش بوسیدن، به رخش نگاه کردن عبادت است؛ به خاطر شریعت، 
چون محیی دین است، چون مروج شریعت است، چون مدافع از حقوق مظلومین است. جایگاه او 
جایگاه رسالت و نبوت است. این مقام مرتبه را پیش خدا دارد. الشفعاء یوم القیامة ثلاث، الانبیاء، 
ثم العلماء، ثم الشهداء. شفعاء سه طیف‌اند، اول انبیای معصومین، بعد علما از پیغمبرین، فقهای 
در عهد هر پیامبری، اصحاب‌شان، حواریون هر پیامبر فقهای‌شان، علمای‌شان بودند. از همان‌ها 
در خیلی موارد تعبیر به انبیا شده باشد. این است که علما این فضیلت را دارند، این مقام را دارند؛ اما 
کدام عالمی؟ عالم ربانی که پیغمبر به آن‌گونه علما افتخار می‌کند و این‌ها همان‌طوری که از مقام، از 
بُعد مقام صلاحیت در یک بحثی خواهیم گفت، این‌ها از نظر مقام قرب است. همان‌طور که به یک 
نبی از انبیا بنی‌اسرائیل، غذای آنان، فتوای ایشان، حکومت بر ملت‌شان، به آن‌ها تبعیض بود، به علما 

هم همین‌طور است. از بعد صلاحیت؛ اما اکنون از بُعد مقام قرب الی الله عز و جل.
برای ملت و مردم افغانستان علمای آنان، تا این لحظه و این ساعت به رحمت حق بوده‌اند. 
به اعتراف همۀ آن کسانی که ما برخورده‌ایم، از علما، از مبلغین، از اساتید، از کسانی که با ملت‌ها 
سروکار دارند، گفتند واقعاً ملت افغانستان، شیعیان افغانستان، محکم‌ترین، مخلص‌ترین شیعیان 
است. وقتی که عقاید این‌ها را به ائمۀ معصومین بنگرید، خیال نمی‌کنم که این‌ها واقعا عقیده به مردم 

برای این‌ها داشته باشند.
خاطره‌ای از زایر امام حسین)ع(

یادم نمی‌رود در کربلای معلا آن زمانی که زوار می‌آمدند، این‌ها را می‌دیدم، همین‌طور من سخنرانی 
می‌کردم، آقایان بودند. چه‌قدر می‌گریستند. از این دو چشمش خیال می‌کردی که مثل یک قطرات 
متصل حرکت می‌کند. یک مرحوم اسمش یادم رفته، آن‌وقت آن‌جا رفت، خودش به من نقل کرد که 
من خواستم دیگر برنگردم. من می‌خواهم کنار آقا ابی عبدالله امیرالمؤمنین علیه الصلاة و السلام باشم 

و با پیغمبر خاتم محشور شوم.
حق است اگر این بر علمای این مردم نه تنها فقهای‌شان، همان وعاظ همان علمای منطقه، همان 
روضه‌خوان‌های‌شان اگر بگوییم پیامبران وقت‌شان در میان مردم‌شان مخالفت نباید کرده باشد، ولو 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 279

این‌که یک کار پیامبرگونه کردند. من همین مرد را دیدم خودش برای من نقل کرد، وقتی پای منبر 
می‌نشست، عمامه داشت، عمامه‌اش را تا می‌کرد، چنان گریه می‌کرد، چنان نعره می‌زد، چنان ناله 
می‌کرد که هرگز باور نمی‌کنم که اگر بهترین فرزندش از دستش می‌رفت این‌طور از جگر سوخته ناله 
می‌کرد، باورم نمی‌آید. غوغایی بود. این چه عشقی است به آقا ابی عبد الله الحسین،‌ این چه شناختی 
است از فرزند زهرا، این چه عنایتی است به آقا ابی عبدالله. گفت دیگر نه نمی‌خواهم بر گردم. متوسل 
شدم به آقا امیرالمؤمنین فایده نکرد، به کربلا رفتم. گفتم دیگر من برنمی‌گردم فایده نکرد، به کاظمین 
رفتم، به امام معصوم آن‌جا متوسل شدم، به سامرا رفتم، به ائمۀ آن‌جا متوسل شدم فایده نکرد. از 
ائمه‌ای که معصومین در عراق بود، هر جا متوسل شدم، دیدم کسی پاسخ نمی‌دهد. لابد بچه‌ها زیاد 
دعا می‌کردند. زیاد تضرع می‌کردند. همان‌طوری که این آقا مرگش را از ائمۀ معصومین می‌خواست، 
آن‌ها زندگی‌ و برگشتنش را از ائمه می‌خواستند، منتها آن‌ها بیشتر. این وقتی به نجف آمد تصمیمش 
این شد که کنار قبر آقایش علی یا مولایش حسین دفن شود و برنگردد؛ اما بچه‌هایش بیشتر از او، از 
آن‌ها می‌خواستند. می‌گفت: دیدم کسی این‌جا اجابت نمی‌کند. شام رفته بود، از شام برگشت، گفت: 
‌وقتی خیلی زاری و ناله کردم، بی‌بی)س( را در خواب دیدم، مفصل صحبتش را یادم رفته، گفت من 
خوابیده بودم آمد. گفت خیلی ناراحت نباش. به مقصد می‌رسی. همان‌جا من یک روزی او را پای 
منبر دیدم، بعد از چند روزی سراغش را گرفتم، گفتم همین دو روز پیش از دنیا رفت. گفت ولی من 

به آن خوابی که دیدم از آقا، از بی‌بی من زینب)س( حاجتم را گرفتم.
این‌ها محصول دست همین علما، همین انبیای قوم، همین انبیای زمان، علما و حسینیانی‌اند 
که رفتند. این‌ها از جان و همه چیز می‌گذرند برای حفظ ملت‌ها، برای حفظ ایمان؛ چه ایمانی، چه 
اخلاصی، چه صفایی، چه وفایی. این است که آن ملت و مردم با ایمان است که مخلصینی از وعاظ، 
مخلصینی از علما، از دانشمندان میان خود دارند. این‌ها یک برکات و رحمت‌های الهی‌اند. روزی 
در کربلا مشرف شده بودم، یادم نیست روز جمعه‌ای بود یا پنجشنبه، چیزی دیدم که هرگز فراموش 
نکنم. ایام وداع این زایر محترم بود، دیدم صیحه می‌زد، گرفته سر را به ضریح تکیه داده، در شهادتی 
بود از آقایش ابی عبدالله چه می‌خواست، وقتی مرگش را می‌خواهد، من نمی‌دانم؛ اما صیحه گرفته 
بود چنان نعره می‌زد، هر چه آمده بودند، گفتند آقا زوار محترم چه می‌خواهی؟ هی آقا ابی عبدالله 

می‌گفت، هی حسین آقا می‌گفت. آقای من ابی عبدالله، قربانت شوم. 



وظایف اجتماعی نهاد مرجعیت
محمدعلی جویا1

مقدمه
آیت‌الله محقق خراسانی سخنور شهیر و کم‌نظیر خطۀ خراسان، در برهه‌ای از تاریخ در جهت ترویج 
مرجعیت آیت‌الله العظمی محقق کابلی تلاش خستگی‌ناپذیری از خود نشان داد. او با این‌که خود 
سزاوار این مقام بود از سر اخلاص و احساس وظیفه پای در رکاب مرجع دیگر حرکت نمود و تا 
آخرین لحظات عمر از زبان و نفوذ معنوی خود در جهت بسط و گسترش مرجعیتش مایه گذاشت. 
مرجعیت آیت‌الله محقق کابلی برای او اگر زیان دنیوی نداشت، قطعاً سودی نداشت؛ اما آن‌چه او را 
به این وادی کشاند احساس تعلق به قومی بود که هم در میان رقیبان مذهبی بار حقارت را بر دوش 
می‌کشیدند و هم در میان یاران باران ملامت را تحمل می‌کردند. محقق خراسانی مرجعیت را گامی 
در جهت احیای امر فراموش‌شدۀ اخوت دینی می‌دانست و به همین دلیل خود را وقف خدمت به این 
نهاد نمود؛ امّا نهادی که وی تا این حد در جهت تحقق و پا گرفتنش تلاش نمود، چه دستاوردی برای 
جامعۀ شیعه افغانستان داشت؟ پاسخ به این پرسش آسان نیست و بخشی از آن به عهدۀ تاریخ است، 
ما نیز در این فرصت اندک قصد ورود به این مقوله را نداریم. آن‌چه مایلم به صورت بسیار گذرا و 
سطحی به آن بپردازم، وجایب و الزامات اجتماعی‌اند که نهاد مرجعیت دینی شیعه بر‌اساس بنیادهای 
فقهی لزوماً باید در پی تحقق آن‌ها باشد. به عبارت دیگر، هدف این نوشته پاسخ به این پرسش است 
که متون و ادّلۀ فقهی که برای فقاهت به عنوان نهاد دینی مشروعیت و برای او شأن مرجعیت را ثابت 
می‌کنند، چه وظایف و وجایب اجتماعی را بر دوش او می‌گذارد. پاسخ به این پرسش اساسی است؛ 
زیرا از سویی به آسیب‌شناسی نهاد مرجعیت مربوط می‌شود و از سویی می‌تواند مسیر آینده این نهاد 

را مشخص کند.

1. این نوشته با شتاب و به تقاضای دو دوست گرامی جناب دکتر عبدالله جعفری و جناب آقای برهانی شهرستانی، در حالی 
به نگارش در آمد که کثرت اشتغالات فرصت هرگونه تحقیق را از حقیر سلب نموده بود. به همین دلیل ممکن است انتظار این 

دو دوست بی‌نهایت عزیز بر آورده نشده باشد.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 281

طرح بحث
موضوع این نوشته به عمد وظایف و اختیارات اجتماعی مرجعیت انتخاب گردید؛ زیرا مرجعیت 
به صورت سنّتی دسته‌ای از وظایف را انجام و خود را در قبال آن مسئول می‌شناسد؛ وظایفی چون 
برپایی نهادهای علمی، تربیت طلاب، پاسخگویی به احکام شرعی و شبهات اعتقادی متدینین، 
اعزام مبلغین به بلاد و قصبات و جمع‌آوری وجوهات شرعیه؛ اما پرسش این است که آیا وظایف نهاد 
مرجعیت در محورهای فوق خلاصه می‌شود و در قبال سایر شئون جامعه متدین، مثل بهداشت، 
دستگیری از نیازمندان، رفاه اجتماعی، آموزش و فرهنگ جامعه )به معنای عام کلمه( وظیفه‌ای 

ندارند؟
برای پاسخ به این پرسش باید در قدم نخست سراغ خاستگاه نهاد مرجعیت رفت و با بررسی لوازم 
آن خاستگاه به این پرسش‌ها پاسخ داد. نهاد مرجعیت شیعه، دنبالۀ نهاد امامت امامان معصوم تلقی 
می‌شود. به همین دلیل، برای واکاوی وظایف مرجعیت در گام نخست باید شئون و اختیارات امام 
معصوم)ع( را تبیین نمود. مذهب شیعه معتقد است که امام تمام شئون، اختیارات و وظایفی را که 
پیامبر)ص( داشت بر عهده دارد، جز آن‌چه که مربوط به دریافت وحی و تشریع است. بر این اساس، 

گفته‌اند، امام دارای وظایف و اختیاراتی است که می‌توان آن‌ها را در دو مقولۀ عمده دسته‌بندی کرد:
الف. وظایف و اختیارات علمی امام)ع(
موارد زیر را می‌توان ذیل این وظیفه عنوان نمود:

1. قضاوت و داوری در اختلافات مردم؛
2. راهنمایی و هدایت مردم در امور اعتقادی و مبارزه با شبهات دینی؛

3. بیان احکام و تکالیف مردم؛
4. راهنمایی معنوی و تبیین بهترین شیوه‌های ارتباط با عالم ملکوت و رسیدن به سعادت؛

5. حفظ دین از بدعت‌ها و انحرافات.
ب. وظایف و اختیارات اجتماعی امام)ع(

عمده‌ترین وظایف و اختیارات اجتماعی امام)ع( را می‌توان در موارد زیر خلاصه نمود:
1. تلاش برای برپایی جامعۀ توحیدی و عادلانه؛

2. مدیریت سیاسی، اقتصادی، نظامی و فرهنگی جامعه؛
3. اجرای قوانین شریعت، مثل اقامۀ حدود و تعزیرات، امر به معروف و نهی از منکر.

ادّله فراوانی در قرآن و سنّت وجود دارند که این وظایف و اختیارات را برای امام معصوم به عنوان 
جانشین پیامبر)ص( ثابت می‌کند و ما قصد ورود به آن‌ها را نداریم. چنان‌که پیشتر گفته شد، نهاد 



282 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مرجعیت در شیعه عمدتاً نسبت به وظایف و اختیارات علمی امامان معصوم وفادار بوده، در جهت 
تحقق آن‌ها تلاش نموده‌اند؛ اما وظایف دستۀ دوم آن‌گونه که باید مورد توجه قرار نگرفته است. باید 

دید این بی‌توجهی موجه است یا خیر؟
اختیارات و وظایف فقیه در زمان غیبت

دیدگاه اول: اختیارات امام معصوم
در باب اختیارات فقیه به صورت عمده دو دیدگاه در میان فقهای شیعه موجود است؛ دیدگاه نخست 
که از آن به ولایت مطلقۀ فقیه تعبیر می‌شود، معتقد است تمام اختیارات و وظایف امام، به استثنای آن 
دسته از وظایف و اختیارات که به جهت شخصی ایشان، مثل علم غیب و عصمت مربوط می‌شود، 
به فقیه جامع‌الشرایط منتقل گردیده است. این دیدگاه که تجلّی تام و تمام آن را می‌توان در دیدگاه 
مرحوم امام خمینی مشاهده نمود، معتقد است که فقیه نه تنها نایب علم امام)ع( می‌باشد، بلکه نایب 
او در تشکیل حکومت، ادارۀ شئون اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی نیز می‌باشد. بنابراین، ناگفته پیدا 
است که اگر نهاد مرجعیت شیعه ـ که در این دیدگاه به صورت فقیه حاکم تجلی می‌کندـ، در انجام 
وظایف اجتماعی امام کوتاهی نماید به وظیفۀ خود عمل نکرده است. این دیدگاه معتقد است که عمل 
کردن به بسیاری از وظایف اجتماعی امام مستلزم تشکیل حکومت و در اختیار گرفتن قدرت سیاسی 
می‌باشد. به همین دلیل اگر در برهه‌هایی از تاریخ فقها و مراجع به این وظایف عمل نکرده‌اند، دقیقاً 
به همین دلیل بوده است که ایشان از حاکمیت و قدرت به دور بوده عملًا امکان تحقق آن وظایف 

برای‌شان میسر نبوده است. سخن ما در این نوشته متوجه صاحبان این دیدگاه نیست.
دیدگاه دوم: اختیار در امور حسبیه

دستۀ دیگر از فقها معتقدند که ما دلیلی بر ولایت مطلقه فقیه نداریم، بلکه آن‌چه مسلم است تنها در 
سه حوزۀ فقها دارای اختیاراتی می‌باشد و آن سه حوزه عبارت اند از: 1. امور حسبیه، 2. قضا، 3. 
ادارۀ اموال متعلق به امام معصوم)ع(؛ یعنی خمس، انفال و زکات. ما در این نوشته لوازم این دیدگاه 

دوم را بررسی خواهیم نمود.
بر‌اساس نظریۀ دوم، فقها نواب عامّ امام زمان)عج( در زمان غیبت هستند؛ امّا این نیابت تنها به 
این دلیل است که ایشان واجد پاره‌ای از علم امام بوده و از احکام ائمه مطلع‌اند. از لوازم نیابت علمی 
می‌تواند این باشد که تنها در محدودۀ اموری که مربوط به علم امام می‌باشد، ایشان مسئول و پاسخ‌گو 
باشند و نسبت به سایر جهات مسئولیتی احساس نکنند. به همین دلیل، گفته می‌شود که مردم وظیفه 
دارند در حوادثی که رخ می‌دهند و احکام آن را نمی‌دانند به ایشان مراجعه کنند1 و فتوایی که ایشان 

هِ )طبرسی، احمد بن علی، الاحتجاج،  ةُ اللَّ نَا حُجَّ
َ
تِي عَلَيْكُمْ وَأ هُمْ حُجَّ ا الْحَوَادِثُ الْوَاقِعَةُ فَارْجِعُوا فِيهَا إِلَى رُوَاةِ حَدِيثِنَا فَإِنَّ مَّ

َ
1. وَأ



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 283
صادر می‌کنند، حجت بین ایشان و خداوند متعال بوده مردم حق ردّ آن را ندارند.1

لوازم اختیارات فقیه در امور حسبیه
امّا به نظر می‌رسد لوازم این نظریه آن‌گونه که باید، توضیح داده نشده است. در این نوشته سعی می‌شود 
این لوازم از دو طریق مورد کاوش قرار گیرد: نخست از راه تحقیق در ادّله‌ای که مقام نیابت عامه را 
به فقها تفویض می‌کنند. دوم از طریق کاوش در ادّله‌ای که امکاناتی مانند خمس را در اختیار فقیه 

قرار می‌دهد.
شیوۀ نخست: کاوش در ادّله نیابت عامه

فقها قائل به ولایت فقیه در امور حسبیه معتقدند که ما دلیلی بر ولایت فقیه نداریم، آن مقداری که 
دلیل داریم تنها دو امر: 

1. جواز تصرف ایشان در اموری که شارع راضی به ترک آن‌ها نیست )به شمول خمس(؛
2. نفوذ قضاوت و داوری ایشان در اختلافات.

مرحوم آقای خویی در این زمینه می‌فرماید: در بحث ولایت از کتاب مکاسب گفتیم که روایاتی 
که برای اثبات ولایت مطلقه فقیه به آن‌ها استدلال می‌شود، از نظر سند ناتمام و به لحاظ دلالت 
مخدوش‌اند، که تفصیل آن را باید در جای خودش مورد بحث قرار داد. بلی از روایات معتبر به دست 
می‌آید که فقیه در دو مورد ولایت دارد و آن دو عبارتند از فتوا و قضا؛ امّا ولایتش بر سایر موارد فاقد 

دلیل روایی است که به لحاظ دلالت و سند تمام باشد.2
امّا بر‌اساس وظیفۀ دوم گفته می‌شود که آن دسته از وظایف اجتماعی که بر عهدۀ قاضی است 
بر عهدۀ فقیه نیز می‌باشد و فقیه نسبت به آن‌ها ولایت دارد. وظایفی که قاضی به صورت مشخص 
بر عهده دارد، عبارت است از نصب قیم و ولی بر قاصران و افرادی که خود توانایی ادارۀ شئون 
خودشان را ندارند، نصب متولی بر اوقاف بدون متولی، حکم به رؤیت هلال، حل‌و‌فصل خصومت‌ها 

و نزاع‌های مردم و هر آن وظیفه‌ای که برای قاضی وجود دارد.
استدلالی که برای این مناصب اقامه می‌شود این است که هرچند ما ادّلۀ ولایت مطلقه فقیه را 
نمی‌پذیریم، ولی دست‌کم نسبت به شأن قضاوت فقیه تردیدی وجود ندارد و روایات بسیاری بر این 

مسأله دلالت دارند. مهمترین این روایات سه روایت زیرند:
دِ بْنِ عِیسَى عَنْ  دِ بْنِ الْحُسَینِ عَنْ مُحَمَّ دُ بْنُ یحْیى عَنْ مُحَمَّ 1. مقبوله عمر بن حنظله: مُحَمَّ

ج 2، ص 470(.
ه‏ )ابن ابی جمهور، محمد، عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية،  رْكِ بِاللَّ هِ فَهُوَ عَلَى حَدِّ الشِّ ادِّ عَلَى اللَّ ادُّ عَلَيْنَا كَالرَّ 1. وَالرَّ

ج‏4، ص 134(
2. خویی، ابو القاسم، موسوعة الإمام الخوئي، ج‌1، ص 356.



284 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

هِ)ع( عَنْ رَجُلَینِ  بَا عَبْدِ اللَّ
َ
لْتُ أ

َ
صَفْوَانَ بْنِ یحْیى عَنْ دَاوُدَ بْنِ الْحُصَینِ عَنْ عُمَرَ بْنِ حَنْظَلَةَ قَالَ سَأ

 یحِلُّ ذَلِک قَالَ 
َ
إِلَى الْقُضَاةِ أ لْطَانِ وَ وْ مِیرَاثٍ فَتَحَاکمَا إِلَى السُّ

َ
صْحَابِنَا بَینَهُمَا مُنَازَعَةٌ فِی دَینٍ أ

َ
مِنْ أ

إِنْ کانَ  خُذُ سُحْتاً وَ
ْ
مَا یأ اغُوتِ وَ مَا یحْکمُ لَهُ فَإِنَّ مَا تَحَاکمَ إِلَى الطَّ وْ بَاطِلٍ فَإِنَّ

َ
مَنْ تَحَاکمَ إِلَیهِمْ فِی حَقٍّ أ

نْ یتَحٰاکمُوا إِلَى 
َ
هُ تَعَالَى یرِیدُونَ أ نْ یکفَرَ بِهِ قَالَ اللَّ

َ
هُ أ مَرَ اللَّ

َ
اغُوتِ وَقَدْ أ خَذَهُ بِحُکمِ الطَّ

َ
هُ أ نَّ

َ
حَقّاً ثَابِتاً لِ

نْ قَدْ رَوَى  نْ یکفُرُوا بِهِ قُلْتُ فَکیفَ یصْنَعَانِ قَالَ ینْظُرَانِ إِلَى مَنْ کانَ مِنْکمْ مِمَّ
َ
مِرُوا أ

ُ
اغُوتِ وَقَدْ أ الطّٰ

ی قَدْ جَعَلْتُهُ عَلَیکمْ حَاکماً فَإِذَا  حْکامَنَا فَلْیرْضَوْا بِهِ حَکماً فَإِنِّ
َ
حَدِیثَنَا وَ نَظَرَ فِی حَلَلِنَا وَحَرَامِنَا وَعَرَفَ أ

هِ وَهُوَ عَلَى  ادُّ عَلَى اللَّ ادُّ عَلَینَا الرَّ هِ وَعَلَینَا رَدَّ وَالرَّ مَا اسْتَخَفَّ بِحُکمِ اللَّ حَکمَ بِحُکمِنَا فَلَمْ یقْبَلْهُ مِنْهُ فَإِنَّ
هِ.1 بِاللَّ رْک  الشِّ حَدِّ 

عمر بن حنظله می‌گوید: از امام صادق)ع( دربارۀ دو نفر از شیعیان که میان‌شان دربارۀ قرض و 
یا میراث نزاعی بود و برای حل نزاع به دستگاه قضایی مراجعه کرده بودند، سؤال کردم که آیا این کار 
جایز است؟ فرمود: هر که در مورد دعاوی حق و یا ناحق به آنان مراجعه کند، در حقیقت به طاغوت 
مراجعه کرده و هر چه را طبق حکم آنان بگیرد، به طور حرام می‌گیرد، هر چند چیزی را که دریافت 
می‌کند حق ثابت او باشد؛ زیرا آن طبق حکم و رأی طاغوت گرفته است، در حالی که خداوند دستور 
اغُوتِ وَقَدْ  نْ یتَحٰاکمُوا إِلَى الطّٰ

َ
داده نسبت به آن‌ها کافر شود. خدای تعالی می فرماید: تَعَالَى یرِیدُونَ أ

نْ یکفُرُوا بِهِ. پرسیدم پس چه باید بکنند، فرمود: باید نگاه کنند و ببینند از شما چه کسی است 
َ
مِرُوا أ

ُ
أ

که حدیث ما را روایت کرده و در حلال و حرام ما مطالعه نموده و صاحب‌نظر شده و احکام و قوانین 
ما را شناخته است. بایستی او را به عنوان قاضی و داور بپذیرید؛ زیرا من او را حاکم بر شما قرار 
داده‌ام. پس آنگاه که به حکم ما حکم نمود و از او نپذیرفتند بی‌گمان حکم خدا را سبک شمرده و به 
ما پشت کرده است و کسی که به ما پشت کند، به خداوند پشت کرده و این در حد شرک به خداوند 

است.
بِی 

َ
دٍ عَنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِی عَنْ أ ى بْنِ مُحَمَّ دٍ عَنْ مُعَلَّ 2. صحیحه ابی خدیجه: الْحُسَینُ بْنُ مُحَمَّ

هْلِ الْجَوْرِ وَ لَکنِ انْظُرُوا إِلَى رَجُلٍ 
َ
نْ یحَاکمَ بَعْضُکمْ بَعْضاً إِلَى أ

َ
هِ ع إِیاکمْ أ بُو عَبْدِ اللَّ

َ
خَدِیجَةَ قَالَ قَالَ لِی أ

ی قَدْ جَعَلْتُهُ قَاضِیاً فَتَحَاکمُوا إِلَیهِ.‌2 مِنْکمْ یعْلَمُ شَیئاً مِنْ قَضَائِنَا فَاجْعَلُوهُ بَینَکمْ فَإِنِّ
ابی خدیجه می‌گوید امام صادق)ع( به من فرمود: زنهار که یکی از شما )شیعیان( یکی از خودتان 
را نزد حاکم ستمگر به داوری ببرید، بلکه نگاه کنید به مردی از خودتان که چیزی از قضاوت‌های ما 
را می‌داند، او را بین خود قاضی انتخاب کنید که من او را بر شما قاضی انتخاب کردم. نزد او داوری 

کنید.

1. کلینی، محمد بن یعقوب، الكافي )ط - الإسلامية(، ج‌1، ص 67.
2. همان، ج‌7، ص ‌412.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 285

دِ بْنِ  دٍ عَنْ مُحَمَّ حْمَدَ بْنِ مُحَمَّ
َ
دُ بْنُ یحْیى عَنْ أ 3. صحیحه محمد بن اسماعیل بن بزیع: مُحَمَّ

مْرُهُ إِلَى قَاضِی الْکوفَةِ فَصَیرَ عَبْدَ الْحَمِیدِ الْقَیمَ 
َ
صْحَابِنَا وَ لَمْ یوصِ فَرُفِعَ أ

َ
إِسْمَاعِیلَ قَالَ مَاتَ رَجُلٌ مِنْ أ

رَادَ بَیعَ الْجَوَارِی 
َ
ا أ فَ وَرَثَةً صِغَاراً وَ مَتَاعاً وَ جَوَارِی فَبَاعَ عَبْدُ الْحَمِیدِ الْمَتَاعَ فَلَمَّ جُلُ خَلَّ بِمَالِهِ وَ کانَ الرَّ

هُنَّ فُرُوجٌ  نَّ
َ
مْرِ الْقَاضِی لِ

َ
ضَعُفَ قَلْبُهُ فِی بَیعِهِنَّ إِذْ لَمْ یکنِ الْمَیتُ صَیرَ إِلَیهِ الْوَصِیةَ وَ کانَ قِیامُهُ فِیهَا بِأ

فُ  حَدٍ وَ یخَلِّ
َ
صْحَابِنَا وَ لَ یوصِی إِلَى أ

َ
جُلُ مِنْ أ بِی جَعْفَرٍ ع وَ قُلْتُ لَهُ یمُوتُ الرَّ

َ
قَالَ فَذَکرْتُ ذَلِک لِ

هُنَّ فُرُوجٌ فَمَا  نَّ
َ
ا فَیضْعُفُ قَلْبُهُ لِ وْ قَالَ یقُومُ بِذَلِک رَجُلٌ مِنَّ

َ
ا لِیبِیعَهُنَّ أ جَوَارِی فَیقِیمُ الْقَاضِی رَجُلً مِنَّ

سَ‌.1
ْ
تَرَى فِی ذَلِک قَالَ فَقَالَ إِذَا کانَ الْقَیمُ بِهِ مِثْلَک وَ مِثْلَ عَبْدِ الْحَمِیدِ فَلَ بَأ

نکرد.  وصیت  کسی  به  و  مرد  شیعیان(  )از  ما  یاران  از  مردی  می‌گوید:  اسماعیل  بن  محمد 
مسأله‌اش را نزد قاضی کوفه بردند و او عبدالحمید را قیم بر مالش نصب نمود. آن مرد وارثان صغیر، 
نیز  را  را فروخت، چون خواست کنیزان  اموال  تعدادی کنیز داشت. عبدالحمید  اموال و  مقداری 
بفروشد، جرأت نکرد آنان را بفروشد؛ زیرا چون خود میت به او وصیت نکرده بود و او به امر قاضی 
به این کار مبادرت نموده بود و فروش کنیزان مسأله‌ای مربوط به فروج )عرض( بود. این داستان را 
برای امام باقر)ع( تعریف کردم و عرض کردم مردی از یاران ما می‌میرد و به کسی وصیت نمی‌کند و 
از خود کنیزانی را به ارث می‌گذارد. قاضی شخصی از ما را قیم نصب می‌کند تا کنیزان را بفروشد؛ اما 
جرأت نمی‌کند چون مسألۀ فروج است. امام باقر فرمود: اگر قیم شخصی مثل تو عبدالحمید باشد 

اشکالی ندارد.
به این سه روایت به دو صورت بر وظایف اجتماعی فقهای جامع‌الشرایط استدلال می‌شود:

الف. استدلال به اطلاق مقبولۀ عمر بن حنظله و صحیحۀ ابی خدیجه. تقریب استدلال به این 
صورت است که امام)ع( در این روایت فقها را به عنوان قاضی نصب نموده است و این نصب هم به 
گونه‌ای است که در مقابل قضات دستگاه جور بوده، مردم را از مراجعه به ایشان منع نموده است. 
به صورت طبیعی تمامی نیازمندی‌هایی را که مردم به قاضی دارند، باید امام به این اشخاص تفویض 
نموده باشد. از جمله این نیازمندی‌های تصدی اموری چون نصب قیم، نصب متولی و هر امر دیگری 

است که به قاضی مربوط می‌گردد.
ب. در صحیحه محمد بن اسماعیل بزیع امام صادق)ع( کار قضات مبنی بر نصب قیم را مورد 
تأیید قرار داده و این مسأله را جزء شئون قاضی به رسمیت شناخته است. طبیعی است که با نصب 

فقها به عنوان قاضی می‌توان گفت امام تمامی وظایف قاضی را برای فقها نیز قرار داده است.
مرحوم آقای خویی از کسانی است که اصولًا این مقدار از وظایف و اختیارات را نیز برای قاضی 
به رسمیت نمی‌شناسد. وی معتقد است که از این ادّله نمی‌توان این مقدار از وظایف اجتماعی را نیز 

1. همان، ج‌5، ص 209.



286 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

برای فقیه به دست آورد؛ زیرا به نظر ما قاضی بر خلاف تعریف رایج در کلمات بسیاری از فقها، 
ولایت بر حکم نیست، بلکه فصل خصومت است و خصومت نیز متفرع بر مراجعۀ خصمین نزد 
قاضی می‌باشد. بنابراین، اگر مترافعین نزد فقیه جامع‌الشرایط مراجعه نمودند و فقیه نسبت به واقعۀ 
مترافعه حکم صادر نمود، بر‌اساس نصب امام صادق)ع( حکم فقیه نسبت به آن مورد نافذ است، در 

غیر این صورت ولایتی برای فقیه نسبت به سایر وظایف قضات قابل استفاده نیست.
امّا این‌که در زمان امام صادق)ع( قضات کار نصب قیم، متولی و امثال این امور را نیز انجام 
می‌دادند و یا هنوز هم در کشورهای اسلامی این کار را انجام می‌دهند، کاملًا اتفاقی و احتمالًا به 
منظور سامان دادن امور است و الّا این‌گونه نیست که این امور جزء وظایف قاضی بما هو قاضی 
باشد. احتمالًا به دلیل این‌که قاضی نسبت به این امور اعرف است این کارها به او واگذار گردیده 

است و می‌تواند شخصی غیر از قاضی متصدی این امور گردد.
این‌که گفته شد، با این مقدار حوائج شیعیان مرتفع نمی‌گردد، چون بنابر فرض، ایشان از مراجعه 
به دستگاه‌های قضایی جور منع شده‌اند و از طرفی قضات وظیفه و اختیاری نسبت به این‌گونه امور 
ندارند، پاسخش آن است که لازم نیست قاضی حتماً بر این‌گونه امور ولایت داشته باشد تا بتواند 
انجام دهد، همین‌که مجاز به تصرف در این‌گونه امور باشد، ولو از باب حسبیه نیازمندی‌های مردم 

مرتفع می‌گردد.1
مرحوم آقای خویی در خاتمۀ این بحث استدلال دیگری را برای اثبات این دست وظایف برای 

فقیه مطرح می‌کند که می‌توان آن را به این صورت تقریر نمود:
برخی از امور در جامعه وجود دارد که به ناگزیر رخ خواهد داد، مثل این‌که شخصی می‌میرد و بر 
صغارش قیم نصب نکرده است، وصی هم ندارد و لازم است به منظور ادارۀ آن‌ها بخشی از اموال‌شان 
به فروش برسد، یا صغیره‌ای تزویج شود. در این‌گونه امور، از طرفی أئمۀ ما را از مراجعه به قضات 
جور منع کرده است، از طرفی معطل ماندن این امور مفاسدی دارد که شارع راضی به آن نیست، 
چون ممکن است موجب تفویت مال صغار یا هتک عرض ایشان شود، از طرفی، شخص خاصی هم 
متولی نیست. در این‌گونه موارد قدر متیقن آن است که شارع باید به فقیه جامع‌الشرایط ولایت داده 
باشد؛ زیرا احتمال این‌که با وجود فقیه به غیر فقیه ولایت داده باشد، عقلایی نیست. با این استدلال 

ثابت می‌شود که در عصر غیبت فقیه دست‌کم نسبت به این دسته از امور اجتماعی ولایت دارد. 
را  آن  نتیجۀ  استدلال  این  مقدمه  دو  پذیرش  علی‌رغم  که  است  این  می‌دهد  وی  که  پاسخی 
نمی‌پذیریم؛ می‌پذیریم که این امور حتمی الوقوع‌اند و گریزی از آن‌ها نیست و می‌پذیریم که قدر 
متیقن از کسانی که اجازۀ این کار را از سوی شارع دارند فقها جامع‌الشرایط‌اند؛ اما این‌که نتیجه این 

1. خویی، ابوالقاسم، موسوعة الإمام الخوئي، ج‌1، ص 359 ـ 359.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 287

کار ولایت باشد مورد پذیرش نیست؛ زیرا این امور با دخالت فقیه، نه به عنوان ولایت، بلکه از باب 
تصرف در امور حسبیه نیز مرتفع می‌شود.1

نقد و بررسی
چه استدلال فقها در اثبات ولایت برای فقیه در محدوده امور حسبیه را بپذیریم یا نپذیریم، به نظر 
می‌رسد که نصب فقها به عنوان قاضی دست‌کم ایشان را نسبت به وظایفی که به صورت طبیعی 
بر عهدۀ این مقام گذاشته می‌شود واجد مسئولیت می‌کند؛ زیرا امور حسبیه بنا‌ بر تعریف، اموری 
هستند که شارع راضی به تعطیلی آن‌ها نیست. به عبارت دیگر انجام آن از واجبات کفائیه است. در 
صورتی که به فقیه به عنوان قدر متیقن از کسانی که از جانب شارع اجازه داده شده است، اقدام به این 
کار نکند متخلف از واجب شرعی بوده گناهکار خواهد بود. به عبارت دیگر، درست است که فقیه 
نسبت به این امور ولایت ندارد، یعنی نمی‌تواند مثلًا اقدام به تغییر قیم بر صغار کند؛ اما در صورتی 
که این دست از امور در معرض تعطیل شدن باشد و فقیه نیز به این مسأله واقف باشد، مسألۀ دیگر 
یک انتخاب نیست، بلکه به تکلیفی برای او به عنوان کسی که قدر متیقن از موارد جواز است ایجاد 
می‌کند. این مسأله موجب می‌شود که فقها از طریق دستگاه وکالت یا به هر نحوی که مناسب باشد 
در سراسر بلاد اسلامی سازوکاری را برای رسیدگی به این امور بر زمین‌مانده بسنجند؛ امری که به نظر 

می‌رسد دستگاه مرجعیت شیعه در غالب موارد نسبت به آن غفلت نموده است.
شیوۀ دوم: کاوش در ادّله منابع مالی در اختیار نهاد مرجعیت

مهم‌ترین منبع مالی که امروزه در اختیار نهاد مرجعیت قرار دارد، خمس است که ثروتی هنگفتی را 
تشکیل می‌دهد. این ثروت می‌تواند مشکلات بسیاری را در جامعۀ اسلامی مرتفع نماید، به صورت 
متعارف در ادارۀ حوزه‌های علمیه، چاپ کتب مذهبی و در برخی موارد تأسیس نهادهای عام‌المنفعه 
مثل بیمارستان‌ها و مساجد هزینه می‌شوند. در اعصار متأخر پراکندگی نهادهای متولی خمس )تعدد 
مراجع( و آفت‌هایی که در هزینه کردن آن‌ها وجود دارند، موجب گردیده است که از این ثروت هنگفت 
آن‌گونه که باید استفاده صورت نگیرد. امروزه فقهای متعددی در جامعۀ شیعه به امر جمع‌آوری و 
هزینه کردن خمس مشغول‌اند، بدون این‌که اولویت‌بندی صورت گرفته موارد غیرلازم و غیرضروری 
از لیست هزینه‌ها حذف گردند. بنابراین، لازم است ادلۀ شرعی موارد مصرف خمس بررسی و به این 

سؤال پاسخ داده شود که بر‌اساس این ادله چه الزاماتی بر دوش نهاد مرجعیت قرار دارد.
نسبت به مصرف خمس دو مقام از بحث وجود دارد؛ نخست این‌که موارد مصرف خمس )یا 
مالکان خمس( چه کسانی هستند، دوم این‌که در عصر غیبت، خمس چگونه باید هزینه گردد و نقش 

مرجع تقلید در این میان چیست؟

1. همان، ص ‌359.



288 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نسبت به مقام اول از بحث سخن زیادی وجود ندارد؛ زیرا معمولًا گفته می‌شود که موارد مصرف 
خمس همان شش موردی است که در آیۀ غنیمت در قرآن )انفال 41( مطرح گردیده است. هرچند 
نسبت به این مسأله که آیا خمس ملک آن شش دسته است یا آن شش دسته موارد مصرف خمس‌اند، 

بحثی وجود دارد که از موضوع این نوشته خارج می‌باشد. 
عمدۀ سخن نسبت به مقام دوم بحث است که معرکه آرای فقها می‌باشد. در مجموع نه دیدگاه در 

این زمینه قابل ردیابی‌اند:
1. دسته‌ای از فقها معتقدند که اصولًا در عصر غیبت پرداخت خمس واجب نیست و أئمه)ع( 

خمس را برای شیعه حلال کرده‌اند.
2. برخی دیگر معتقدند که باید آن را دفن یا به دریا انداخت تا هنگام ظهور که گنج‌های عالم بر 

امام زمان ظاهر می‌شود، این اموال نیز به دست ایشان برسد.
3. دستۀ سوم معتقدند که باید تا هنگام مرگ در حفظ و نگهداری آن کوشید و در آن هنگام به 
وصی میت توصیه شود و همین‌طور هرکس هنگام مرگش رسید به وصی خودش وصیت نماید تا 
زمانی که امام)ع( ظهور نموده به دستش برسد. ظاهراً شیخ مفید در مقنعه،1 شیخ طوسی در نهایه،2 
ابی الصلاح حلبی در کافی،3 قاضی ابن براج در مهذب،4 ابن ادریس در سرائر5 و علامه حلی در نهایه 

و مختلف6 قائل به این دیدگاه بوده‌اند.
4. برخی دیگر معتقدند که نصف خمس )یعنی سهم خدا، رسول و ذوی القربی( تحلیل گردیده و 

نصف دیگر که سهم مساکین، ابن السبیل و یتامی باشد، باید پرداخت گردد.
5. برخی دیگر معتقدند که سهم امام )نصف خمس( حفظ و نصف دیگر به صاحبان‌شان پرداخت 

گردد.
6. قول ششم آن است که اصولًا همۀ خمس به سه صنف دیگر )یتامی، مساکین و ابناء سبیل( 

پرداخت گردد. این دیدگاه از آن محقق حلی در شرایع است.7
7. ابن حمزه در وسیله معتقد است که مصرف خمس نیازمندی‌های همۀ شیعیان است.8 محقق 
داماد دلیل این قول را صحیحه حماد می‌داند که در آن امام »وارث افراد بی‌وارث و متولی نفقه افرادی 

1. مفید، محمد بن محمد بن نعمان، المقنعة )للشيخ المفيد(، ص 286.
2. طوسی، محمد بن الحسن، النهاية في مجرد الفقه و الفتاوى، ص 201.

3. حلبی، تقی الدین، الكافي في الفقه، ص 173.
4. ابن براج، عبدالعزیز، المهذب )لابن البراج(، ج‌1، ص 181.

5. ابن ادریس حلی، محمد بن منصور، السرائر الحاوي لتحرير الفتاوى، ج‌1، ص 499.
6. حلی، حسن بن یوسف، مختلف الشيعة في أحكام الشريعة، ج‌3، ص 347.

7. حلی، جعفر بن حسن، شرائع الإسلام، ج 1، ص 182.
8. طوسی، محمد بن علی، الوسيلة إلى نيل الفضيلة، ص 137.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 289

بی‌سرپرست« دانسته شده است؛1 امّا از آن‌جایی که در روایات دیگر به شدت با این‌که مخالفین از 
حقوق ایشان مصرف کنند، مخالفت شده، معلوم می‌شود مقصودشان فقرای شیعه است.2

آقا رضا همدانی معتقدند که از جانب امام صدقه داده شود، چون مال  صاحب جواهر و   .8
مجهول المالک است و حکم مال مجهول المالک آن است که از جانب صاحبش صدقه داده شود.3
این است که خمس در هر جایی که احراز گردد امام)ع( راضی   9. دیدگاه مشهور متأخرین 
است مصرف گردد؛ اموری چون مصالح عامه، اموری که موجب تقویت دین و نشر معارف اسلامی 
می‌شود که مصداق بارز آن اداره امور مرتبط با حوزه‌های علمیه، علما و مبلغین می‌باشد. مرحوم 

خویی این دیدگاه را می‌پسندد.4
قول اخیر که مبنای عمل فقهای معاصر بوده به استناد آن تصرف در خمس را برای خودشان 
مجاز می‌دانند، خود نیازمند دو بحث تکمیلی است؛ نخست این‌که دلیل این قول چیست و دوم این‌که 

مراجع در این میان چه نقشی دارند؟
الف. دلیل قول مشهور

از سخن آقای خویی استفاده می‌شود که قول نهم نتیجۀ بطلان سایر اقوال است؛ زیرا بعد از این‌که 
سایر اقوال فاقد دلیل شناخته شدند، تنها وجهی که باقی می‌ماند این است که مالی که متعلق به 
امام)ع( است در وجهی مصرف گردد که اگر خود ایشان بودند در همان وجه مصرف می‌کردند؛ امّا بر 

این استدلال دست‌کم دو اشکال وارد گردیده است:
1. این استدلال مبتنی بر یک تصور اشتباه است و آن این‌که تصور شده است سهم ملک شخصی 
امام)ع( است و چون خودش حاضر نیست و امکان رساندن مال به دست او نیز وجود ندارد، بنابراین 
باید در جهتی مصرف گردد که قطع داریم راضی است، در حالی‌که همۀ خمس، به شمول سهم 
سادات و انفال و فیء، ملک شخصی امام)ع( نیست، بلکه ملک منصب امامت است که در واقع 
شخصیت حقوقی است. علاوه بر این‌که، بر فرض ملک شخص حقیقی امام)ع( باشد مورد مصرف 

آن از سوی شارع معین گردیده و باید در امور عمومی مصرف گردد.
این اشکال مبنایی است، به این معنا که ممکن است فقیهی این دیدگاه را نپذیرد و بگوید خمس 
ملک شخص امام است و نحوۀ مصرف آن نیز در اختیار او می‌باشد، ولی اگر کسی این مبنا را بپذیرد، 
تصدی فقیه نسبت به مصرف خمس در زمان غیبت با مشکل خاصی مواجه نخواهد بود؛ زیرا فقیه 
یا نایب امام در جمیع امور است یا دست‌کم نایب امام در نحوۀ مصرف خمس می‌باشد؛ زیرا بنابر 

1. کلینی، محمد بن یعقوب، الكافي )ط - الإسلامية(، ج‌1، ص 542.
2. محقق داماد، محمد، كتاب الخمس )للمحقق الداماد(، ص ‌435.

3. نجفی، محمدحسن، جواهر الكلام، ج 16، ص 177.
4. خویی، ابو القاسم، المستند فی شرح العروة الوثقى، الخمس، ص 326.



290 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

فرض، مصرف خمس، اعم از این‌که ملک عنوان امام باشد یا ملک شخص او که موارد مصرفش از 
سوی شرع تعیین گردیده است، باید بر اساس نظر فقیه که ناظر عرصۀ خدمات عمومی است صورت 

گیرد.1
2. محقق داماد اشکال دیگری را بر این دیدگاه مطرح کرده‌اند و آن این‌که اصولًا رسیدن به نظر 
امام کار سهل و آسانی نیست؛ زیرا هرچند به تواتر ثابت شده که ایشان دیگران را بر خودشان مقدم 
می‌داشتند، با این‌که خودشان در تنگنا بودند؛ اما رفتارهای ایشان در عرصه‌های مختلف متفاوت 
بوده است. به عنوان مثال گاه نسبت به خویشان خود سخت می‌گرفتند؛ اما به دیگران مبالغ هنگفتی 
پرداخت می‌کردند، به گونه‌ای که اگر نبود عصمت‌شان ممکن بود بر ایشان اعتراض شده متهم به 
اغراض نفسانیه شوند. در برخی موارد مشاهده شده که مال بسیار زیادی را به برخی از افراد اعطا 
می‌کردند، به گونه‌ای که اگر در اختیار شخص دیگری بود، بین او و دیگران به مساوات رفتار می‌نمود. 
علاوه بر این‌ها، دیدگاه افراد نسبت به مصالح و مفاسدی که موجب قطع به رضا می‌شود مختلف 
گاه تأثیر می‌گذارد. مثلًا ممکن  است. گاه اغراض شخصی نیز در ذهنیت آدم‌ها به صورت ناخودآ
است دادن مال به اقارب یک شخص به نظر او موجب رضایت امام باشد، در حالی‌که دیگری آن را 

موجب رضایت نمی‌داند. با وجود این جهات مختلف چگونه می‌توان قطع به رضا پیدا کرد؟2
امام خمینی نیز این اشکال را مطرح کرده می‌فرماید:

»چگونه ممکن است انسان قطع به این کار پیدا کند؟ آیا احتمال نمی‌دهد که صرف خمس در 
بعضی جهات، مثل ردّ کتب ضالّه‌ای که موجب انحراف مسلمین به‌ویژه جوانان می‌شود، دفاع از 
حوزۀ اسلام و امثال این امور که از آن‌ها بی‌خبریم، به نظر شریف امام ارجح باشد؟ بنابراین، ادعای 
قطع خالی از گزافه‌گویی نیست. علاوه بر این‌که حتی اگر قطع هم حاصل شود، قطع هر شخص 

برای خودش حجت است و قطع فقیه برای پرداخت‌کنندۀ خمس فایده‌ای ندارد.3
از مجموع این اختلاف نظرها استفاده می‌شود که مورد مصرف خمس، دست‌کم در عصر غیبت، 
امری از پیش تعیین‌شده نیست و می‌توان خمس را در غیرجهاتی که امروزه مرسوم گردیده‌اند، نیز 

مصرف نمود.
ب. نقش مراجع در مصرف خمس

بر اساس مسلک مشهور فقها که خمس را ملک شخص امام)ع( می‌دانند این پرسش مطرح می‌شود 
که اذن فقیه چه نقشی در مصرف خمس دارد؟ در پاسخ به این پرسش برخی از فقها کاملًا دخالت اذن 

1. هاشمی، محمود، كتاب الخمس )للشاهرودي(، ج‌2، ص 441.
2. محقق داماد، محمد، كتاب الخمس )للمحقق الداماد(، ص 430.
3. خمینی، روح الله، كتاب البيع )للإمام الخميني(، ج ‌2، ص 655.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 291

فقیه در مصرف خمس را نفی کرده و گفته‌اند دلیلی بر این مطلب وجود ندارد. محقق داماد این قول 
را به صاحب حدائق نسبت داده است.1

برخی دیگر از فقها اذن فقیه، بلکه مباشرت فقیه در مصرف خمس را شرط دانسته و برای آن به 
ادّلۀ زیر تمسک کرده‌اند:

1. چون فقیه داناتر به موارد مصرف آن است.
آیت‌الله هاشمی شاهرودی بر این نظریه اشکال گرفته است که اگر مقصود این باشد فقیه به موارد 
مصرف خمس داناتر است، درست است؛ اما از آن اشتراط اذن به دست نمی‌آید؛ زیرا مثلًا فقیه نظرش 
این باشد که خمس را در خصوص اصناف ششگانه باید مصرف کنند، یا باید در خصوص فقرای 
مؤمنین مصرف شود، مثل سایر فتاوای فقیه، عمل به آن به خود مکلف واگذار می‌شود و مصرف آن 
در اختیار فقیه است و نه محتاج اذن فقیه می‌باشد؛ امّا اگر مقصود این باشد که فقیه به مصادیق داناتر 

است، مثلًا فقرا مؤمنین را بهتر می‌شناسد، چنین چیزی بدون دلیل است.2
2. فقیه به ذوق امام بیشتر دانا است، چون با روایات و احکام امام بیشتر سروکار دارد و در نتیجه 

ذوق امام را بهتر می‌شناسد.
اشکال این دلیل نیز گذشت که رفتارهای ائمه)ع( تا آن‌جا متنوع است که دست یافتن به یک 

ضابطه مشخص از مجموع آن‌ها دشوار می‌باشد.
3. برخی از فقها گفته‌اند، از آن‌جا که مال متعلق به امام)ع( است باید به قدر متیقن از موارد 
جواز تصرف در آن اکتفا نمود و در این راستا هر چیزی که احتمال دخل آن در رضایت امام)ع( وجود 
داشته باشد، باید مراعات گردد. به همین دلیل، باید قطع پیدا کنیم که امام نسبت به مصرف خمس در 
موردی رضایت دارد؛ اما این کافی نیست؛ زیرا ما احتمال می‌دهیم که علاوه بر آن اذن فقیه نیز در آن 
دخالت داشته باشد. به همین دلیل مصرف خمس باید با اذن فقیه صورت گیرد. این استدلالی است 

که آقای خویی آن را می‌پسندد.3
امّا اشکالی که آقای شاهرودی بر آن دارد این است که اگر رعایت جمیع اموری که احتمال 
دخالتش می‌رود لازم باشد، علاوه بر اذن فقیه امور دیگری نیز وجود دارد که احتمال دخالت‌شان 
گاهی فقیه از  وجود داشته، بنابراین، باید رعایت گردد. اموری چون مرجعیت فقیه، اعلمیت فقیه، آ
امور اجتماعی و سیاسی، شایستگی فقیه برای اداره و مسائل از این قبیل. بنابراین، باید همۀ این 

جوانب در مصرف خمس رعایت گردد.
مجموعۀ این نظریات این نکته را نیز روشن می‌کند که نفس دخالت فقیه در مصرف خمس نیز امر 

1. محقق داماد، محمد، كتاب الخمس )للمحقق الداماد(، ص 441.
2. هاشمی، محمود، كتاب الخمس )للشاهرودي(، ج‌2، ص ‌443.

3. خویی، ابو القاسم، المستند في شرح العروة الوثقى، الخمس، ص 327.



292 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مورد اتفاق نبوده از دلیل روشنی نیز متابعت نمی‌کند. دست‌کم اگر هم دخالت فقیه را به یکی از ادّلۀ 
فوق بپذیریم، نمی‌توان پذیرفت که فقیه در مصرف خمس از جانب امام اختیار تام دارد. این احتمال 
به جد مطرح است که لازم است فقیه در مصرف خمس با افراد کارشناس، خبره و کارآزموده در 
عرصه‌های مختلف مشورت نماید. حداقل تصرف در خمس بدون رعایت این مسائل خلاف احتیاط 
است و آن‌چه امروزه مشاهده می‌شود که بخشی از خمس در مصارف غیرلازم به مصرف می‌رسد، 

نتیجۀ عدم رعایت این نکته است.
از مجموع این دیدگاه‌ها و آرایی که در باب مصرف خمس و کیفیت دخالت دیدگاه فقیه مطرح 
گردید، این نکته به دست می‌آید که مصرف خمس از مسائل نظری شدیداً اختلافی است و دلیل 
قاطعی بر مصرف خمس در آن‌چه که امروزه به عنوان مصرف در حوزه‌های علمیه رایج شده است 

ندارد. وجود 
اگر این نتیجه‌گیری درست باشد، می‌توان گفت از قبال موارد مصرف خمس می‌توان وظایف 
مهمی‌ را برای فقیه مرجع به عنوان نایب امام زمان)ع( تعریف و بر اساس آن به نقد وضعیت موجود 
پرداخت. شاید بتوان گفت مهمترین وظایفی که برای مرجعیت از قبل تولی بر خمس، بر فرض قبول 

تولی، قابل تعریف است موارد زیر می‌باشد:
1. ایجاد نهادهای دائمی برای رسیدگی به وضعیت معیشتی فقرای شیعه؛

2. ایجاد تأسیسات عام المنفعه‌ای که شیعیان از آن‌ها استفاده می‌کنند؛
3. ایجاد نهادهای آموزشی که در جهت تعلیم نسل آموزش‌دیدۀ شیعه در جهان امروز مفید باشند 

و بتوانند آن‌ها را برای زندگی در دنیای معاصر مجهز نمایند؛
4. کمک به بسط معارف اهل بیت)ع( از طریق ایجاد کتابخانه‌ها، چاپ کتب، توزیع کتاب در 

میان محصلان شیعه، ایجاد مدارس دینی، اعزام مبلغین و...
با توجه به آن‌چه گفته شد به نظر می‌رسد که مصرف خمس در عصر حاضر از مشکلات عدیده‌ای 
رنج می‌برد. نخست این‌که تعدد مراجع باعث گردیده در مصرف خمس پراکندگی رخ داده عملًا آن 
کارآیی را که خمس به عنوان یک منبع درآمد عظیم برای شیعه داشته باشد، ندارد. ثانیاً در موارد 
بلکه  امام مشکوک است،  تنها رضایت  نه  که  بسیاری اصولًا خمس در مواردی مصرف می‌شود 

آفت‌های اجتماعی فراوانی را به همراه دارد.
نتیجه‌گیری

مرجعیت شیعه تا کنون به عنوان نایب علمی امام تعریف و برای آن کارکردهای مشخصی نیز لحاظ 
گردیده است. در حالی‌که نیابت از امام اگر به معنای مطلق آن را هم نپذیریم و تنها بر مبنای ولایت بر 
امور حسبیه بپذیریم نیز مسلتزم وظایف گسترده اجتماعی می‌باشد که امروزه جز به صورت حاشیه‌ای 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 293

و همراه با آفت‌های فراوان مورد توجه قرار نمی‌گیرد. ازاین‌رو، لازم است شئون اجتماعی مرجعیت 
شیعه یکبار دیگر مورد بازخوانی قرار گرفته در کارکرد نهاد مرجعیت تجدید نظر اساسی صورت گیرد. 
این شئون اگر در همان محدوده‌ای که فقها تا کنون در آن اختلاف نظر ندارند، یعنی قضاوت و تصرف 
در خمس، در نظر گرفته شود، بازهم طیف گسترده‌ای از وظایف و اختیارات را برای فقیه مرجع ثابت 

می‌کند. اهمال نسبت به این وظایف نهاد مرجعیت را با پرسش مشروعیت مواجه می‌سازد.
فهرست منابع

احسایى، ابن ابى جمهور، محمد بن على، ‌عوالی اللئالی العزیزیة‌، قم: دار سید الشهداء للنشر‌، اول، 
1405 ه‍ ق‌.

امام خمینى، سید روح اللّٰه )م 1409هـق(، کتاب البیع‌، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینى، 
اول، 1421ه‍ ق.‌

اول،  المؤمنین،  امیر  امام  کتابخانه  اصفهان:  الفقه‌،  فی  )م 447هـق(، ‌الکافی  الدین  تقى  حلبى، 
ق.‌ 1403ه‍ 

دفتر  قم:  الفتاو‌ى،  لتحریر  الحاوی  )م 598هـق(، ‌السرائر  منصور  بن  ادریس، محمد  ابن  حلّى، 
ق‌. 1410ه‍  دوم،  اسلامی،  انتشارات 

حلّى، علامه، حسن بن یوسف )م726هـق(، ‌مختلف الشیعة فی أحکام الشریعة‌، قم: دفتر انتشارات 
اسلامى، دوم، 1413ه‍.ق‌.

الحرام‌، قم:  و  الحلال  بن حسن )م 676هـ.ق(، ‌شرائع الإسلام فی مسائل  حلّى، محقق، جعفر 
1408ه‍.ق.‌ دوم،  اسماعیلیان‌،  مؤسسه 

الإمام  آثار  إحیاء  مؤسسه  قم:  الخوئی‌،  الإمام  موسوعة  1413ه‌ـ.ق(،  )م  ابوالقاسم  سید  خویى، 
1418ه‍.ق‌. اول،  الخوئی، 

نشر  مشهد:  )للطبرسی(،  اللجاج  أهل  على  588هـق(، ‏الإحتجاج  )م  على  بن  احمد  طبرسى، 
1403هـ.ق. اول،  مرتض‏ى، 

طرابلسی، قاضی ابن براج، عبد العزیز )م 481هـ.ق(، ‌المهذب‌، قم: دفتر انتشارات اسلامى، اول، 
1406 ه‍.ق.‌

الکتاب  دار  بیروت:  الفتاو‌ى،  و  الفقه  )م 460هـ.ق(، ‌النهایة فی مجرد  بن حسن  طوسى، محمد 
ه‍.ق‌.  1400 دوم،  العربی‌، 

الله مرعشى  آیة  الفضیلة‌، قم: کتابخانه  نیل  إلى  الوسیلة  طوسى، محمد بن على )م 566هـ.ق(، 
1408ه‍.ق.‌ اول،  نجفى، 

کلینى، محمد بن یعقوب‌ )م 329هـ.ق(، الکافی )ط- الإسلامیة(، تهران: دار الکتب الإسلامیة‌، 



294 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

1407ه‍.ق.‌ چهارم، 
محقق داماد، سید محمد )م 1388هـ.ق(، ‌کتاب الخمس‌، تقریر عبدالله جوادی آملی، قم: اسراء، 

اول، 1418ه‍.ق‌.
مفید، محمّد بن محمد بن نعمان )م413هـ.ق(، ‌المقنعة‌، قم: کنگره جهانى هزاره شیخ مفید، اول، 

1413 ه‍.ق‌.
نجفى، محمدحسن )م 1266هـ.ق(، ‌جواهر الکلام فی شرح شرائع الإسلام‌، بیروت: دار إحیاء التراث 

العربی‌، هفتم، 1404ه‍.ق‌.
هاشمى شاهرودى، سید محمود، ‌کتاب الخمس‌، قم: مؤسسه دائرة المعارف فقه اسلامى بر مذهب 

اهل بیت، دوم، 1425ه‍.ق.‌



 نگاهی به آرای فلسفی 
آیت‏الله محقق خراسانی

حسن‏رضا فهیمی
چکیده

شاید برهه‏ای از تاریخ را نتوان یافت که بشر فاقد تأملات عقلانی باشد، سؤال‏های بنیادین، همواره 
در بستر تفکر عقلانی زاییده شده و به بالندگی رسیده‏اند. از‌این‌رو، فیلسوفان و متکلمان عالم به 
تنوع علوم  امر، موجب  این  پرداخته‏اند که  برای آن‏ها  یافتن پاسخی  این پرسش‏ها و  تئوریزه کردن 
عقلی و شاخه‏های معرفتی گردیده است، فکر فلسفی توسط یونانیان جوانه زد و توسط فیلسوفان 
اندیشه‏های بزرگ معرفتی توسط خراسانیان  بارور شد، در شرق عالم و سرزمین اسلامی  متأخر 
چون فارابی و ابن‌سینا و در قالب گرایش‏هایی عرفانی توسط جامی و مولانا بازپروری و به جهانیان 
عرضه و به تأملات فکری و فلسفی شکوفایی بخشید. در این مختصر، به بررسی اندیشه‏های فلسفی 
یکی از فیلسوفان متأخر آیت‏الله محقق خراسانی پرداخته شده که در سه ساحت معرفت‌شناختی، 

زبان‌شناختی و وجود‌شناختی به خوانش گرفته شده است.
کلیدواژه: معرفت‌شناسی، وجود‌شناسی، زبان‌شناسی، فلسفه، محقق خراسانی.

مقدمه
سؤالات بنیادینی چون »از کجا آمده‏ام«؟ »چرا آمده‏ام«؟ و »به کجا خواهم رفت«؟ شالودۀ فکر و 
تأملات عقلانی بشر را تشکیل می‏دهند. عقل این همزاد و رفیق دیرینۀ انسان همواره این سؤال‏ها 
را جلو چشم آدمیان گذاشته است که حدود معرفت بشر تا کجاها گسترده است، چه‌قدر می‏توان 
به عقل و تأملات آن تکیه کرد و خطاهای او را با چه معیاری باید سنجید؟ چه چیزهایی را عقل 
می‏تواند »خوب« تلقی کند و چه چیزهایی را »مذموم« و ناپسند؟ تا چه حد »بایسته‏های« او شایسته 
و »نبایست‏های« او ناشایست است؟ خیر و سعادت چیست و با چه روشی می‏توان به آن دست 
یافت؟ هستی چیست و روابط انسان با آن چگونه قابل تنظیم است و این ارتباط از چه نوع ارتباطی 



296 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

است؟ رابطۀ او با خود و با جامعه و طبیعت چگونه است و راز آن ‏را چگونه باید کشف کرد و نقش 
انسان در این فرایند چگونه باید تعریف گردد؟ برایند عالم چگونه خواهد بود و آیا راهی به سمت 
رهایی وجود دارد؟ سؤالات و مسائلی که بخشی از تأملات و دغدغه‏های عقلانی بشر را تشکیل 
می‏دهند. فیلسوفان عالم کوشیده‏اند راز این »معما« را با سرانگشت »حکمت« بگشایند که حاصل 

این تلاش‏ها، ظهور نحله‏های فکری و فلسفی در جهانِ رازآلود بوده است. 
نقش خراسانیان در علوم عقلی از ابتدا پررنگ بود، ظهور فارابی در ماوراءالنهر و سپس غول قهار 
دنیای اندیشه مشاء، ابن‌سینای بلخی شریعه تأملات عقلانی را در زمین بکر دنیای اسلامی جاری 
ساخت؛ به گونه‏ای که به سرعت از مأمن خویش فراتر رفت و به گفتمان فکری غالب در جهان 
غرب تبدیل شد و تا قرون وسطی بر آن حکومت می‏کرد. مولوی و جامی با گرایش عرفانی دریچۀ 
دیگری را به رخ عالمیان گشود و نجواهای عاشقانه خواجه عبدالله انصاری به روح زنگارگرفتۀ 
انسانی، لطافت دیگری بخشید. مجال زیادی برای بررسی تطور علوم عقلی توسط خراسانیان نیست 
تا اندیشه‏های ناب بزرگانی که هنوز مهجور افتاده‏اند، غبار‌روبی گردند و به جهانیان معرفی شوند؛ اما 
لطفی خواهد داشت تا نگاهی بیندازیم به اندیشه‏های فلسفی و معرفتی یکی از فرزانگان خراسانی که 

هم‌چنان از درد مهجوریت رنج می‏برد.
 آیت‏الله شیخ محمدعیسی قاسمی دانش‌آموختۀ حوزۀ علمیۀ نجف بود، جامعیت او در علوم 
عقلی و نقلی از او چهرۀ شناخته‌شده‏ای ساخته بود که به او لقب محقق خراسانی را دادند؛ خطیب 
کم‌نظیر، نویسندۀ چیره‌دست و فقیه ژرف‌نگری که در زمینه‏های متعدد آثار و برکاتی زیادی از خود 
برجا گذاشته است. وی حدود 23 جلد کتاب در موضوعات متعدد نوشت و کرسی خطابه و منبر 
را تا آخر عمر رها نکرد و شاگردان زیادی در رشته‏های مختلف چه در عراق و چه در ایران تربیت و 
به جامعۀ علمی تحویل داد. بررسی اندیشه‏های او در زمینه‏های مختلف یکی از رسالت‏های بزرگ 
اهل قلم معاصر است و ما در این مختصر، تنها سیری در تأملات عقلانی ایشان خواهیم داشت که به 
صورت کتاب یا درس گفتار‏ها جامۀ عمل پوشیده‌اند. آرای فلسفی محقق خراسانی را می‏توان در سه 

ساحت معرفت‌شناختی، زبان‌شناختی و وجود‌شناختی به خوانش گرفت.
1. دیدگاه معرفت‌شناختی محقق خراسانی

معرفت‌شناسی یا همان علم‌المعرفه از دیرباز در میان فیلسوفان مورد توجه قرار گرفته است و معنای 
آن محتوای این پرسش است که شناخت انسان از واقعیت تا چه حد قابل اعتماد است؟ زمانی که 
تأملاتی عقلانی در سرزمین یونان جوانه می‏زد، دو دیدگاه مخالف در صحنه ظاهر گردید. گورگیاس 
یونانی معتقد بود »هیچ چیز موجود نیست و اگر موجود بود نمی‏توانستیم بدان معرفت یابیم و فرضا 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 297

که معرفتش برای ما حاصل می‏شد، تعبیر آن معرفت برای فهم دیگری میسر نمی‏گردید.1« و نیز 
واقع حقیقتی  انسان است« و »در  بود که »میزان همه چیز  باور  این  بر  پروتاغورس سوفسطایی 
نیست.2« در قرون اخیر که شکاکانی چون پیرهون معتقد بود »انسان برای کسب علم و یقین به 
معلومات خود میزان و مأخذ صحیحی ندارد و در هیچ امری نباید رأی جزمی و حکم قطعی اظهار 
کرد و همه چیز را با تردید و شبهه باید تلقی نمود.3«  همه به نوعی از ناتوانی معرفت انسان حکایت 
می‏کرد. البته این تمام حکایت نبود؛ بلکه در مقابل آن، دیدگاه دیگری به میدان آمد و معتقد بود 
که شناخت هم ممکن است و هم مطلوب. سقراط و پیروان او چنین می‌اندیشیدند و اهل تردید 
را به شدت نکوهش می‏کردند. در جهان جدید غرب، معرفت‌شناسی با تشکیکات هیوم و کانت 
هم بارور شد و هم هزینه‏های بزرگی را پرداخت. در جهان اسلامی فیلسوفان و منطقیون مسلمان 
در بحث تصورات و تصدیقات، وجود ذهنی، علم خداوند، علم حضوری و حصولی و... به این 
مهم پرداخته‏اند. آیت‏الله محقق خراسانی از اندیشمندانی است که در این ساحت، نظریاتی ابراز 
داشته است، ایشان در توضیح عبارت معروف »العلم هو الصورة الحاصله من الشیء عند العقل« 
معتقد است »بحث از معرفت، ]بحث[ دامنه‌داری است و در این‌جا مجالی برای وارد شدن در همۀ 
زمینه‏های آن نیست؛ اما از باب این‌که »کل مالا یدرک کله لا یترک کله«، به برخی جهات آن اشاره 

خواهیم کرد.4«  سپس ایشان از چند زاویه به این مهم نگریسته است که عبارت‏اند از:
الف. تقسیمات عامه معرفت

محقق خراسانی معتقد است یکی از جهاتی که می‏توان در مسألۀ معرفت بدان اشاره کرد، تقسیم 
معرفت به حضوری و حصولی است. هر چند این تقسیم در میان فیلسوفان امری شناخته‌شده است؛ 
اما آقای خراسانی نگاهی خاصی به آن انداخته است. ایشان در آغاز، به تعریف توأم با تقسیم اشاره و 

سپس به بیان دیدگاه‏ها پرداخته است.
ب. تعریف معرفت

یا با وجود عینی و  گاهی را بیان می‏کند؛ به این معنا که »شئ  ایشان نخست تعریف معروف از آ
خارجی خویش نزد عالم حاضر است یا به واسطۀ صورت خویش که حاکی از آن وجود خارجی 
است. گونۀ اول را علم حضوری می‏نامد؛ چون شئ نزد عالم بذاته و بعینه حاضر است. علم خداوند 
به معلوماتش، علم مجردات به ذات‏شان و علم انسان به نفس خویش از این قبیل‏اند. نوع دوم را علم 

1. حنا الفاخوری و خلیل الجر، تاریخ فلسفه در جهان اسلام، مترجم عبدالحمید آیتی، ص 44.
2. فروغی، محمد‏علی، سیر حکمت در اروپا، ج 1، ص 23.

3. همان، ص 69.
4. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 1، ص 77.



298 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حصولی نامیده‏ است، مانند شناخت انسان نسبت به اشیایی که خارج از سپهر نفس اوست، مانند 
علم او به سایر موجوات عینی و واقعی.1« ایشان بعد از این تعریف‌ گذرا، به بیان دیدگاه‏ها در این زمینه 

پرداخته است.
ج. سه دیدگاه دربارۀ حقیقت معرفت

محقق خراسانی معتقد است، اهل نظر در مورد حقیقت معرفت دوم، علم حصولی، اختلاف کرده‏اند؛ 
لذا سه گونه گرایش، نسبت به چگونگی علم حصولی وجود دارد و از آن‌جا که طبق تقسیم‌بندی 
معروف که اشیا را در یکی از مقولات ده‏گانه قرار می‏دادند، برخی آن را از مقولۀ کیف دانسته و به 
»صورت حاصل از شی در نزد عقل« تعریف کرده‏اند و برخی آن را به »حصول صورت شی در عقل« 
جا داده‏اند و از مقولۀ اضافه تلقی کرده‏اند و در نهایت، برخی آن را به »قبول نفس، صورت شی 
را« تعریف و آن را از مقولۀ پذیرش نفسانی )انفعال( خوانده‏اند.2 سه دیدگاهی که ایشان به بیان آن 
پرداخته است، عمدتاً در آثار فیلسوفان با تعبیرات متفاوت بیان شده است. چنان‌که در نوشتۀ یکی از 
متأخرین در مورد تقسیم علم به معنای اعتقاد و قضیۀ منطقی به کیف نفسانی بودن علم چنین اشاره 
شده است: »علم به معنای اعتقاد جزمی در مقابل ظن و شک، مانند آن‏ها از حالات و کیفیات 
نفسانی است و مثل سایر اقسام کیف نفسانی مجرد از ماده می‏باشد.3« آقای مصباح در مورد علم به 
معنای قضیۀ منطقی معتقد است »حکمی که قوام قضیه به آن است و به وسیلۀ آن قضیۀ تصدیقی از 
مجموعه تصورات متمایز می‏شود، فعل نفس است... حاصل آن‌که قیام نسبت و حکم به نفس »قیام 

صدوری« است؛ اما قیام تصورات موضوع و محمول را می‏توان »قیام حلولی« به شمار آورد.4«
د. محقق خراسانی و نقد تعریف مشهور

در این‌جا محقق خراسانی به این نکته اشاره می‏کند که »تعریف‏های سه‌گانۀ مذکور در یک نقطه، 
مشترک است و آن خارج شدن دروغ، خیال و جهل مرکب از حقیقت شناخت است، چه این‌که 
تصویری که به چیزی اضافه می‏شود، چه کیف نفسانی باشد و یا از مقولۀ اضافه و انفعال، به معنای 
صادق بودن حکایت از چیزی است و هر امر ذهنی‏ای که در آن حکایت‏گری صادقانه از امر دیگری 
این‌جا است که  بود.5« در  از حقیقت »معرفت« خارج خواهد  تعریف‏های مذکور،  نباشد، طبق 
محقق خراسانی بر تعریف »العلم هو الصورة الحاصلة من الشیء عند العقل« اشکال می‏گیرد و آن را 

1. همان، ص 77.

2. همان، ص 77.
3. مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج 2 ص 221.

4. همان، ص 222.
5. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 1، ص 78.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 299

فاقد جامعیت می‏نامد؛ چون طبق این تعریف، دروغ، تخیل و جهل مرکب، از اقسام علم تلقی شده 
است و یا حداقل این تعریف نتوانسته است نسبت به این امور، مانعیت ایجاد کند، در حالی که صادق 

بودن حکایت، در دروغ و تخیل و جهل معنایی نخواهد داشت.
هـ . علت اختلاف در حقیقت معرفت از دیدگاه خراسانی

 سپس ایشان به علت اختلاف اهل نظر در مورد حقیقت معرفت و این‌که چرا تعریف‏های مختلف از 
حقیقت شناخت ارائه شده است، اشاره می‏کند. ایشان می‏گوید »منشأ اختلاف این است که بعد از 

حصول علم در ذهن سه تا ویژگی ایجاد می‏گردد:
نخست؛ صورتی در نفس انطباع می‏یابد؛ مانند تصویری که در آیینه ایجاد می‏گردد.

دوم؛ نفس انسان از حالتی به حالت دیگر تحول می‏یابد؛ مانند این‌که جهل انسان جایش را به 
گاهی می‏دهد که به دنبال آن آثاری چون میل و خوف، شادی و اندوه و قبض و بسط ایجاد می‏گردد. آ
سوم؛ نسبتی میان نفس انسان و موجود خارجی که نام آن را معلوم بالعرض گذاشته‏اند به واسطۀ 
توجه  اول  حالت  به  که  کسانی  از‌این‌رو،  می‏گردد.  ایجاد  است،  بسته  نقش  نفس  در  که  صورتی 
داشته‏اند، معرفت را به کیف نفسانی و کسانی که به حالت دوم و سوم توجه داشته‏اند به ترتیب آن 
را به اضافه و انفعال تعریف کرده‏اند؛ اما این‌که کدام جهت از قابلیت توجیه بیشتری برخودار است، 

می‏طلبد.1« دیگری  فرصت 
1. 1. تقسیم علم به تصور و تصدیق

هرچند تقسیم علم به این دو بخش امر تازه‏ای نیست؛ اما محقق خراسانی آن را به عنوان مقدمه برای 
بحث دیگری استفاده کرده است. از‌این‌رو، ایشان نخست تقسیم‌بندی مشهور را نقل و سپس به بیان 
و توضیح دو دیدگاه در مورد این انقسام پرداخته است که عبارتند از دیدگاه مشهور و دیدگاه محقق 
دوانی بدون این‌که به نقد آن‏ها بپردازد. علت عدم نقد هم مقدمی بودن این تقسیم‌بندی است؛ اما 

نخست دیدگاه مشهور مرور می‌شود.
الف. دیدگاه مشهور

مشهور فیلسوفان معتقد‏ند تنها معرفت حصولی قابل تقسیم به تصور و تصدیق است. آقای خراسانی 
نخست به بیان این دیدگاه می‏پردازد که میرزا محمود خراسانی و محقق سبزواری نیز از آن پیروی 
نموده‏اند. ایشان می‏گوید »مشهور این است که تنها علم حصولی قابلیت انقسام به تصور و تصدیق 
را دارد؛ چنان‌که محمود خراسانی در رهبر خرد و محقق سبزواری در لئالی به آن تصریح کرده‏اند. 
از‌این‌رو، آنان جملۀ »الصورة المضافة الی الشیء« را در تعریف علم حصولی گنجانده‏اند، لذا اگر 

1. همان، ص 78.



300 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مطلق علم از دیدگاه آنان قابلیت این انقسام را دارا می‏بود، به کارگرفتن این جمله در تعریف معرفت، 
مفهومی نداشت؛ زیرا در تعریف علم حضوری صورت حاصله‏ای وجود ندارد؛ چه این‌که موجود 

خارجی یا امر واقعی، بنفسه در نزد ادراک‌کننده حاضر است.2،1«
ب. دیدگاه محقق دوانی

 محقق دوانی معتقد است که مطلق علم اعم از حصولی و حضوری قابلیت انقسام به تصور و تصدیق 
را دارد و این مطلب برخاسته از دیدگاه دیگر ایشان است که مطلق علم را عبارت از صورت حاضره 
نزد مدرِک می‏داند. به دیگر سخن، ایشان حقیقت علم را مساوی با صورت می‏داند و علمِ منهای 
به شقوق  انقسام  قابل  این صورتِ حاضر عندالمدرِک،  را منکر است و طبیعی است که  صورت 
بیان تقسیمات این صورت پرداخته است که محقق  مختلف خواهد بود3، سپس محقق دوانی به 
خراسانی آن را چنین به تصویر کشیده است؛ »علمِ قابل تقسیم به تصور و تصدیق، مطلق صورت 
حاضره در نزد مدرک است، چه این‌که این صورت حاضر در نزد عالم، عین ماهیت مدرَک و معلوم 
بالعرض باشد؛ مانند تصور کنه و حقیقت یک شئ و چه تصور به غیرتصور کنه و حقیقت شئ باشد؛ 
مانند تصور شئ به واسطۀ خاصۀ آن و چه این‌که میان این صورت، با شئ خارجی غیریت وجود داشته 
باشد؛ مانند علم حصولی و چه عینیت؛ مانند علم حضوری و چه این صورت در ذات مدرک باشد؛ 
مانند علم نفس به کلیات و چه در آلات آن؛ مانند علم نفس به محسوسات و چه این صورت با خود 
عالم عینیت داشته باشد؛ مانند علم ذات الهی به نفس خویش و یا غیریت داشته باشد؛ مانند علم 
خداوند به سلسلۀ ممکنات.4« تا این‌جا محقق خراسانی به تقریر دو دیدگاه پرداخته است؛ اما دیدگاه 
گاهی« که در 2. 1. خواهد آمد،  خود ایشان در این زمینه چیست؟ پاسخ آن بعد از بررسی »حقیقت آ

بیان خواهد شد.

گاهی 2. 1. تبیین حقیقت آ
تبیین حقیقت علم کار ساده‏ای نیست. از‌این‌رو، در بحث‏های معرفت‌شناختی مورد توجه و نقد و 

1. همان، ص 79.
2. اشاره به این نکته حایز اهمیت است که محقق خراسانی همیشه برای واقعیت خارجی از دو واژه »موجود خارجی« و 
»امر واقعی« استفاده می‏کند که این امر ما را در فهم معنای »نفس الامر« کمک خواهد کرد که در بحث وجودشناسی به آن 

خواهیم پرداخت.
3. قابل ذکر است این‌جانب در حقیقت علم حضوری تـأملاتی داشتم که حاصل آن نوشتن تحقیق دورۀ کارشناسی در این 
زمینه بود. خلاصۀ سخن در آن‌جا این است که ما در علم حضوری ـ بر خلاف دیدگاه مشهورـ نیز با صورت مواجهیم، حتی 
نسبت به نفس خویش که قوی‌ترین حالت علم حضوری را به نمایش می‌گذارد. تحقیقم را بدون اطلاع از دیدگاه محقق دوانی 
نگاشتم و اکنون می‏بینم که ایشان نیز معرفت بدون صورت را منکر است. برای تفصیل بیشتر به تحقیق مذکور مراجعه شود.

4. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 1، ص 79.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 301

گاهی است، لذا مسألۀ معرفت هم  ابرام‏های فراوانی قرار گرفته است و یکی از علل آن وجدانی بودن آ
در فلسفۀ شرق و هم در فلسفۀ غرب همواره ذهن و زبان فیلسوفان را به خود مشغول داشته است و 
گاهی، حکایت از سنگینی این مقوله دارد. چنان‌که اشاره رفت، مشهور  اختلاف در مورد حقیقت آ
آن را به »صورت حاصل از شئ نزد قوه عاقله« دانسته‏اند. سؤال این‌جاست که مقصود از »صورت« 
چیست؟ محقق خراسانی معتقد است که مراد از »صورت« بر اساس دیدگاه‏های مختلف، متفاوت 

خواهد بود، اختلافی که اساسا به تلقی صاحب‌نظران از حقیقت معرفت بر می‏گردد.
الف. »صورت حاصله« و دیدگاه‏های متفاوت

آقای خراسانی نخست دو دیدگاه را در این زمینه نقل می‏کند که بر اساس هر دیدگاه، »صورت« 
معنای خاصی می‏یابد که این دو دیدگاه را بایستی »دیدگاه عرضی« و »دیدگاه ماهوی« نامید. دیدگاه 
نخست از آنِ »کسانی است که معرفت را به عنوان عرض تلقی کرده‏اند و مراد از صورت، ]براساس 
این دیدگاه[ نقش و شبح حکایت‏گر از شئ خارجی را خواهد داشت. از‌این‌رو، آنان علم حصولی را 
صورت حکایت‏گر از معلوم بالعرض و علم حضوری را حضور نفس شئ نزد عالم دانسته‏اند، ]دیدگاه 
دوم[ صورت حاصله را ماهیت منطبق بر امر خارجی، تلقی کرده‏اند، چنان‌که مصنف در شرح رساله 
گفته است: حکما علم را به حصول صورت شئ نزد عقل تفسیر کرده‏اند و صورت شئ، چیزی است 
که با حذف مشخصات شئ به دست می‏آید و عقل که در ذاتش جوهر مجرد از ماده و در فعلش مقارن 
با ماده است، عبارت است از نفس ناطقۀ انسانی که هر کسی با لفظ »انا = من« از آن تعبیر می‏کند. 
این تفسیر، مختص علم انسانی است که به ضروری و اکتسابی قابل تقسیم است.1« اکثر فیلسوفان 

مسلمان و عمدتا نوصدرائیان از همین دیدگاه دوم پیروی کرده‏اند.
ب. دیدگاه آیت‏الله خراسانی

در این‌جاست که به دیدگاه آیت‏الله خراسانی می‏رسیم که هم تبیینی از دیدگاه خودشان است و هم 
قضاوتی در مورد دیدگاه مشهور و محقق دوانی. ایشان معتقد است که »مراد از »صورت« چیزی 
است که به واسطۀ آن یک شئ از غیر خودش تمیز و تشخیص داده می‏شود. صورت در این معنا 
ممکن است نفس ماهیت شئ باشد که در خارج موجود است و یا معدوم، یا ]ممکن است[ لوازم 
یا عین ذات خارجی شئ باشد؛ چنان‌که علم نفس به صفات  خاص شئ و یا عرض عام شئ و 

باطنی‏اش از این قبیل است.2«
 لذا اگر صورت را به معنای »ما یمیز به الشیء عما عداه« گرفتیم، شامل همۀ این موارد خواهد 
گردید. ایشان معتقد است که محقق دوانی نیز صورت را در تعریف علم، به همین معنا به کار برده 

1. محمدعیسی محقق خراسانی، الیتیمه، ج 1، ص 80.
2. همان، ص 80.



302 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

است و استاد بارع نیز در نقد الآرا این دیدگاه را مورد توجه قرار داده است.
ج. بررسی دیدگاه آیت‌الله خراسانی

در دیدگاه آیت‌الله خراسانی که مراد از صورت را به معنای ما یمتاز به الشئ عما عداهُ می‏گیرد، چند 
نکته قابل ذکر است:

1. ایشان نه دیدگاه عرضی را به صورت کلی پذیرفته و نه دیدگاه ماهوی را چه این‌که معتقد است، 
تبیین این دو دیدگاه، نسبت به معنای صورت، فاقد جامعیت لازم است و بر اساس آن، »صورت« 
فقط شامل برخی مصادیقش خواهد بود؛ لذا ایشان با تعریف صورت به ما یمتاز به الشئ عما عداه، 

چتر آن را فراخ می‏گستراند تا شامل همۀ مصادیقش گردد.
2. دو دیدگاه پیشین، »صورت« شئ را شامل نفس امر خارجی نمی‏دانست. بر اساس دو دیدگاه 
قبلی، صورت یا شامل ماهیات عرضی، کیف، فعل و انفعال نفسانی، می‏گردید و یا فراتر از آن، شامل 
ماهیاتی جوهری نیز می‏شد که از آن به »ماهیت صرف« نیز تعبیر می‏گردد؛ اما براساس دیدگاه آقای 
خراسانی صورت شئ، شامل عین ذات خارجی هم می‏شود، چون صفات باطنی نفس، عین نفس 

است و علم به آن‏ها عین علم به خود نفس است و خود نفس یک امر خارجی و عینی است.
3. بر اساس دیدگاه خراسانی، صورت منحصر به ماهیت موجوده در خارج نمی‏شود، بلکه شامل 
ماهیات معدومه نیز می‏گردد؛ زیرا ماهیت معدومه نیز خصوصیتی دارند که موجب امتیاز آن‏ از سایر 
اشیا می‏گردد؛ اما بر اساس دو دیدگاه قبلی، صورت منحصر به ماهیات جوهری و عرضی موجود 
در خارج می‏گردد که توسط ذهن قابل انتزاع‏اند؛ اما نقطۀ مبهمی که در بیان مرحوم خراسانی وجود 
دارد، این است که ایشان توضیح نداده است که ماهیات معدومه در خارج چگونه قابل تصورند و 

صرفا به اشاره به آن اکتفا کرده است.
4. بر اساس دیدگاه خراسانی، تصویر »صورت« به این معنا نه تنها شامل ماهیات، بلکه شامل 

لوازم ماهیات نیز خواهد شد؛ نکته‏ای که در دو دیدگاه قبلی مغفول گذاشته شده است.
5. طبق دیدگاه مرحوم خراسانی، تبیین »صورت« به این نحو، معنای موسعی می‏یابد که خود 
گاهی که قابل تقسیم به حصولی و حضوری است، مطلق تبیّن  آن را چنین بیان کرده است »مراد از آ
گاهی قابل تقسیم به تصور و تصدیق و تقسیم تصور و تصدیق به  و انکشاف است، چنان‌که معنای آ
بدیهی و اکتسابی نزد محقق دوانی نیز به همین معنا است، در حالی که معرفتِ قابل تقسیم به تصور 

و تصدیق نزد مشهور، صرفا شامل علم حصولی می‏گردید.1«
 6. با این توضیحات، نکتۀ دیگری نیز روشن می‏گردد و آن این‌که مرحوم خراسانی در شمارۀ 
)2. 1.( که به تقسیم علم به تصور و تصدیق اختصاص داشت، دیدگاه خویش را بیان ننمود و صرفا 

1. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 1، ص 80.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 303

اقوال را بیان کرد؛ اما با این بیان ایشان که »صورت« را به مطلق ظهور و انکشاف معنا می‏کند، بر 
خلاف مشهور، مطلق علم را قابل تقسیم به تصور و تصدیق می‏داند نه صرفا علم حصولی را. به بیان 
دیگر، اگر محقق دوانی معرفتِ قابل انقسام به تصور و تصدیق را به معنای تبیّن و انکشاف می‏گیرد 
و در تبیین حقیقت صورت، به دیدگاه خراسانی نزدیک می‏گردد، محقق خراسانی نیز در قائل بودن 
به قابلیت تقسیم مطلق علم، نه صرف علم حصولی، به تصور و تصدیق، به دیدگاه دوانی نزدیک شده 
گاهی در دیدگاه مرحوم خراسانی تبیین منطقی، منسجم و قابل  است؛ لذا می‏توان گفت حقیقت آ

قبولی به خود گرفته است.
2. دیدگاه زبان‌شناختی محقق خراسانی

بحث زبان‌شناختی فلسفی همچون معرفت‌شناسی از مباحث شیرین و عمیق فلسفی است. منطقیون 
و فلاسفه در جاهای متعددی به این مهم پرداخته‏اند و امروزه یکی از رشته‏های فلسفه مضاف را به 
خود اختصاص داده است. فیلسوفان دین به خصوص در مورد زبان عقل و دین مانورهای خوبی به 
نمایش گذاشته‏اند و عمدتا در بحث از این نکته که گزاره‏های دینی چه مفهومی خواهند داشت، نقبی 
زدند به کارکرد و جایگاه زبان در منظومۀ معرفتی بشر؛ اما »مهم‏ترین فیلسوفی که در این زمینه تلاش 
کرد و جهان او را به نام فیلسوف »بازی‏های زبانی« می‏شناسد، ویتگنشتاین است. ایشان مسألۀ 
زبان را به تحلیل نشست و زوایای پیدا و پنهان آن را به صورت منظم، تنظیم و تعریف کرد و بیان نمود 
که کج‌کارکردهایی در حوزه‏های علوم و دانش بشری اتفاق افتاده است که بسیاری از آن‏ها برخاسته از 
رعایت نکردن ویژگی‏های زبان و حدود و کارکردهای آن است.1 اهل منطق، منطق صوری را اساساً 
برای پیش‏گیری از کج‌کارکردهای مفاهیم معرفتی تدوین کردند تا در قالب این علم، خطاهای اندیشۀ 

بشر را به حداقل برسانند و از این زاویه وارد مباحث الفاظ و بازی‏های زبانی شدند.
از این تلاش‏ها  تحلیل گزاره‏های منطقی در قالب قضایا، دلالات، اَشکال و نِسب، نمونه‏ای 
در راستای مصون‌سازی فکری ـ معرفتی در قالب زبان است؛ لذا تحلیل این گزاره‏‏ها، هم به حوزۀ 
معرفت‌شناسی و هم به حوزۀ زبان‌شناسی ارتباط می‏یابد. از آن‌جا که هدف این نوشته تحلیل مباحث 
به مباحث زبان‌شناختی دیدگاه مرحوم خراسانی  زبان‌شناختی به طور کلی نیست؛ در این بخش 
بسنده خواهیم کرد. ایشان در این زمینه تأملاتی دارد که انصافاً از دقت‏های موشکافانۀ او حکایت 

دارد و ما به چند مورد اشاره خواهیم نمود.
الف. گزارۀ منطقی و مسألۀ تصدیق

میان حکمای اسلامی و فخررازی در مورد عناصر دلیل و اجزای قضیه اختلاف نظر وجود دارد. 

1. حسن‏رضا فهیمی، رابطه عقل و دین از دیدگاه ابن رشد و ابوالحسن اشعری، )پایان‌نامه کارشناسی ارشد(، ص 101.



304 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حکما، تصدیق در یک قضیۀ خبری را نفس اذعان و حکم قرار داده‏اند؛ اما فخر‌ رازی قضیه را عبارت 
از تصور موضوع و محمول، تصور نسبت و اذعان می‏داند. محقق خراسانی این تفاوت را این‌گونه 
توضیح می‏دهد »تفاوت میان مذهب حکما و رازی از دو جهت است، نخست این‌که تصدیق در نزد 
حکما بسیط است و در نزد رازی مرکب از امور چهارگانه. دوم، تصورات سه گانه ]موضوع، محمول 
و نسبت[ در نزد فخر رازی از اجزای قضیه؛ اما در نزد فیلسوفان به عنوان شروط آن تلقی می‏شوند.1« 
با توجه به اهمیت موضوع، محقق خراسانی به تفصیل وارد این بحث شده است و زوایای عناصر 

حکم را مورد بررسی بیشتری قرار داده است.
ب. تحقیق در عناصر تصدیق و حکم

آیت‏الله خراسانی نخست سخنی را از فاضل جیلانی در حاشیۀ تقریب در این زمینه نقل می‏کند و 
سپس به بیان دیدگاه خویش می‏پردازد. جیلانی معتقد است، قائلین به بساطت تصدیق در یک قضیه 
خبری اذعان را مرادف اعتقاد و حکم دانسته است. طبق این دیدگاه اذعان، اعتقاد، حکم، تصدیق، 
ایقاع و انتزاع همه به یک معنا و مرادفند، لذا تصدیق، نوعی از ادراک و از مقوله علم خواهد بود؛ اما 
گروه دیگری از متأخرینِ قائلین به بساطت، تصدیق را غیر از اذعان و حکم قرار داده‏اند و آن ‏را نتیجۀ 
حکم تلقی کرده‏اند و معتقدند که سخن متقدمینِ قائل به بساطت در مورد اطلاق حکم بر تصدیق را 
بایستی بر اطلاق لازم بر ملزوم حمل نمود نه از باب ترادف. در این‌جاست که دیدگاه زبان‌شناسانه 
محقق خراسانی نمایان می‏گردد و معتقد است در این امر، خلطی میان معنای لغوی و اصطلاحی 

تصدیق صورت گرفته است که اینک توضیح خواهیم داد.
ج.دیدگاه محقق خراسانی

ایشان با تفکیک میان معنای لغوی و اصطلاحی به حل موضوع حقیقت تصدیق پرداخته است و 
می‏گوید »تصدیق اصطلاحی در نزد حکمای متقدم قائل به بساطت، همان اذعان و اعتقاد به نسبت 
خارجیه است که مقصود از آن ادراک وقوع و لا وقوع نسبت است و این امر موجب خلط میان معنای 
لغوی و اصطلاحی شده است؛ لذا برخی گمان کرده‏اند که صرف اذعان، تصدیق نخواهد بود، چه 
این‌که مراد از تصدیق به معارف اسلامی که در لسان شرع آمده است، مقصود از آن، تسلیم و قبول 
است و تسلیم و قبول از لوازم ادراک حقیقت و واقع است نه عین آن. از‌این‌رو، ایمان معاندین حق، 
مورد پذیرش واقع نشده است به این دلیل که با تسلیم و قبول همراهی نمی‏کند؛ چنان‌که در داستان 
قوم فرعون آمده است که »آنان منکر حق شدند در حالی که نفس‏شان به آن یقین داشتند.« به تعبیر 
واضح‏تر، کسی که یقین به واقع دارد، گاهی منکر آن است و این نوع یقین را نمی‏توان تصدیق نامید.2« 

1. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 1، ص 83.
2. همان، ص 84.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 305

از‌این‌رو، برخی اذعان به نسبت را به معنای ادراک آن بر وجه تسلیم و قبول گرفته‏اند و ادراک به این 
معنا را حکم نامیده‏اند. به بیان دیگر، قید قبول و تسلیم را بر آن اضافه کرده‏اند چنان‌که آقای خبیصی 
در تهذیب معتقد است که »ادراک با این قید همان حکم خواهد بود؛ زیرا ادراک وقوع و لا وقوع 
نسبت، حقیقتا ]با وجود این قید[ ادراک وقوع و لا وقوع نسبت است.1« داوری و نتیجه‌گیری 
زبان‌شناسانۀ محقق خراسانی از این بحث، این است که تصدیق غیر از اذعان است، اذعانی که مراد 
از آن ادراک وقوع و لا‌وقوع نسبت است؛ اما این اشکال و نقد بر حکمای متقدم در صورتی وارد 
است که تصدیق را عین اذعان و حکم بگیریم و اذعان و حکم را به ادراک وقوع و لا‌وقوع لغوی 
تفسیر کنیم؛ اما اگر آن را به ادراک وقوع و لا‌وقوع اصطلاحی تفسیر نماییم، جایی برای ورود این 
اشکال نخواهد بود؛ هر چند با معنای لغوی آن مخالف باشد؛ زیرا قطعا تصدیق در لسان حکما در 
معنای اصطلاحی به معنای جدید منتقل شده است. نکتۀ قابل ذکر این‌که مرحوم خراسانی در ضمن 
این بحث تلویحا دیدگاه فخر رازی را نیز نمی‌پذیرد، هر‌چند در درس‏های شرح تجرید در توضیح 
جمله »والاستدلال بتوقف التصدیق بالتنافی علیه...2« صریحا دیدگاه فخر رازی را ضعیف شمرده 

است3 و تصدیق را امر بسیط می‏داند.4
د. نتیجۀ سخن

محقق خراسانی از این بحث، چنین نتیجه گرفته است که »بدون شک، تصدیق اصطلاحی با حکم 
و اذعان مرادف است، حکم و اذعانی که در اصطلاح به معنای ادراک وقوع و لا‌وقوع نسبت است؛ 
اما نامیدن این ادراک را به تصدیقی که معنای آن در لغت، قناعت و قبول نفس است، درست نخواهد 
بود؛ بلکه از باب تسمیه ملزوم به اسم لازم آن است، چنان‌که این نکته در بیان علامه مظفر در منطق 
و صدرالدین شیرازی در رساله تصور و تصدیق نیز ذکر شده است.5« در این بیانِ محقق خراسانی، 

نکاتی وجود دارد که عبارت‏اند از:
1. توجه به مباحث زبان‌شناختی، چون ترادف و اشتراک، معنای لغوی و اصطلاحی، نقل و 
انتقال از معنای اصلی و حقیقی به معنای مجازی و نقش آن در مفاهیم معرفتی که ایشان به صورت 

خلاصه، اشاره کرده است.
2. اهمیت بحث‏های زبانی و این‌که تا چه حد، کج‌کارکردهای زبانی باعث انحراف در مفاهیم 
معرفتی می‏گردد؛ چنان‌که در مورد بحث اگر خلطی در معنای لغوی و اصطلاحی وجود نمی‏داشت، 

1. همان، ص 84.
2. نصرالدین محمد بن الحسن طوسی، کشف المراد فی شرح تجرید الاعتقاد، ص 13.

3. ناصری یکاولنگی، تقریرات درس شرح منظومه آیت‌الله خراسانی )جزوۀ چاپ‌نشده(، ص 4.
4. ناصری یکاولنگی، تقریرات درس شرح منظومه آیت‌الله خراسانی )جزوۀ چاپ‌نشده(، ص 13.

5. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 1، ص 84 و 85.



306 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

موجب دیدگاه‏های متفاوت نمی‏گردید.
1. 2. بحث دلالت

بحث دلالت، نیز در حوزۀ زبانی جایگاه مهمی دارد چه این‌که مهمترین کارکرد آن بحث افاده و 
استفاده و تفهیم و تفهم در مقاصد معرفتی است و از میان سایر دلالت‏ها، دلالت لفظی وضعی 
جایگاه مهم‌تری را در محاورات بشر به خود اختصاص داده است که خود به مطابقی، تضمنی و 
التزامی تقسیم می‏شود. از‌این‌رو، محقق خراسانی با توجه به مسألۀ زبان‌شناختی این بحث، به دو 
سؤال مهم پاسخ می‏دهد؛ نخست حصر دلالت لفظی در مطابقی، تضمنی و التزامی، دوم تلقی شدن 

دلالت تضمنی و التزامی از زمرۀ دلالت لفظی.
الف. مثلث دلالت لفظی

برخی بر حصر دلالت لفظی در مثلث مطابقی، تضمنی و التزامی اشکال کرده‏اند که این حصر نه 
ملاک عقلی دارد و نه استقرایی؛ زیرا دلالت جملۀ »اسد یرمی« بر رجل شجاع، تحت هیچ یک از 
اقسام سه‌گانه داخل نخواهد بود؛ چون معنای شجاع که مدلول اسد است، نه موضوع له مطابقی 
آن است و نه موضوع له تضمنی و التزامی. محقق خراسانی از این اشکال چنین پاسخ داده است که 
مقسم ما »دلاله ما وضع من اللفظ بالقیاس الی ما یدل علیه من المعنی« است. از‌این‌رو، »وضع 
اعم است از وضع شخصی و نوعی، وضع شخصی آن است که برای شخصِ ماده لفظ یا هیأت لفظ، 
نقشی برای لفظ در معنای آن وجود دارد؛ مانند معانی حقیقی و وضع نوعی آن است که این نقش 
در آن وجود ندارد؛ مانند مجازها. بر‌اساس تحقیقات ما، واضع زمانی که لفظی را برای معنایی وضع 
می‏کند، در استعمال لفظ در هر معنای مناسب با معنای حقیقی آن، اجازه و ترخیص داده است، لذا 
برای شخص لفظ و نیز شخص معنا در مقام وضع و ترخیص، نقش و جایگاهی خاصی وجود ندارد 
و ترخیص در این‌جا با وضع نوعی خود به یک معنا است.1« نتیجۀ دیدگاه مرحوم خراسانی این است 
که دلالت لفظ بر معنای مجازی از زمرۀ دلالت مطابقی است و لازمه آن انحصار دلالت در دلالت 
مطابقی خواهد گردید که خود، خروج از تقسیم دلالت لفظی به مطابقی، تضمنی و التزامی است. 

از‌این‌رو، محقق خراسانی این اشکال را تقریر و سپس به آن پاسخ داده است.
ب. تقریر اشکال بر دیدگاه خراسانی

آیت‏الله خراسانی خود، اشکال را چنین تقریر کرده است: »همانا استعمال در مورد تضمن و التزام، 
استعمال لفظ در جزء موضوع له و یا خارج آن که لازمۀ آن است، می‏باشد، نه نفس موضوع له و 
تمام آن؛ معنای مجاز همواره استعمال لفظ در غیر موضوع له است، لذا در استعمال لفظ کل در 

1. همان، ص 112.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 307

جزء، علاقۀ کل و جزء یکی از علاقات معتبره تلقی می‏گردد تا چه رسد به استعمال لفظ در خارج 
از موضوع له که در آن علاقات زیادی وجود دارد.1«

ج. پاسخ محقق خراسانی
ایشان پاسخ می‏دهد که »استعمال لفظ در معنای تضمنی و التزامی از باب استعمال لفظ در جزء و 
خارج نیست، بلکه استعمال لفظ در تضمن و التزام با همین وصف، در معنای مطابقی است و بس. 
اگر این معنای مطابقی دارای جزء و خارج لازم بود، دلالت تضمن و التزام نیز با هم محقق شده است 
و اگر دارای یکی از آن دو بود، فقط همان دلالت محقق می‏گردد؛ اما اگر لفظ در معنای مطابقی 
استعمال نشده باشد؛ بلکه فقط در معنای تضمنی و یا التزامی استعمال شده باشد، دیگر تضمن و 
التزامی در کار نیست، بلکه خود عین معنای مطابقی است؛ زیرا مطابقت، خود در مجازات محقق 

می‏گردد.2«
د. اطلاق دلالت لفظی بر تضمن و التزام

اما چگونه می‏توان به دلالت تضمنی و التزامی نام دلالت لفظی را اطلاق کرد؟ در حالی که برای 
تضمن و التزام، لفظی وضع نشده است تا تحت عنوان وضع شخصی از آن یاد کنیم و در آن استعمال 
نشده است تا وضع نوعی محقق شده باشد؟ پاسخ این اشکال با توجه به بیان قبلی محقق خراسانی 

روشن است. ایشان پاسخش این است که این نکته از باب »سببیت« است.
هـ . سببیت در تضمن و التزام

ایشان معتقد است که »مراد از دلالت وضعیه این است که برای وضع، دخل و نقشی در دلالت وجود 
داشته باشد و در این دو مورد ]تضمن و التزام[ لفظ، فقط در تمام موضوع له استعمال شده است و 
این دو دلالت به تبع دلالت مطابقی انطلاق می‏یابد. در نتیجه، دلالت مطابقی مسبَب از وضع است و 
از باب سبب‏السبب سبب، مطابقت، سبب تحقق تضمن و التزام خواهد شد، لذا می‏توان گفت وضع، 
سبب تضمن و التزام نیز خواهد بود و این مقدار از سببیت در انتساب دلالت تضمنی و التزامی به 
وضعی بودن آن کفایت می‏کند.3« این نکتۀ زبان‌شناسانه مهم و محققانه در باب دلالت، از ابتکارات 

و برکات محقق خراسانی است.
2. 2. تأملی در قضیۀ سالبه

یکی از بحث‏های زبان‌شناختی دقیق دیگر مرحوم خراسانی در قضیۀ سالبه است؛ اما قبل از آن ذکر 
این مقدمه لازم است که در منطق صوری قضیه‏ای وجود دارد به نام ضروریۀ مطلقه. محقق خراسانی 

1. همان، ص 113.

2. همان، ص 114.
3. همان، ص 114 و 115.



308 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

معتقد است که نام نهادن قضیه به ضروریه نه از این جهت است که کلمۀ ضرورت در آخر آن ذکر 
می‏شود، بلکه ضرورت را از نسبت لازمه‌ای که در این قضیه وجود دارد می‏فهمیم و کلمۀ ضرورت 
فقط می‏تواند قضیه را موجهه سازد؛ اما اصل مطلب را ایشان به صورت اشکالی مطرح و سپس به 
آن پاسخ داده است و آن این‌که در قضیۀ سالبه، سلب و انتزاع حکم وجود دارد و زمانی که ضرورت 
از قضیه سلب گردد، دیگر حقیقتِ ضرورت وجود ندارد، بلکه سلب ضرورت تحقق یافته است و در 
قضیۀ خالی از نسبت، تصدیق معنا ندارد؛ زیرا متعلق تصدیق که نسبت است، اساسا منتفی است.

الف. تفکیک میان سلب الحمل و حمل السلب
ایشان در پاسخ به نکتۀ دقیقی اشاره دارد و آن این‌که بایستی میان سلب الحمل و حمل السلب تفکیک 
قائل شد؛ اما قبل از آن »باید دانست که سلب، امر خارج از واقع و حقیقت قضیه است؛ زیرا قضیه 
عبارت از موضوع، محمول، نسبت و ادراک اتصاف به نسبت است. تا این‌جا میان سلب و ایجاب 
تفاوتی وجود ندارد و تفاوت سلب با ایجاب در رفع، سلب و انتزاع نسبت است. در نتیجه، قضیه به 
امور چهارگانه منحل می‏گردد که امر چهارم یعنی رفع نسبت، از مختصات آن است.1« ایشان معتقد 
است این نکتۀ زبانی باعث شده است تا کسانی گمان کنند که بعد از رفع نسبت در قضیۀ سالبه، 
دیگر نسبتی وجود ندارد؛ اما متوجه نشده‏اند که در مثال »لیس کل علم نافعا« مراد، شناخت این 
نکته است که نسبت نفع به هر علمی وقوع نمی‏یابد و روشن است که علم به چیزی همواره به معنای 
تطابق آن نیست، گاهی این مطابقت حاصل می‏شود و گاهی خیر، لذا نسبت در سالبه، عین نسبت در 
موجبه است و معنی سلب و ارتفاع نسبت به این معنا است که متکلم و یا متعقل قضیه سالبه، درک 
می‏کند که این نسبت، غیرواقعه و غیرمتحققه است. چنان‌که در موجبه، شناخت می‏یابد که نسبت، 
واقعه و متحققه است و این معنای حقیقت قضیۀ سالبه است در حالی که در ربط سلبی، ربط سلبی 
بعد از تحقق امور چهارگانه محقق خواهد شد؛ لذا در موجبه با سه امر مواجهیم و در سلب الحمل 
ادراک ثبوت نسبت نیز بایستی محقق شود و در حمل السلب، بایستی امر پنجمی نیز ایجاد گردد؛ 
مانند موجبه سالبة المحمول.2« خلاصه در محور قضیه، نقاط مختلفی را می‏توان علامت‌گذاری کرد 
و از این طریق به نتیجۀ مطلوب دست یافت و نباید از کنار این نکات زبان‌شناسانه آسان گذر کرد که 

در غیر این صورت قطعاً منجر به کج‏کارکردهای معرفتی خواهد گردید.
3. 2. واجب‌الوجود و اختفای ظهوری

پیرامون اختفای ظهوری واجب‌الوجود  از نکات زبانی را در درس‏های منظومه ایشان  یکی دیگر 
می‏یابیم. ایشان در توضیح مصرع سبزواری »یا من هو اختفی لفرط نوره« معتقد است که مقصود از 

1. همان، ص 36.

2. همان، ص 36.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 309

اختفا در این‌جا اختفای خاصی است و بایستی این معنای خاص را در شرح این مصرع مورد توجه 
قرار داد؛ چه این‌که واژه‏ها در قالب و ساختار زبان فلسفی، معنای خاصی می‏یابد که اگر بدان توجه 
صورت نگیرد، به مفهوم مطلوب دست نخواهیم یافت. از‌این‌رو، ایشان به توضیح واژۀ اختفا در ذیل 
ساختار مفاهیم »وجود« و »وجوب« پرداخته است تا معنای متناسب را القا کند، لذا می‏گوید اختفا 

سه گونه است.
1. اختفای حجابی؛ ایشان اختفای حجابی را با مثال به آفتاب توضیح داده است. نور آفتاب بر 
همۀ عالم می‏تابد؛ اما گاهی در اثر حاجب شدن یک مانع مخفی می‏شود، زمانی که خورشید در پشت 
کوهی قرار گیرد، بینندگان دیگر نمی‏توانند نور خورشید را ببینند و درک کنند و سرانجام نور آن پنهان 

خواهد ماند و این پنهانی، پنهانی احتجابی نام دارد. 
2. اختفای غطایی؛ زمانی که خورشید پشت ابر پنهان می‏گردد، اختفای غطایی صورت می‏گیرد، 
نور  از ادراک  این است که هر دو حجاب، مانع  با صورت قبلی در  پنهانی  این نوع  وجه اشتراک 
خورشید خواهند شد و قصور ادراک از ناحیۀ مدرکان است که نمی‏توانند مدرَک را ادراک کنند؛ اما 

تفاوت‏شان در این است که حجاب اول، غیرقابل رفع و دوم، قابلیت رفع را داراست.
3. اختفای ظهوری؛ این اختفا به این معنا است که هیچ مانعی خارجی قابلیت ندارد تا از درک 
شئ جلوگیری کند، بلکه ویژگی‏ای در خود شئ وجود دارد که مانع از درک و دریافت مدرکان گردیده 
است. به بیان دیگر، ویژگی ذاتی شئ است که مانع از درک آن گردیده است؛ مانند مخفی شدن آفتاب 
از انظار در اثر شدت و طغیان نور خودش. تفاوت این اختفا با دو صورت قبلی در این است که در 
این‌جا امر سومی به نام حجاب، میان مدرِک و مدرَک وجود ندارد و چون همۀ موجودات اثر وجودی 
خداوند است و تجلیات ظهور او، دیگر حاجب و مانعی وجود ندارد تا حجابی در کار باشد؛ زیرا 
حجاب در این صورت یک امر عدمی است و در ذات مدرَک راه نمی‏یابد و از آن‌جا که اختفا، اختفای 
ظهوری است، تقابل ظهور و خفا که در همه جا از باب تقابل ایجاب و سلب و میان آن دو، نسبت 
تناقض حاکم است. در این مورد چنین نسبتی حاکم نخواهد بود و به تناقض منجر نمی‏گردد. دلیل 
آن روشن است؛ زیرا این نوع اختفا، برخاسته از حاق ذات و یک امر ذاتی است نه از ناحیۀ غیر و یک 
امر عرضی1 چنان‌که پیداست، این بحث اساساً یک بحث وجود شناختی است؛ اما ایشان ظریفانه، 

نکات زبان‌شناختی بحث را نیز مورد توجه قرار داده است.
3. دیدگاه وجودشناختی محقق خراسانی

 محقق خراسانی استاد فلسفۀ اسلامی است. از‌این‌رو، بررسی دیدگاه‏ او در فلسفۀ صدرایی جای 
سخن بسیار دارد؛ اما متأسفانه شرح‏های منظومۀ ایشان که با قلم خود‏شان نوشته شده بود و آن را از 

1. ناصری یکاولنگی، تقریرات درس شرح منظومه آیت‌الله خراسانی )جزوۀ چاپ‌نشده(، ص 22 و 23.



310 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نوشته‏های دقیق خویش می‌دانست و به شاگردانش نیز ارائه کرده بود، نه تنها به طبع نرسیده، بلکه 
کاملًا مفقود شده است، جلد اول هدایت الحکمه‏ که در نجف آمادۀ چاپ بوده نیز در دسترس نیست، 
سرنوشت دست‌نوشته‏های فلسفی دیگرش نیز نامعلوم است و تنها برخی تقریرات شاگردانش از 
درس‏های منظومه و شرح تجرید ایشان است که به صورت جسته و گریخته و ناتمام نوشته شده است 
که چندان قابل استفاده هم نیست، لذا هر نویسنده‏ای که در دیدگاه‏های فلسفی ایشان بیشتر کنکاش 
کند، کمتر منبع به دست می‏آورد و آن‌چه اکنون صاحب این قلم به آن دست یافته است، برخی از این 
تقریرات ناقص و کتاب الیتیمه شرح منطق ایشان است. با بررسی همین یافته‏های نادر می‏توان پی 
برد که تأملات عقلانی این مرد بزرگ چه‌قدر دقیق، سنجیده و عمیق بوده‏اند. در این بخش به بررسی 
برخی از این نکات خواهیم پرداخت و تلاش خواهیم کرد تا مطالبی بررسی شود که در سایر جاها 

کمتر به آن‏ها پرداخته شده است.
1. 3. نفس الامر

نفس الامر یکی از مسائل دقیق فلسفی‌ای است که گاه مستقلا و گاه در مورد ملاک صدق و کذب 
گزار‏ه‏ها مخصوصا در قضایای حقیقیه و ذهنیه از آن سخن گفته می‏شود. »هم‌چنین در قضایایی که 
از معقولات ثانیه تشکیل می‏شوند، مانند قضایای منطقی یا قضایایی که احکامی برای معدومات 
است.1«  الامر  نفس  با  مطابقت  آن‏ها  که ملاک صدق  می‏شود  گفته  می‏کنند،  اثبات  محالات  و 
فیلسوفان و منطقیان در تعریف حقیقت، همواره از مطابقت شئ با واقعیت عینی سخن می‏رانند، و 
چون از طرف دیگر برای همۀ حقایق نمی‏توانستند واقعیت عینی به معنای امر خارجی پیدا کنند؛ این 
اشکال در برابرشان مطرح می گردید که پس برخی قضایا چگونه واقعیت عینی دارند؟ لذا در پاسخ 

بیان می‏داشتند که مراد از حقیقت، مطابقت شئ با نفس الامر است.
1. 1 . 3. نفس الامر و دیدگاه‌های مختلف

در تحلیل نفس الامر دیدگاه‏های متفاوتی ابراز شده‌‌اند، برخی چون اگوست کنت در برخی قضایا 
منکر آن بودند؛ ایشان معتقد بود که قضایای علوم تجربی و آزمایشی از آن‏جا که قضایای این علوم 
ذهنی‏اند، نباید ملاک آن مطابقت با نفس الامر باشد.2 برخی معتقدند مراد از »امر« در نفس الامر، 
عالم مجردات و عقول است3 و برخی دیگر گفته‏اند نفس الامر هر چیزی، متناسب با خود آن است 
بیان کرده‏اند. شهید مطهری می‏گوید »قضایای  با تعبیر »نفس الامر کل شئ بحسبه«  که آن را 
خارجیه صدق‏شان ملاک صدق‏شان مطابقت با عین است، ولی در قضایای ذهنیه باید گفت که 

1. مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج 1 ص 254.
2. مطهری، مرتضی، شرح مبسوط منظومه. ج 9، ص 667.

3. همان، ص 676.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 311

ملاک صدق آن‏ها هم مطابقت با عین است؛ اما با توجه به این‌که »عینیه کل شیء بحسبه« ولی 
در مورد قضایای حقیقیه و نیز قضایایی که خارج از قضایای خارجیه است، باید بگوییم که ملاک 
صدق آن‏ها مطابقت با نفس الامر است؛ اما در این‌جا که می‏گوییم نفس الامر یعنی مرتبه‏ای از 
مراتب واقع.1« مصباح یزدی نیز معتقد است »منظور از نفس الامر غیر از واقعیات خارجی، ظرف 
ثبوت عقلی محکیات می‌باشد، که در موارد مختلف تفاوت می‏کند و در مواردی مرتبۀ خاصی از ذهن 
است؛ مانند قضایای منطقی و در مواردی ثبوت خارجی مفروض است؛ مانند محکی قضیۀ محال 
بودن اجتماع نقیضین و در مواردی بالعرض به خارج نسبت داده می‏شود؛ چنان‌که می‏گویند: علت 
عدم معلول، عدم علت است که رابطۀ علیت در حقیقت بین وجود علت و وجود معلول برقرار است و 
بالعرض به عدم آن‌ها هم نسبت داده می‏شود.2« چنان‌که ملاحظه می‏شود ایشان با توجه به گزاره‏های 
مختلف، نفس الامر را متعدد دانسته است و براساس ویژگی هر قضیه، نفس الامری را برای آن در 
نظر گرفته است و ملاک کلی‏ای که ایشان بیان کرده است، این است که بایستی تطابق و عدم تطابق 

قضایا را با ماورای مفاهیم آن‌ها سنجید.
اما محقق خراسانی معتقد است »زمانی که سخن از امر واقعی، خارجی و یا نفس الامری به 
میان می‏آید، مقصود از آن، چیزی است که واقعیت آن تابع اعتبار معتبر نیست، اعم از این‌که وجود 
خارجی داشته باشد یا خیر مانند ملازماتی که میان دو طرف قضیه شرطیه وجود دارد. در قضیه 
شرطیۀ لوکان فیهما آلهه الا الله لفسدتا، ملازمه میان تعدد الهه و فساد امری است که واقعیت آن 
وابسته به فرض و اعتبار نیست با این‌که ]چنین ملازمه‏ای[ در خارج موجود نیست، انسان هم یک 
موجود خارجی است که واقعیتش منوط به اعتبار نخواهد بود، اعتباری که فقط جایگاه ذهنی دارد. 
لذا شئ خارجی اعم از موجود خارجی، واقعی و نفس الامری است.3« نکاتی که از بیان ایشان به 

دست می‏آید؛ عبارت‏اند از:
 اولا؛ واقعیت، فراتر از خارجیت به معنای وجود مادی است که شامل مجردات و ظرف عقلی 

نیز می‏گردد.
 ثانیا؛ نفس الامر و واقعیت، امری است که تابع اعتبار معتبر نیست، لذا ایشان ثبوت خارجی 
مفروض را نمی‌پذیرد، برخلاف دیدگاه آقای مصباح که در مورد قضیه محال بودن اجتماع نقیضین 
به آن تصریح کرده بود. آقای خراسانی این قضیۀ را از آن جهت واقعی می‏داند که از ظرفیت عقلی 
برخوردار است و تابع اعتبار معتبر نیست مگر بیان جناب مصباح را این‌گونه توجیه کنیم که مراد از 

»ثبوت خارجی مفروض« نیز مفروض عقلی است، نه صرف اعتبار.

1. همان، ص 676.
2. مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج 1، ص 254.
3.  محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 1، ص 174.



312 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ثالثا؛ محقق خراسانی ملاک جامع‌تری را برای نفس الامر ارائه کرده است به این معنا که مطلق 
غیراعتباری را دارای واقعیت نفس الامری می‏داند که شامل همۀ قضایا خواهد شد و نیازی وجود 
ندارد تا با استقرای نفس الامر هر شئ را به تناسب برای آن اثبات کنیم، مگر معتقد باشیم که ملاک 
مرحوم خراسانی یک ملاک اولیه است و برای تشخیص مصادق، نیازمند تشخیص نفس الامر هر 

شئ به تناسب آن خواهیم بود.
خراسانی با توجه به معنای نفس الامر طبق تعبیر خویش، معتقد است که کلیات واقعی و نفس 
الامری، مفاهیم کلیه‏ای است که عقل، آن‏ها را درک می‏کند و واقعیت آن‏ها قائم به اعتبار و فرض 
نخواهد بود، به گونه‏ای که جایگاهی غیر از حوزه اعتبار نداشته باشد. این بیان ایشان از نفس الامر‏ 
مقدمه‏ای خواهد شد برای بحث دوم ما در تحلیل دیدگاه وجودشناختی مرحوم خراسانی که عبارت 
است از بحث دقیق و جنجال‌برانگیز »وجود کلی« و تشکیکات نومینالیست‏ها در این مورد، که 

اکنون مورد بحث قرار خواهیم داد.
2. 3. وجود کلی و نقد نومینالیست‏ها

 رنسانس در غرب که تحول همگانی را نوید می‏داد، گرایش‌های متعددی در همۀ زمینه‏ها اوج گرفت و 
عمدتا در دو کشور انگلستان و فرانسه یک گرایش فلسفی به نام نومینالیسم )اصالت تسمیه( به وجود 
آمد که به باور برخی »نقش مؤثری در سست کردن بنیان فلسفه داشت.1« نومینالیست‏ها در وجود 
کلی تشکیک کردند و معتقد بودند که ما امری به نام کلی نداریم، و »الفاظی که گفته می‏شود دلالت 
بر مفاهیم کلی دارند، در واقع، نظیر مشترکات لفظی هستند که دلالت بر امور متعددی می‏نمایند. 
مثلًا لفظ انسان که بر افراد فراوانی اطلاق می‏شود، مانند اسم خاصی است که چندین خانواده برای 
فرزندان‏شان قرار داده باشند یا مانند نام فامیلی است که همه افراد خانواده به آن نامیده می‏شوند.2« 
از ‌این‌رو، »طرفداران این نظریه را اسمیون )نومینالیست‏ها( می‏نامند.3« بارکلی و ویلیام اُکامی از 
بنیان‌گذاران این طرز تفکر بود. اگر انکار کلی توسط نومینالیست‏ها تئوریزه شد در مقابل، اعتقاد به 
وجود کلی عمر به مراتب طولانی‌تر از انکار آن داشت. افلاطون نه تنها بر واقعیت مفاهیم کلی تأکید 
می‏کرد؛ بلکه برای آن واقعیت عینی قائل بود که از آن به »مُثُل افلاطون« تعبیر می‏گردد که شاه بیت 
فلسفۀ او را تشکیل می‏دهد. حتی ایشان معتقد است »جزئیاتی که حواس درک می‏کنند، واقعیت 
نیستند.4« در حالی که مُثُل قائم به ذات و حقایق مطلقند. هر چند ارسطو شاگرد افلاطون با نظریۀ 

1. مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، ج 1، ص 37.
2. همان، ص 188.

3. شیروانی، علی، کلیات فلسفه، ص 52.
4. حنا الفاخوری و خلیل الجر، تاریخ فلسفه در جهان اسلام، ترجمۀ عبدالحمید آیتی، ص 54.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 313

استاد در اعتقاد به مُثُل همراهی نمی‏کرد؛ اما وجود کلی را در عالمی به نام معقولات جایگزین کرد. 
به بیان دیگر ایشان برای مثل عرشی جایگاه فرشی قایل شد و آن را زمینی ساخت. بعد از ارسطو در 
نحلۀ شرقی فلسفۀ یونانی در حوزۀ اسلام عمدتا فیلسوفان مسلمان از ایشان پیروی کردند و همواره 
کلیات به عنوان یکی از بحث‏های مهم فلسفی در متون فلسفه و کلام اسلامی تا کنون مطرح است.

1. 2. 3. دیدگاه خراسانی در وجود کلی
2. 2.  3. تقسیمات کلی و بررسی کلی فرضی

 مرحوم خراسانی نخست کلیات را به کلیات واقعی و فرضی تقسیم می‏کند و سپس کلیات واقعی را 
نیز به دو نوع خارجی و ذهنی تقسیم کرده است و معتقد است که همۀ کلیات، به جز کلیات فرضی 
از واقعیت نفس الامری برخوردار است؛ اما در مورد کلیات فرضی ایشان معتقد است که اولا، این 
کلیات مفاهیم کلی است. ثانیاً، برای آن واقعی وجود ندارد، ثالثاً اگر موطنی برای آن فرض شود، فقط 
ظرف فرض و اعتبار است. بدین صورت سه تا ظرف را می‏توان برای کلیات در نظر گرفت، نخست 
ظرف خارجی که کثیری از اشیا در این ظرف موطن دارند، دوم ظرف ذهنی که معقولات ثانیه در این 
مکان متوطن‏اند و سوم ظرف اعتبار که موطن کلیات فرضی‏اند. با این تقسیم‏بندی روشن می‏گردد که 
ایشان حتی برای کلیات فرضی وجودی، نه در ظرف ذهن و خارج، بلکه در ظرف اعتبار قائل است و 
چون این کلیات، واقعیت و اعتبارش طبق اعتبار است، برای شناخت آن‏ها فایده‏ای در علوم مترتب 
نخواهد بود. به تعبیر دیگر، واقعیت این کلیات، واقعیت فرضی و اعتباری است نه واقعی و حقیقی.

3. 2. 3. کلیات سه‌گانه در یک مثال
کلی طبق تقسیم‌بندی معروف به منطقی، طبیعی و عقلی تقسیم می‏گردد، مرحوم خراسانی در این 
قسمت به نکتۀ دقیقی اشاره می‏کند که از نگاه برخی پنهان مانده است و آن تطبیق سه نوع کلی در 
مورد برخی از مثال‏ها و عدم صدق آن در برخی دیگر است. ایشان معتقد است که تنها مثالی که 
می‏توان سه تا مفهوم را در آن جمع کرد، مثال الکلی کلی است؛ زیرا »معنای آن این است که نفس 
ما لایمتنع صدقه علی کثیرین کلی است که در نتیجۀ موضوع و محمول در این مثال کلی منطقی 
خواهد بود؛ زیرا منطقی همین معنای ما لایمتنع را از کلی قصد می‏کند و از آن‌جا که این مفهوم، 
خود طبیعتی از طبایع و حقیقتی از حقایق است و نیز این‌که نفس کلیت بر آن صادق است؛ لذا هر 
دو کلی طبیعی نیز هست؛ زیرا کلیت عارض آن نمی‏شود، بلکه بذاته بر آن صادق است و از آن‌جا که 
کلیت، موطنی غیر از عقل ندارد، هردو، کلی عقلی نیز خواهند بود؛ لذا سه نوع کلی در مثال الکلی 
کلی صادق است.1« محقق خراسانی معتقد است اگر با نگاه دقیق‌تری به مسأله بنگریم، تطبیق 

1. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 2، ص 208.



314 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

کلی طبیعی و عقلی در این مثال اندکی مشکل است؛ زیرا اهل نظر تصریح کرده‏اند »که حمل کلی 
بر عقلی و طبیعی از باب حمل شایع است؛ علاوه این‌که کلی طبیعی معروض کلیت است و ]کلی[ 
عقلی مجموع از عارض و معروض و این دو تا در مثال مذکور قابل تطبیق نیست؛ زیرا حمل کلی بر 
کلی از باب حمل اولی است و در این‌جا معروضی هم برای کلیت واقع نمی‏شود؛ بلکه آن‌چه محقق 
شده است یک مفهوم واحد است که همان کلی منطقی خواهد بود که فرض صدقش بر کثیرین 
غیرمحال است. در نتیجه، مفاهیم سه‌گانه در این مثال جاری نخواهد بود.« این هم دقتی دیگری از 
محقق خراسانی در حوزۀ وجود کلی و بررسی وجود این مفهوم در مثال معروف الکلی کلی است که 

ضمن مباحث منطقی خویش به آن پرداخته است.1
نتیجه و نظر

تبیین دیدگاه‏ فلسفی محقق خراسانی فراتر از حد این مختصر است، دقت‏های او در توضیح بداهت 
مفهوم وجود، اشتراک معنوی وجود و اعتباری بودن ماهیت در بحث‏های امور عامه شرح منظومه 
و شرح تجرید2 استفاده از تنوع مثال‏ها در توضیح مطالب3 دسته‌بندی ادله و تقریر شیوای ایشان از 
مطالب غامض منطقی و فلسفی، حکایت از گسترش، عمق و ژرف‌نگری ایشان در علوم عقلی دارد. 
استفادۀ ایشان از مثال نی و گز)متر( برای توضیح اصالت وجود و اعتباریت ماهیت در شرح منظومه،4 
تقسیم‏بندی جدید از »امکان«،5 نگاه جدیدی به تعریف استقرا،6 بیان تفاوت میان فلسفه و کلام7 و 
جعل اصطلاح‏های جدید چون »نور وسعی« در بحث از اصالت وجود، نمونه‏هایی دیگری از این 
ژرف‌نگری را به نمایش می‏گذارد؛ اما متأسفانه بسیاری از مطالب که به صورت درس گفتار‏ها است، 
نمی‏تواند به صورت کامل این ویژگی‏ها را منعکس کند و غم‌انگیزتر از آن، مهجوریت کتاب‏هایی 
مطبوع ایشان است که تا کنون چاپ مجدد نشده و از اغلاط تایپی، عدم کیفیت و عدم تحقیق و تعلیق 
اهل قلم بر این کتاب‏ها، رنج می‏برد و نزدیک است به بوته فراموشی سپرده شود که این امر معنایی 

نخواهد داشت جز به فراموشی رفتن فرهنگ و تاریخ یک ملت.

1. همان، ص 208.
2. ناصری یکاولنگی، تقریرات درس شرح منظومه آیت‌الله خراسانی )جزوۀ چاپ‌نشده(، ص 14، 15 و 18.

3. همان، ص 4 و 23.
4. همان، ص 27.

5. محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، ج 2، ص 56.
6. همان، ص 228.

7. همان، ج 1، ص 58.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 315

منابع
برهانی، محمد‏علی، یادمان خورشید خراسان، )جزوه چاپ‌نشده(. 
شیروانی، علی، کلیات فلسفه، قم: انتشارات دارالفکر، اول، 1385.

طوسی، نصیرالدین، کشف المراد فی شرح تجرید الاعتقاد، قم: انتشارات شکوری، دوم، 1371.
فروغی، محمد‏علی، سیر حکمت در اروپا. ج 1، تهران: انتشارات زوار، چهارم، 1387.

فاخوری، حنا و خلیل، جر، تاریخ فلسفه در جهان اسلام، مترجم عبدالمحمد آیتی، تهران: شرکت 
انتشارات علمی و فرهنگی، هشتم، 1386.

فهیمی، حسن‏رضا، رابطه عقل و دین از دیدگاه ابن رشد و ابوالحسن اشعری، )پایان‌نامه کارشناسی 
ارشد(، مشهد: 1393.

محقق خراسانی، محمدعیسی، الیتیمة، دو جلد، نجف، انتشارات نعمان، اول، 1386.
مصباح یزدی، محمدتقی، آموزش فلسفه، دو جلد، تهران: مؤسسۀ انتشارات امیر کبیر، شرکت چاپ 

و نشر بین‌الملل، ششم، 1383.
مطهری، مرتضی، شرح مبسوط منظومه، ج 9، تهران: انتشارات صدرا، دهم، 1387.

ناصری یکه‌ولنگی، تقریرات درس منظومه آیت‏الله خراسانی، )جزوه چاپ‌نشده(.
ـــــــــــــــــ، تقریرات درس شرح تجرید آیت‏الله خراسانی، )جزوه چاپ‌نشده(.



زمان از دیدگاه ابن‌سینا
حسن‌رضا خاوری1

چکیده
زمان یکی از مفاهیم فلسفی پیچیده و جالب است که تعریف‌ها و تحلیل‌های مختلفی دربارۀ آن مطرح 
شده است. پرسش اصلی تحقیق حاضر این است: حقیقت زمان در اندیشۀ ابن‌سینا چیست؟ درک 
حقیقت زمان در اندیشه ابن‌سینا در پرتو درک اصول فلسفی او حاصل می‌آید؛ چون او دو رهیافت 
طبیعیاتی و الاهیاتی در باب وجود زمان صورت‌بندی و مطرح کرده است. ابن‌سینا در رویکرد نخست 
زمان را بر مبنای حرکت تبیین می‌کند و در رویکرد الاهیاتی، زمان را بر اساس حدوث تحلیل می‌کند. 
زمان بنا به تعریف مقدار حرکت از حیث تقدّم و تأخّر نامجامع است و حقیقتی متصرّم و متجدّد و در 
عین ‌حال متّصل دارد. این افق زمانی انسان را از حیث جسمانیت و بدن‌مندی‌اش دربرگرفته است؛ 
اما آدمی ذاتاً توانایی تجرید و مفارقت از این افق تنگ و محدود را دارا است. ابن‌سینا تحلیلی به 
دست می‌دهد که دو وجه مراقبت و مفارقت از افق زمان را تضمین و اجرا می‌کند. برای تحقیق و 
تدقیقِ این مضمون لازم است: به عنوان مقدمات، فلسفه زمان حداقل در قالب یک مدخل )1 ـ 1( 
و نیز ریشه‌های تاریخی آن )2 ـ 1( به اختصار روشن شود؛ اما وضوحِ کلیت بحث زمان از راهِ درک 
اصول فلسفی زمان )1 ـ 2( می‌گذرد، تا مسألۀ هستی‌شناسی زمان )2 ـ 2(، خود را چنان‌که در اندیشۀ 

ابن‌سینا هست نشان دهد. تحقیقِ رابطه زمان و استکمال انسان )3 ـ 2( به تکمیل بحث می‌افزاید.
واژگان کلیدی: ابن‌سینا، وجود، حرکت، زمان، استکمال.

1. مقدمات
»زمان« یکی از مفاهیم عقلی و فلسفی است که تعریف واحدی از آن در تاریخ فلسفه وجود ندارد، 
بلکه تعریف‌های مختلفی مطرح است. مقالۀ حاضر به جستجوی حقیقت زمان در اندیشه ابن‌سینا 

می‌پردازد. مقدمات دو بخش و شامل اشاراتی به فلسفۀ زمان و ابعاد تاریخی آن است.

.khawari87@gmail.com :1. کارشناسی ارشد فلسفه اسلامی، ایمیل



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 317

1. 1. مقدمه اوّل؛ درآمدی بر فلسفۀ زمان
فلسفۀ اسلامی برنامۀ تحقیقاتی‌اش را از بداهت مفهوم »وجود«، یعنی از بدیهی‌ترین نقطۀ ممکن 
دارای ساختار  فیلسوفان اسلامی  اکثر  تفکر  در  برنامه  این  کلیت  آغاز می‌کند.  انسانی  برای ذهن 
مشابه و همسان است: تفکّر فلسفی به لحاظ نظام منطقی از تصدیق یگانه مبدأ حقیقی وجود؛ یعنی 
واجب‌الوجود بالذات آغاز می‌شود، بعد سلسلۀ صدور وجودات امکانی به ترتیب مرتبه وجودی آن‌ها 
پی گرفته می‌شود، از عقل اول تا عناصر چهارگانۀ زمینی که از اعتدال آن‌ها گیاهان و جانوران تکوّن 
می‌یابند و از عالی‌ترین حد اعتدال آن‌ها بدن انسانی تکوّن می‌یابد، بعد نفخه روح الاهی بر پیکر آدمی 
دمیده شده، »انسان« جان می‌گیرد و پا به عرصۀ جهان هستی می‌نهد. انسان در نیکوترین سامان 
وجودی آفریده شده و قادر است کل جهان‌های وجود را، ‌از اسفل السافلین تا اعلی علیین‌، درنوردد. 
بر اساس این طرح، دو مدخل وجودی برای آغاز پژوهش در باب حقیقت زمان پدیدار می‌شود: یکی 

از جهت سلسلۀ نزولی نظام وجود و دیگری از جهت سلسلۀ صعودی آن.
1. 1. 1. زمان از چشم‌انداز قوس نزول

زمان به لحاظ مرتبۀ وجودی‌اش در پایین‌ترین مرتبه نظام وجود قرار دارد و به همراه هیولی و حرکت 
جزء ضعفای وجود به شمار می‌آید. جواهر )عقول، نفوس، اجسام، صورت و ماده( برتر از اعراض‌اند 
و اعراض قارّ قوی‌تر از اعراض غیرقارند. زمان عرض بی‌قراری است که به میانجی عرض بی‌قرارِ 
حرکت بر اجسام عارض می‌شود. از این‌رو، زمان در ضعیف‌ترین مرتبۀ سلسله وجود قرار دارد، لذا 
شکننده‌ترین ساختار وجودی را داراست، به نحوی که وجودش با عدمش شدیداً درآمیخته است 
و هرگز لحظۀ گذشته‌اش با اکنونش یا اکنونش با آینده‌اش جمع نمی‌شود. تجدّد هر لحظه بعدش 
منوط به تصرّم لحظه قبلش و متصل به آن است. زمان با همین ساختار وجودیِ شدیداً ضعیف باز 
هم نشانه‌ای از آیات حضرت حق تعالی را بیان می‌دارد. وجود شکنندۀ زمان نشانگرِ حضور و احاطۀ 

قیومی خداوند قدّوس بر جهان مادّی است.
2. 1. 1. زمان از چشم‌انداز قوس صعود

سیر صعودی نظام وجود گرچه با حرکت موجودات مادی آغاز می‌شود؛ اما بیش از همه، بر محور 
فعلیت و استکمال وجود انسانی و سکناگزینی‌اش در عالم عقل رقم می‌خورد. فیلسوفان اسلامی 
غایت فلسفه را چنین تعریف کرده‌اند: صیرورت و تضاهی انسان با عالم عقلی و تشبّه به حضرت 
باری تعالی. دستیابی به این هدف نیازمندِ برنامه و نقشه راه خاص خود می‌باشد؛ اما تا جایی که به 
امر زمان مربوط می‌شود، گذر و فراروی از افق زمانی وجود پیش‌شرطِ دستیابی به این غایت است. 
انسان موجودیت امکانی مرکّب از نفس و بدن است. دستیابی به این غایت تعریف‌شده از راه بدن 



318 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ممکن نیست، بلکه تنها از راه نفس امکان‌پذیر است. این نفس است که با تجرد از زمان افق‌های 
جهان هستی را درمی‌نوردد و در عین‌ حال، با وساطت بدن در جهان مادّی استقرار می‌یابد و به 
تدبیر و تصرّف در آن می‌پردازد. با توجه به گره‌خوردگی وثیق نفس و بدن، نفس تا جایی که برای 
استکمالش به بدن نیاز دارد، این فرآیند لاجرم در افق زمان حاصل می‌آید. انسان تنها آن‌گاه قادر 
خواهد شد که به سوی عالم عقل پرواز کند و به استکمال عقلی دست یابد که ذات مجرّد خود را از 

سیطرۀ این گره‌خوردگی وثیق و لذا از احاطۀ افق تنگ زمان رهایی بخشد.
پس انسان از یک حیث برای تحصیل و فعلیت برخی کمالاتش به زمان نیاز دارد؛ اما از حیث 
دیگر، زمان مانع نیل به مراتب عالی استکمال است. بنابراین، انسان در عین حفظ زمان باید از آن 
تعالی جوید. لذا تفکّر فلسفی باید به تصوّری از زمان دست یابد که متضمّنِ امکان هر دوگانۀ حفظ 
زمان و تجرید از زمان باشد. بدین‌سان، تجرّد در عین تحفّظ زمان یا مفارقت در عین مراقبت از زمان 
مستلزمِ تدبیر عقلی زمان است. تدبیر عقلانی زمان، انسان را در نسبت با امکانات سنّت فلسفی و 
شرایط انضمامی زندگی قرار می‌دهد. ذیل چنین شاکله‌ای است که سنّت فلسفۀ اسلامی آدمی را به 
خردورزی و تفکّر در باب حقیقت و خیر و به تعبیری در باب ایمان و عمل صالح فرا می‌خواند. لبّیک 
به این دعوتْ رهایی انسان از افق تنگ زمان را تمهید و بنیان می‌گذارد. بنابراین، انسان ضرورتِ 
حفظ و تجرید از افق زمان را به مدد نیروی عقل خویش و تحت اشراق فیض الاهی و امداد عقل 

فعّال به انجام می‌رساند.
تا کنون، وجوهی از ابعاد نظری و عملی حقیقت زمان در نسبت با فرآیند استکمال انسان مرئی 
و آشکار گردید. با این‌حال، وضعیت جهان معاصر به دشواری‌ها و سختی‌های فرارُوی این سلوک 
‌ـ زمانی زندگی بسی سخت و دشوار گشته  عقلانی افزوده است، به حدی که دل‌کندن از افق جسمانی‌
است. در مقدمۀ دوم، وجوه تاریخی مسأله تحقیق می‌شود و بعد از آن، سعی بر این است که از خلال 
بررسی اندیشۀ ابن‌سینا در باب حقیقت زمان، امکان تأمّلات عمیق‌تر و لازم، ‌هرچند ناکافی‌، در این 

باره تدارک دیده شود.
یخی فلسفۀ زمان 2. 1. مقدمۀ دوم؛ ابعاد تار

هراکلیتوس وجود را حقیقتی ناتمام، متکثر و مدام در حال صیرورت می‌داند و این دریافتش را با 
تمثیل آتش بیان می‌کند. آتش اصل و مبدأ بی‌قراری و سیلان است و از این لحاظ در تناظر با ذات 
غیرقارّ و ناآرام زمان و سیالیت بی‌وقفۀ آن قرار دارد.1 در مقابل، پارمنیدس هر گونه صیرورت و حرکت 
و به تبع زمان را در عرصۀ وجود انکار می‌کند. دو تز اصلی پارمنیدس عبارتند از: )1( هستی هست 
و نیستی نیست. »هست/ وجود« تنها راه قابل تحقیق است، ولی »عدم« قابل پژوهش نیست. 

1. خراسانی، شرف‌الدین، نخستین فیلسوفان یونان، 236 تا 239.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 319

با هم متّحدند، لذا وجودْ حقیقت و لاوجود ناحقیقت است.  تعقّل یکی‌اند و  پس، )2( وجود و 
وجود حقیقتی کامل، ثابت، سرمدی، واحد و موجود است، که با »لوگوس« قابل فهم است نه با 
حواس پنج‌گانۀ ظاهری. صیرورت وجود به معنای هست و نیست شدن حقیقت ندارد )تز اول(، بلکه 

صیرورت و زمان توهماتِ ناشی از حواس است )تز دوم(.1
در تفکّر افلاطون، عالم معقولات یا مُثُل عالمِ حقیقت است. حقایق عالمِ عقلْ حقیقت‌هایی 
کلی، ضروری، ثابت و ابدی‌اند؛ اما عالم محسوسات و طبیعتْ عالم سایه‌ها و تصویرها است که 
ذات حقیقی آن‌ها در عالم عقل وجود دارد. بر این مبنا، زمان »تصویر متحرّک ابدیت« است.2 به 
عبارتی، ابدیتْ حقیقتِ معقولِ زمان و زمانْ سایۀ محسوس ابدیت است. بنابراین، ذات زمان در عالم 
عقل ریشه دارد. پس هرگونه ساماندهی زمانی فعالیت‌ها و حرکت‌های انسانی باید در راستای نیل به 

ساحت ابدیت و بازگشت به ذات زمان صورت گیرد.
ارسطو بر اساس نظریۀ قوه و فعل در رابطۀ دو عالم معقول و محسوس بازنگری می‌کند و اتصال 
آن دو را مجدداً بر اساس نظریۀ »حرکت« سامان می‌بخشد. زمان و مکان جزء شرایط ضروری 
پیوستاری »هست و  این حالت  این است که هم هست و هم نیست.  اند.3 مشکل زمان  حرکت 
نیست« در صورتی ممکن است که »تغییر«ی در کار باشد. تغییر یا دفعی )کون و فساد( است، یا 
تدریجی )حرکت(. حرکت فرآیندِ ناتمام و تدریجیِ فعلیت‌ یافتن است. حرکتِ مستدیرِ فلکی امری 
متصل، نامتناهی و مقدّم‌ترین حرکت است و زمان مقدارِ این حرکت بی‌آغاز و بی‌پایان است. پس، 
زمان عددِ حرکت متّصل است از حیث قبل و بعد. بیش از همه، زمان سزاوار است مقدار حرکت 

مستدیر فلک باشد از حیث قبل و بعد نامجامع.4
تعریف ارسطویی زمان، نقطۀ ‌عزیمت نظریه‌پردازی ابن‌سینا دربارۀ زمان قرار گرفته است. ارسطو 
تصوّر زمان را به حرکت گره می‌زند. بنابراین، در درک زمان علاوه بر نظریه حرکت، توجه به دو نظریه 
قوه و فعل و نظریه جوهر و عرض ارسطو لازم به نظر می‌آید. ارسطو صیرورت وجود را به نقص 
موجودات ناتمام و به تبع، میل آن‌ها به استکمال برمی‌گرداند. بدین‌سان، صیرورت وجودْ خروج از 
بالقوه‌گی به فعلیت و نوعی کمال‌یابی است. موجودات یا تمام‌اند یا ناقص. موجودات تام ثابت و 
تغییرناپذیرند؛ اما موجودات ناقص در حال صیرورت و تغییرپذیرند. فعلیت موجودات ناقص به دو 
نحو صورت می‌گیرد: 1. کون و فساد: جواهر ناقصْ یک‌باره در »آن« و به سبب مداخلۀ عقل فعّال 
)با اعطای صورت‌های جدید( فعلیت می‌یابند؛ 2. حرکت: اعراض چهارگانه به نحو تدریجی و 

1. همان، 276 تا 284.
2. افلاطون، دوره کامل آثار افلاطون، ترجمۀ محمدحسن لطفی، ج 3، 1732 ـ 1733.

3. ارسطو، سماع طبیعی )فیزیك(، ترجمه محمدحسن لطفی، 95.
4. همان، 186 ـ 192.



320 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

طی یک مدت زمانی فعلیت می‌یابند. توجه به تعریف حرکت به عنوان »کمال اول جسم« و زمان به 
عنوان »مقدار حرکت جسم« راهی به سوی اندیشیدن در باب رابطۀ زمان و کمال می‌گشاید: زمان 
مقدار کمال اول و در واقع کمیت و ظرف عددی استکمال جسم است. این رابطه برای آسیب‌شناسی 
استکمال موجودات ناقص حائز اهمیت است. چون »در زمان بودن« احکام و عوارض و پیامدهای 
خاصی دارد که پاره‌ای از آن‌ها مثل فسادپذیری، غیبوبت، فراموشی، فرسودگی و فروپاشی تهدیدی 
علیه فرآیندهای استکمال نفس به شمار می‌آید؛ زیرا اگر نفس در جنبۀ بدنی فرورود، دچار غلبه 
عوارض بدنی خواهد شد. این مقدار از بُعد تاریخی مسأله برای ورود به بررسی اندیشۀ ابن‌سینا درباره 

زمان کافی به نظر می‌رسد.
2. زمان در اندیشۀ ابن‌سینا

آن مقدمات  این قسمت در قالب دو بخش سازمان‌دهی می‌شود: 1. اصول فلسفی زمان، که در 
متافیزیکی زمان بحث می‌شود؛ 2. هستی‌شناسی زمان، که در آن حقیقت زمان و »آن« به عرصۀ 
تحقیق و تدقیق درمی‌آید. برای تکمیلۀ بحث، رابطۀ زمان و استکمال نیز مورد بررسی قرار خواهد 

گرفت.
1. 2. اصول فلسفی زمان

این اصول حول دو محور اصلی تنظیم شده است: مسألۀ وجود و مسألۀ حرکت.
1. 1. 2. مسألۀ وجود

ابن‌سینا طرح هستی‌شناسی‌اش را از »موجود بماهو موجود« آغاز می‌کند. او معانی موجود، شئ، 
ضروری و واحد را در نفس مرتسم به ارتسام اولی می‌داند.1 این مفاهیم پایه مبادی تصوّرات دیگری 
را برمی‌سازند و تصوّرات نیز مبادی تصدیقات را فراهم می‌آورند. بدین‌سان، قضایا و احکامی صادر 
می‌شوند. دو تمایز اساسی در هستی‌شناسی ابن‌سینا عبارتند از: 1. وجود و ماهیت؛ 2. وجوب و 

امکان.
الف. وجود و ماهیت

وجود بدیهی‌ترین و بسیط‌ترین مفهوم است. ماهیت غیر از وجود است. زیرا می‌توان آن را بدون 
وجود تصور کرد. وجود داخل در ذات ماهیت نیست؛ پس مقوّم آن نیست، بلکه وجود از لوازم ماهیت 
است؛ اما مانند دیگر لوازم تابع ماهیت نیست. چون توابع معلول‌اند، ولی وجود معلولِ ماهیت نیست. 
هم‌چنین، ماهیت دو نحوه تحقّق و موجودیت دارد: 1. موجودیت در اعیان؛ 2. متصوّریت در اذهان. 
لذا ماهیت می‌تواند سبب برخی صفات شود؛ اما به هیچ وجه نمی‌تواند سبب وجود شود. چون سبب 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإلهیات من كتاب الشفاء، تحقیق حسن حسن‌زاده آملی، ص 39.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 321

در هستی مقدم است و چیزی بر وجود مقدم نیست.1 به نظر ابن‌سینا، وجود بماهو وجود در شدّت 
و ضعف اختلاف ندارد و اکمل و انقص نمی‌پذیرد، بلکه تنها در سه حکم مختلف می‌شود: 1. تقدّم و 

تأخّر، 2. استغنا و حاجت، 3. وجوب و امکان.2 
ب. وجوب و امکان

وجودْ موضوعِ وجوب و ماهیتْ موضوعِ امکان است. ماهیت و امکان در ذات خود نسبت به وجود 
و عدم بی‌اقتضا است. وجود وجوبی در ذات خود وجود محض، صرف وجود و تأکّد وجود است. 
این وجود وجوبی قدوس قیوم چون ماهیت ندارد، پس جنس و فصل و حد و رسم ندارد؛ لذا تعریف 
و برهان هم ندارد. به عبارتی، ادراک حق اول تعالی به استدلال نیست، بلکه مشاهده‌ای است، 
آن هم مشاهده بدون مباشرت و مماست؛ زیرا استدلال برای ادراک غایب آورده می‌شود، نه برای 
درک وجود حاضر.3 این وجود سرمدی سبحانی جز با »صریح عرفان عقلی« قابل اشاره نیست. 
ثبوت اول تعالی و وحدانیتش فقط نیازمند به تأمّل در خود وجود است. وجود از حیث وجود ابتدا 
بر او شهادت می‌دهد و سپس، به آن‌چه بعد از او است گواهی می‌دهد.4 به همین دلیل، فراموشی 
خداوند دربردارندۀ فراموشی نفس و غفلت از خود است.5 ملاصدرا خواص واجب‌الوجود بالذات 
نزد ابن‌سینا را در پنج امر خلاصه کرده است: »أحدها إنه لا علة له. و ثانیها إنه واجب‌الوجود من کل 
جهة. و ثالثها إنه لا مکافئ له. و رابعها إنه بسیط الحقیقة لا ترکیب فیه. و خامسها إنه لامشارک له 

فی الحقیقة.6« 
به نظر ابن‌سینا، »امکان از لوازم ماهیت است، که ماهیت آن را اقتضا می‌کند، همان‌طور که 
مقتضی چیزهای زیادی است.7« موجودات امکانی زوج ترکیبی از وجود و ماهیت‌اند. در این ترکیب 
اتحادی، وجود منشأ وجوب غیری آن‌ها و ماهیت منشأ امکان ذاتی آن‌ها است. به‌هرحال، ماهیت 
ناگزیر با وجود نسبتی دارد که در ذات آن مستقر است؛ چون اتصاف ماهیت به وجود یا جایز است 
یا جایز نیست. در صورت اول، آن ذات امکان وجودی و در صورت دوم امتناع وجودی دارد. امکان 
مناط نیازمندی به علت است. موجودیت امکانی در ذات خود واجد وجود نیست، بلکه از ناحیه غیر 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإلهیات من كتاب الشفاء، تحقیق حسن حسن‌زاده آملی، ص 47 و 270 تا 273.
2. همان، ص 279؛ حسین بن عبدالله ابن‌سینا، المباحثات، تحقیق و تعلیق محسن بیدارفر، ص 71 و 286 و بهمنیار، 

التحصیل، ص 529.
3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، ص 69.

4. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإشارات والتنبیهات، تحقیق مجتبی زارعی، ص 275 تا 276.
5. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، احوال النفس: رسالة فی النفس و بقائها و معادها، ص 148.

6. شیرازی، محمّد صدرالدین، تعلیقات علی إلهیات الشفاء، ص 145.
7. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، المباحثات، ص 207، 293 و 309.



322 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

به آن عطا می‌شود. وجود موجودات امکانی هدیه و فیضی از ناحیه وجود وجوبی سرمدی حق تعالی 
است. لذا با این اخذ وجود، از وجود وجوبی غیری )نه ذاتی( برخوردار می‌شوند؛ اما حقیقت امکانی 
ذات آن‌ها مدام ثابت است. موجودات امکانی به تبع ماهیت‌مندی‌شان جنس و فصل دارند، لذا حد 
و رسم دارند، پس، قابل تعریف و برهان‌پذیر‌ند. پیدایش و موجودیت ذوات امکانی به دو نحو تحقق 
می‌یابد: ابداعی و احداثی. حدوث دو قسم است: ذاتی و زمانی. مفاهیمِ ابداع، حدوث، جوهر و 

عرض به نحوۀ وجود یافتن اشیا اشاره دارند.
ج. ابداع و حدوث

نحوۀ  برترین  لذا  و  است  به شئ  تام وجود  اعطای  یعنی  مطلق  لیس  از  بعد  تأییس شئ  »ابداع« 
اعطای وجود است، که بالکل عدم صریح را منع و زائل می‌کند و سلطۀ وجود را بر تمامیت شئ 
می‌گستراند.1 وجودات ابداعی دفعتاً در آن »هست« می‌شوند و از علّت‌شان انفکاک و تأخّر زمانی 
با وصف پس از عدم است؛ یعنی  یا وجود  به معنای مسبوقیت وجود به عدم  ندارند. »حدوث« 
حدوث برخلاف ابداع مبدأ مادی و زمانی دارد.2 البته، حدوث به دو وجه گفته می‌شود: حدوث ذاتی 
و حدوث زمانی. حدوث ذاتی در وجودش فقط به فاعل و مبدأ وجود نیاز دارد؛ اما مبدأ مادی و 
زمانی نمی‌خواهد.3 حدوث زمانی ایجاد شئ است پس از این‌که در زمان سابق وجود نداشته است.4 
یعنی ایجادش به شرایط مادی و ظرفیت زمانی نیاز دارد. با توجه به وجود وجوبی سرمدی، وجودات 
ابداعی و حادثات زمانی سه نحوۀ عالم و وعاء وجود دارد: سرمد، دهر و زمان. زمان عالم ارتباطاتِ 
متغیرها با متغیرها است. سرمد عرش معیت ثابت با ثابت است؛ اما دهر مناسبات ثابت‌ها با متغیرها 
است. عرش سرمد بر دهر و وعای دهر بر افق زمان احاطه دارد. به تبع این سه گونه وعاء، موجودات 
نیز سه دسته‌اند: زمانی الوجود، دهری الوجود، و سرمدی الوجود. وجود بی‌همتای سرمدی بر همه 
موجودات، از جمله زمان، احاطۀ قیّومی دارد و در عین‌ حال، مبرا و منزّه از زمان و عوارض زمانی 

است.
د. جوهر و عرض

ابن‌سینا جوهریت را به تمایز وجود و ماهیت ارجاع می‌دهد: »حقیقت جوهر ماهیت است و چیزی 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، المبدأ والمعاد، ص 77؛ حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإشارات والتنبیهات، تحقیق مجتبی 
زارعی، ص 286؛ حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإلهیات من كتاب الشفاء، تحقیق حسن حسن‌زاده آملی، ص 268.

2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإشارات والتنبیهات، تحقیق مجتبی زارعی، نمط 5 و حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإلهیات 
من كتاب الشفاء، تحقیق حسن حسن‌زاده آملی، ص 186.

3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ص 533.
4. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، رسائل ابن‌سینا، الحدود، ص 119.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 323

که ماهیت ندارد جوهر نیست. پس واجب‌الوجود جوهر نیست.1« بنابراین، مفاهیم جوهر و عرض 
فقط در عرصۀ ممکنات و معلولات قابل صدق است. »جوهر ماهیت و حقیقتی است که وجودش 
نه ‌در موضوع است.«2 صورت دقیق این قضیه یک گزارۀ شرطی است: جوهر ماهیتی است که اگر در 
خارج موجود شود، وجودش نه ‌در موضوع است.3 با این ‌حال، لازمۀ جوهریت این است که وجودش 
در اعیان باشد؛ چون جوهر زمانی در موضوع نیست که در اعیان باشد.4 بنابراین، هر ذاتی که قائم 
به خود و موجود در اعیان باشد، جوهر است و هر ذاتی که قوامش به موضوع باشد، عرض است.5 
عرض وجود قائم به غیر یا وجود در موضوع است. »موضوع« جایگاه و محل پذیرش عرض است.6 
جوهر قائم به خود است و به اعراض قوام می‌بخشد، بدون آن‌که جزئی از تعریف آن‌ها شود؛ یعنی 
با این‌که اخذ مقوّم در تعریف ماهیت شئ ضروری است؛ اما جوهر داخل در تعریف عرض نیست؛ 
لذا جزئی از آن نیست؛ اما با این‌حال، مقوّمش هست.7 در این سیاق، زمان عرض و متقوّم به حرکت 
است، درحالی‌که قوام حرکت به جوهر جسم می‌باشد؛ یعنی زمان به میانجیِ حرکت متقوّم به جسم 

است.
ابن‌سینا مراتب هستی و ترتیب موجودات امکانی را برحسب جوهر و عرض طبقه‌بندی می‌کند. 
شایسته‌ترین اشیا به وجود، جواهر و سپس اعراض‌اند. سزاوارترین موجودات در استحقاق وجود، 
جوهر مفارق عقل است، بعد جوهر نفس، بعد جواهر جسم، صورت و هیولی. جوهر هیولی سبب 
اعطای وجود نیست، بلکه »محل نیل وجود« و جایگاه دستیابی به هستی است. اعراض قارّ از 
اعراض غیرقارّ أولی است. سپس، اعراض غیرقارّ به میانجی اعراض قارّ اولی از اعراض غیرقار 
به میانجی اعراض غیرقار است. زمان یک عرض غیرقار به میانجی عرض غیرقار حرکت است. 
بنابراین، زمان در پایین‌ترین مرتبۀ نظام وجود قرار دارد که دارای شکننده‌ترین نحوۀ وجود است و 
سبب هیچ چیزی نیست.8 با این‌حال، »جواهر و اعراض صادر از اول تعالی و فائض از او به فیضان 
عقلی‌اند.«9 به نظر ابن‌سینا، جواهر فقط دفعی تغییر می‌کند.10 این تغییر دفعی کون و فساد تحت 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، التعلیقات، ص 225.
2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإشارات والتنبیهات، تحقیق مجتبی زارعی، ص 274.

3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، التعلیقات، ص 224.
4. همان، 176.

5. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ص 497.
6. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الهیات دانشنامه علایی، ص 8.

7. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإلهیات من كتاب الشفاء، تحقیق حسن حسن‌زاده آملی، ص 72.
8. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ص 512 تا 513.

9. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، التعلیقات، ص 150.
10. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، طبیعیات دانشنامه علایی، ص 5.



324 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مداخلۀ صورت‌بخش عقل فعّال انجام می‌شود؛ اما اعراض در معارض تغییرات تدریجی قرار دارند.
2. 1. 2. مسألۀ حرکت

مسألۀ حرکت در کانون دانش طبیعی قرار دارد. موجودات دو قسم‌اند: 1. موجوداتی که با حرکت 
آمیخته‌اند، مانند اجسام؛ 2. موجوداتی که مفارق از حرکت‌اند، مثل باری تعالی و عقول. جسم 
ابعاد سه‌گانۀ طول و عرض و عمق در آن امکان‌پذیر  یا  امتدادها  طبیعی جوهری است که فرض 
)به  کمّ  مقولۀ عرضی  را فقط در چهار  او حرکت  نمی‌پذیرد.  را  ابن‌سینا حرکت در جوهر  است.1 
صورت زیادت و نقصان( و کیف )استحاله( و أین )حرکت انتقالی( و وضع )حرکت پیرامون خود در 
مکان واحد( می‌پذیرد؛ چون حرکت در امری رخ می‌دهد که تنقّص و تزید می‌پذیرد؛ اما جوهر چنین 

نیست. پس چیزی از حرکت در جوهر نیست.2
حرکت خروج تدریجی از قوه به فعل است و دقیق‌تر این‌که: »فالحرکة کمال أول لما هو بالقوة 
من جهة ما هو بالقوة.3« نخستین کمال شئ بالقوه از حیث بالقوه‌گی‌اش نفس خروج آن از بالقوه‌گی 
است، نه آن‌چه که بعد از خروج حاصل می‌آید. چون این صورت تحصّل‌‌یافته کمال ثانی است. 
حرکت مشترک لفظی و اسمی برای دو معنا است: حرکت به معنای قطع و حرکت به معنای توسط: 
»أن الحرکة... کان مفهومها اسما لمعنیین: أحدهما لایجوز أن یحصل بالفعل قائما فی الأعیان و 

الآخر یجوز أن یحصل فی الأعیان.4«
الف. حرکت به معنای قطع

حرکت در این معنا به عنوان یک امر متصل ممتد از مبدأ تا منتها لحاظ می‌شود. مادامی که متحرک 
بین مبدأ و منتها است، این معنا برای متحرک وجود بالفعل و حصول قائم در اعیان ندارد. حصول آن 
زمانی است که حرکت به پایان رسیده باشد. اگر حرکت به معنای یک امر متصل از مبدأ تا منتها در 
نظر گرفته شود، کل این اتصال ذهنی یک‌جا در خارج تحصّل ندارد؛ چون متحرک تا وقتی در حال 
حرکت است تمام نیست؛ اما وقتی حرکت به انتها رسید، آن‌گاه حرکت دیگر موجود نیست. بنابراین، 
حرکت به معنای قطع نمی‌تواند وجود عینی و حصول حقیقی داشته باشد، بلکه این امر متصل از 
اموری است که ذات قائم در اعیان ندارد و تنها در خیال است.5 »حرکت معنای متجدّد النسب 
از این نسبت‌های متجدّدِ حرکتْ  یعنی غیرثابت است که پیوسته نسبت‌های آن تجدّد می‌یابد.6« 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الشفاء، الطبیعیات، السماع الطبیعی، ص 13.
2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ص 205 تا 208.
3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الشفاء، الطبیعیات، السماع الطبیعی، ص 82 تا 83.

4. همان، ص 83.
5.همان، ص 83.

6. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، التعلیقات، ص 133.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 325

صورت‌هایی در حواس انطباع می‌یابد که در ذهن به صورت واحد برای حرکت به نظر می‌رسد یا 
خیال آن‌ها را به صورت متصل واحد ترسیم می‌کند. این صورت ذهنی در وجود حصول عینی ندارد.1

ب. حرکت به معنای توسط
حرکت به این معنا حدوث امر بسیطی است که اتصال و امتدادی ندارد، آناً به وجود آمده و به نحو 
یک امر وجودی سیال بقا و استمرار می‌یابد. »توسّط« حالتی است که حرکت نه در ابتدای مسافت 
قرار دارد و نه در غایت آن حاصل آمده، بلکه در میان مبدأ و منتها است که حصولش را در هر آنی که 
فرض کنیم در حال پیمودن آن است. این حالت وجودی صورتِ حرکت و صفتی همراه متحرّک است 
و تا شئ متحرّک در حال حرکت می‌باشد، این وصف باقی است؛ اما حدود فرضی آن متغیر و متجدّد 
می‌شود. حالت توسّط با این صفت در حقیقت همان کمال اول است که وقتی پیموده و تمام شد، 
کمال ثانی حاصل می‌آید. حرکت به معنای توسّط یک امر وجودی عینی و در خارج است. حرکت 
به معنای قطع یک امر ذهنی است که وجود آن بر سبیل وجود امور موجود در گذشته است.2 ابن‌سینا 

در این باره می‌گوید: »الشیء الماضی بذاته هو الزمان و الماضی بالزمان هو الحرکة.3«
قطع به معنای حرکت پیموده شده و تحصّل یافته است؛ اما توسّط به معنای حالت میانِ دو حد 
بودن )بین مبدأ و منتها یا گذشته و آینده( است. از آن‌جا که حرکت به معنای توسّط، نفس بودن میان 
دو حد است، لذا، نه در مبدأ است و نه در منتها و نه کل امتداد متصل از مبدأ تا منتها است، بلکه 
حرکت به معنای توسّط دقیقاً خود همین حالت در وسط‌بودنِ تجدّدی است. بدین‌سان، حرکت 
توسّطی نه در گذشته است و نه در آینده، بلکه در اکنونیتِ متجدّد و سیال میان گذشته و آینده است؛ 
اما حرکت قطعی فقط در زمان گذشته تحصّل دارد. البته، زمان گذشته با وصف گذشته در اکنونیت 
حاضر وجود و تحصّل بالفعل ندارد؛ اما در وعای خاص خود )یعنی وعای دهر( وجود و عینیت 
دارد. لذا گذشته خارج از قلمرو وجود نیست. علاوه بر اختلاف فوق، فرقِ حرکت به معنای قطع و 
توسّط از منظر تمایز دو نوع وحدت نیز قابل درک است: وحدت بالتمام و وحدت بالاتصال. واحد 
تام غیر از واحد متصل است. حرکت به معنای توسّط چون تمام نشده، واحد بالتمام نیست؛ اما 
وحدت اتصالی دارد، ولی حرکت به معنای قطع علاوه بر وحدت اتصالی چون تمام شده و دیگر 

منتظر تحصّل جدید نیست، پس وحدت بالتمام نیز دارد.4

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الشفاء، الطبیعیات، السماع الطبیعی، ص 83 تا 84.
2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الشفاء، الطبیعیات، السماع الطبیعی، ص 84 تا 85 و محمد بن عمر فخرالدین رازی، 

المشرقیة، ص 673. المباحث 
3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، التعلیقات، ص 167. هم‌چنین بنگرید: حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الشفاء، الطبیعیات، 

السماع الطبیعی، ص 272.
4. ابن‌سینا، همان.



326 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

 در مورد عینی یا ذهنی بودن هر یک از دو معنای حرکت اختلاف نظر وجود دارد. بزرگان معتقدند 
این‌جا در اندیشه ابن‌سینا یک ناهمخوانی دیده می‌شود. از ظاهر استدلال ابن‌سینا چنین برمی‌آید که 
او حرکت قطعی را امر ذهنی و ارتسام خیالی می‌داند، درحالی‌که او به عینیت وجود زمان تصریح 
دارد. همه پذیرفته‌اند که زمان مقدار حرکت قطعی است. این مقداریت عینی مستلزم این است که 
حرکت قطعی در اعیان وجود داشته باشد. توضیح مسأله چنین به نظر می‌رسد که زمان همانا »آن« 
نیست، بلکه امر کشدار سیال متصل است. زمان گذشته و حال و آینده را در بردارد. گذشته بماهو 
گذشته و حال بماهو حال وجود دارد. پس، آن‌چه موجودیت ندارد گذشته بماهو حال است. در عین‌ 
حال، گذشته به حال و حال به آینده متصل است. این اتصال در کلیت خود »زمان« خوانده می‌شود. 
این کمیت اتصالی در »آن« وجود ندارد، بلکه در ظرف وجودی خاص خودش وجود دارد. بنابراین، 
زمان به معنای قطع در متن واقع وجود دارد؛ اما در وعای خاص خودش. به‌هرحال، در تناظر با 
دو معنای حرکت دو امر دیگر موجود است: متناظر با حرکت قطعی »زمان«، و متناظر با حرکت 
توسطی »آن سیال« وجود دارد. حرکت توسّطی راسمِ حرکت قطعی، و »آن سیال« راسمِ زمان است.

رابطۀ حرکت و زمان
این رابطه در تعریف زمان به روشنی دیده می‌شود: زمان مقدار حرکت است؛ لذا وجودش تابع وجود 
حرکت و وجود حرکت تابع وجود جسم متحرّک است. زمان بر حرکت عارض می‌شود. البته، زمان 
تحلیلًا و عقلًا )نه خارجاً( عارض بر حرکت و قایم به حرکت است؛ چون زمان و حرکت در خارج به 
یک وجود واحد موجودند. به عبارتی، زمان از عوارض تحلیلی حرکت است. رابطۀ حرکت و زمان به 
رابطۀ جسم طبیعی نسبت به جسم تعلیمی تشبیه شده است؛ یعنی رابطه ابهام و تعین. حرکت علّت 
و مقوّم و محل زمان است، و زمان تعین و تشخّص‌بخش حرکت است.1 هم‌چنین، ابن‌سینا یادآوری 
می‌کند که حرکت و زمان از طریق علّت واحد نیز به هم مربوط‌اند. حرکت علّت حصول زمان است و 
محرّک علّت حرکت است. پس محرّک علّتِ علّت زمان است. بنابراین، محرّکِ حرکت دوری علّت 

زمان است. بدین‌ترتیب، »نفس« علّت اصلی زمان است.2
هم‌چنین، حرکت شمارندۀ زمان است، به این معنا که به سبب مسافتْ متقدّم و متأخّر را ایجاد 
می‌کند. عدد این متقدّم و متأخّر به اندازۀ حرکت است. پس حرکت با به وجود آوردن متقدّم و متأخّر 
در زمان بر اندازۀ زمان دلالت می‌کند و آن را می‌شمارد؛ اما زمان نیز حرکت را می‌شمارد، بدین‌سان 
که زمان عددِ حرکت است. پس، زمان به دو وجه حرکت را اندازه‌گیری می‌کند: 1. حرکت را اندازه‌دار 

1. مصباح یزدی، محمّدتقی، شرح الهیات شفاء، ص 103 تا 118 و محمد بن عمر فخرالدین رازی، المباحث المشرقیة، 
ص 788.

2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، ص 17.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 327

می‌سازد؛ 2. بر کمیت اندازۀ حرکت دلالت دارد. بنابراین، زمان حرکت را و حرکت زمان را اندازه 
می‌گیرد. البته شمردن عمل نفس است. در کل، نفس ایجاد‌کننده، نگه‌دارنده و شمارندۀ حرکت و 

زمان است.
2. 2. هستی‌شناسی زمان

ابن‌سینا جایگاه، ترتیبِ ورود و خروج مباحث و مسائل را به صورت منطقی مطرح و ساختاربندی 
می‌کند. او در آثار خود زمان را در دو جایگاه متفاوت یعنی فیزیکی و متافیزیکی مطرح کرده است. 
به تعبیری، ابن‌سینا دو رهیافت نسبت به زمان دارد. او در کتاب‌های »شفاء«، »نجات« و »عیون 
الحکمة« مسألۀ زمان را در بخش طبیعیات آورده است؛ لذا برهانش را براساس مقدمات طبیعیاتی 
یعنی حرکت اقامه می‌کند؛ اما در »اشارات و تنبیهات« زمان را در نمط پنجم »صنع و ابداع« یعنی 
در بخش متافیزیک بحث کرده است، لذا برای اثبات آن از یک برهان هستی‌شناختی بر پایه حدوث 
استفاده می‌کند. خط سیر اندیشه‌ای که از نقطه موجودیت ماهیت آغاز می‌گردید، با گذر از امکان 
به حدوث جسم می‌رسد. استدلال متافیزیکی زمان از همین حدوث جسم )یعنی از منظر قوس 
نزول( آغاز می‌شود؛ اما استدلال طبیعیاتی زمان از حرکت جسم )یعنی از منظر قوس صعود( آغاز 
می‌گردد. به‌هرحال، حرکت عام‌ترین چیزی است که بر جسم عارض می‌شود. زمان عام مقدار همین 
حرکت عام جهان مادی است. به نظر ابن‌سینا، زمان بدون حرکت امکان ندارد و قابل تصور نیست. 
از این‌رو، جسم طبیعی لذاته در زمان نیست، بلکه تنها از حیث در‌حرکت‌بودنش در زمان است؛ اما 
از حیث ثباتش با زمان است، نه در زمان.1 زمان امری گذرنده، سیال و عین تجدّد و تقضّی است 
و عین تجدّد و تقضّی بودن بدون فرض حرکت معقول نیست. علی‌رغم تمام این احوال، زمان یک 
نحوه موجودیت امکانی است، لذا ترکیبی از وجود و ماهیت دارد. با این‌که دلالت به سوی وجود 
زمان مقدّم بر ماهیت زمان است؛ اما ابن‌سینا راه رسیدن به وجود زمان را از خلال تحقیق ماهیتش 
می‌پیماید: »و الأولی بنا أن ندل أولًا علی نحو وجود الزمان و علی ماهیته، بأن نجعل الطریق إلی 
وجوده من ماهیته.2« به نظر نمی‌رسد انتخابِ این طریق امر دل‌بخواهی باشد، بلکه بیشتر به خاطر 
وجود خیلی ضعیف و فرّار زمان است که اصطیاد وجودش جز از راهِ بررسی ماهیتش )به دلیل ثبات 

ماهیت( ممکن نیست.

1. 2. 2. برهان طبیعی اثبات وجود زمان
این برهان مبتنی بر سنجش و مقایسه حرکت‌های متفق و مختلف با هم است. حاصل این سنجش‌ها 
شناسایی امکان عددی ویژه‌ای است که »زمان« نامیده می‌شود. برهان طبیعی بدین شرح است: دو 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، ص 15 تا  16.
2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الشفاء، الطبیعیات، السماع الطبیعی، ص 151 تا 152.



328 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

متحرّک با هم شروع به حرکت می‌کنند و با هم نیز توقف می‌کنند. یکی به خاطر سرعت بیشتر یا 
سکون‌های کمتر راه بیشتری را طی می‌کند؛ اما دیگری به خاطر سرعت کمتر یا سکون‌های بیشتر 
راه کوتاه‌تری را می‌پیماید. میان این دو متحرّک اختلافی مشاهده می‌شود که به علت سرعت زیاد و 
سرعت کمتر است. سرعت زیاد باعث زودتر رسیدن و سرعت کمتر باعث دیرتر رسیدن است. این 
زودتر و دیرتر، از سنخ حرکت نیست، از سنخ ذات متحرّک هم نیست، از سنخ مکان یا مسافت هم 

نیست، بلکه این زودتر و دیرتر همان چیزی است که »زمان« خوانده می‌شود.1
به بیانی دیگر، از مقایسه و سنجش حرکت‌ها یک »امکان« خاص استفاده می‌شود که حرکت‌ها 
در آن اختلاف پیدا می‌کنند. شأن این امکانْ تقضی و تجدّد است. این امکانِ متقضّیِ متجدّد با حرکت 
مطابق است. امر متجدّد و متصل از سنخ مقدار و مدت است که هر جزئش حادث و وجودش در 
ماده است. پس این امکان از سنخ کمیت و مقدار است؛ اما مقدار متحرّک و مقدار مسافت نیست، 
هم‌چنین، خود حرکت نیست، سرعت هم نیست. این امکان مقداری قائم به ذات نیست، پس نه 
جوهر است و نه جوهری، بلکه یک هیأت عرضی است؛ لذا این امکان مقداری یک هیأت عرضی 
بی‌قرار و سیال است. از آن‌جا که به نظر ابن‌سینا تنها موجود بی‌قرار »حرکت« است، لذا امکان 
مذکور مقدار حرکت است. زمان همین امکان یعنی مقدار تجدّدی حرکت است. البته، زمان به اعتبار 
تحلیل عقلی )نه خارجی( عارض بر حرکت و قائم به آن است. چون زمان و حرکت در خارج به یک 
وجود واحد موجودند.2 بر این اساس، زمان حدوث و فنای تدریجی و وجودی ضعیف‌تر از حرکت 

دارد. ماهیت زمان به لحاظ مقوله، تحت مقوله کمّ متصل غیر قار الذات قرار دارد.
2. 2. 2. برهان متافیزیکی اثبات وجود زمان

ابن‌سینا در »اشارات و تنبیهات« بر حقیقت زمان متمرکز می‌شود و برهان متقن‌تر و دقیق‌تری ارائه 
به موجودات زمان‌مند و حقیقت زمان  تا  آغاز می‌کند  از مبدأ وجود  این استدلال  او در  می‌دهد. 
می‌رسد. جسم نخستین، حرکت مستدیر و خود زمان آغاز زمانی ندارند. لذا ملاحظه مبادی الاهیاتی 

آن‌ها لازم است. چون قِدَم زمانی، آن‌ها را از حوزۀ امکان و معلولیت خارج نمی‌کند.
پس‌زمینۀ برهان

فاعلیت حاکی از فعل است. مفهوم فعل متضمن سه مؤلفه مفهومی وجود، عدم و بعدیت این وجود 
پس از عدم است. مفهوم بعدیت به‌منزلۀ صفت و محمول این وجود به شمار می‌آید. هر یک از این سه 

1. عابدی شاهرودی، علی، فضا و زمان در فیزیك و متافیزیك، ص 38.
2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ص 225 ـ 227؛ حسین بن عبدالله ابن‌سینا، 1989 م، 
تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، ص 14 ـ 15 و علی عابدی شاهرودی، فضا و زمان در فیزیك و متافیزیك، ص 39 تا 

.46



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 329

مؤلفه به چه چیزی تعلّق دارد؟ عدم هرگز به فاعل )علت( تعلّق ندارد، مؤلفۀ سوم )وصف بعدیت( نه 
ق فعل و جعل قرار نمی‌گیرد،  به فعل فاعل تعلّق دارد و نه به جعل جاعل. به عبارتی، این وصف متعلَّ
بلکه از ذات وجودِ افاده‌شده انتزاع می‌شود؛ اما مؤلفۀ نخست )وجود( متعلّق به فاعل است. تعلّقش 
از این حیث است که این وجود یا واجب‌الوجود نیست یا ضروری است وجودش مسبوق به عدم 
باشد. شق اول، مفهوم واجب‌الوجود بغیره یا دایمی است یا غیردائمی. واجب‌الوجود بغیره بر هر 
دو حمل می‌شود، و واجب‌الوجود بذاته از هر دو سلب می‌گردد، از حیث مفهوم؛ اما شق مسبوق به 
عدم یک وجه بیشتر ندارد و اخص از مفهوم اول است. به‌هرحال، تعلّق به غیر بر هر دو مفهوم حمل 
می‌شود. این معنا اولًا و بالذات بر اعم و سپس بر اخص حمل می‌شود. این صفت تعلّق به غیر فقط 
در لحظه حدوث وجود معلول نیست، بلکه دائماً در هر حالی بر معلولات حمل می‌شود و صادق 
است.1 به‌هرحال، علّت به معلولش وجود می‌بخشد. از این وجودِ اعطایی مفهوم فعل و حدوث 
انتزاع می‌شود که متضمن نحوه‌ای بعدیت و قبلیت است. این بعدیت و قبلیت سرآغاز تحلیل و درک 

زمان است.
برهان متافیزیکی

ابن‌سینا برهان متافیزیکی )الاهیاتی( زمان را از تحلیل و تجزیۀ مفهوم حدوث به مؤلفه‌های بسیط 
مفهومی‌اش آغاز می‌کند. بنا به تعریف، بودن حادث بعد از نبودنش، قبلی دارد که در آن نبوده است. 
پس، هر حادثی قبل و بعدی دارد. ترتیب این قبل و بعد به نحو خاصی است. این قبل و بعد مثل 
قبلیت واحد بر دو نیست؛ زیرا یک و دو با هم در وجود حصول و اجتماع می‌یابند؛ اما این قبل با 
بعدش ثابت نیست و با آن جمع نمی‌شود. چون با حدوث بعد، این قبل باطل می‌شود. چیزی که 
این‌گونه باشد، وجود تجدّدی و تصرّمی دارد؛ یعنی بعدی نوبه‌نو پدید می‌آید و قبلی دم‌به‌دم از بین 
می‌رود. ثبوتِ بعد مستلزم بطلانِ قبل است. البته این قبلیت خود عدم نیست. چون بعداً وجود پیدا 
می‌کند. این قبلیت ذات فاعل هم نیست؛ زیرا فاعل در قبل و بعد و در معیت با آن‌ها است. پس 
حقیقت دیگری در کار است که پیوسته و به نحو متصل در حال تجدّد و تصرّم است. چنین حقیقتی که 
به موازات حرکت در مقدار است از اجزای انقسام‌ناپذیر تألیف نیافته است. پس، این حقیقت متجدّد 
انقسام‌پذیر است. از سوی دیگر، تجدّد ممکن نیست مگر با تغیّر حال، و تغیّر حال ممکن نیست 
جز برای چیزی که قوۀ تغیّر حال یعنی موضوع دارد. به عبارتی، این تغیّر و تجدّدْ موضوع می‌خواهد. 
حرکت متحرّک واجد این امکان تغیّر است و موضوع بی‌واسطۀ این تجدّد و تصرّم واقع می‌شود. 
پس این اتصال تجدّدات و تصرّمات به حرکت و متحرّک یعنی به تغیّر و متغیر متعلّق است، به‌ویژه 
به حرکت متصل غیرمنقطع. دقیق‌تر، این اتصال به حرکت وضعی دوری یعنی به حرکت مستدیر 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإشارات والتنبیهات، تحقیق مجتبی زارعی، ص 280 ـ 281.



330 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

فلک متعلّق است. این اتصال تجدّدات حامل تقدیر و دربردارندۀ نوعی واحد اندازه‌گیری است. لذا 
یک »قبل« گاهی دورتر است و یک »قبل« گاهی نزدیک‌تر؛ پس این اتصال کمّیتی است که تغیّر 
با آن اندازه‌گیری می‌شود. این همان زمان است. زمان کمیت و مقدار حرکت است؛ اما نه از جهت 
مسافت، بلکه از جهت تقدّم و تأخّری که با هم اجتماع‌ناپذیر‌ند.1 تعلّق زمان به حرکت مستدیر ذاتی 
است. بنابراین، زمان مقدار حرکت مستدیر است از جهت متقدّم و متأخّر نه از جهت مسافت. ضمناً 
حرکت مستدیر اقدم و اشرف حرکت‌ها است، لذا می‌تواند سایر حرکت‌ها را اندازه‌گیری کند. بنابراین، 
زمانِ حرکت مستدیر برای اندازه‌گیری زمان سایر حرکت‌ها و زمان‌ها صلاحیت دارد.2 خلاصه، امر 
حادث وجودی بعد از عدم دارد؛ یعنی قبلی دارد که با ورودِ بعد باطل می‌شود. این قبلیت و بعدیت به 
نحو تجدّدی و متصل است. تجدّد فقط با تغیّر حال امکان‌پذیر است که این تغیّر قوۀ حامل و حافظ 
می‌خواهد. حرکت مستدیر فلک حامل و حافظ پیوستگی این تغیّر سیال و بی‌پایان است. این اتصال 
تجدّدی که به حرکت وضعی دوری تعلّق دارد، یک نحوۀ واحد اندازه‌گیری است؛ یعنی این اتصال 

قبلیات و بعدیات کمّیتی است که تغیّر را اندازه می‌گیرد. این کمیت همان »زمان« است. بنابراین:
1. زمان حقیقتی متجدّد و متصرّم و در عین‌حال متصل است. این اتصال تجدّدی واقعی و در 
اعیان موجود است. زمان یک هیأت عرضی غیرقارّ است، نه جوهری. پس وابسته به حرکت، ماده و 
موضوع حرکت است. زمان کمیت، مقدار و عدد حرکت است از جهت تقدّم و تأخّر اجتماع‌ناپذیر.
2. زمان سیال و غیرثابت است، لذا وجود ضعیفی دارد و همواره حامل و حافظ می‌خواهد. 
حرکت دوری بی‌پایان حافظ پیوستگی این تجدّدات و تصرّمات زمان است. پس، جسم فلک حامل 
زمان و قوۀ محرّک در فلک فاعل زمان است. تشخّص زمان به وضع و تشخّص وضع به ذات خود و 

به زمان است. از این‌رو، هر زمانی وضع مخصوص دارد، چون تابع وضع فلک است.3
3. خود زمان حدوث زمانی ندارد و فاقد مبدأ و بدایت زمانی و نیز فاقد نهایت زمانی است. البته 
زمان چون امتداد است و هر امتدادی دو جهت دارد، لذا دو جهت زمان عبارت است از: گذشته و 

آینده. بنابراین، زمان از جهت گذشته و آیندۀ نامتناهی و فاقد بدایت و نهایت زمانی است.
4. ماهیت زمان هیأت عرضی و کمّ متصل بر سبیل تجدّد است که بر حرکت عارض می‌شود. 
به طور کلی، حرکت دو عامل و دو واحد اندازه‌گیری دارد: مکان )مسافت( و زمان. تفاوت‌شان در 
این است که اجزای فرضی مکان در وجود با هم قابل جمع است؛ اما اجزای فرضی زمان با هم قابل 

جمع نیست.

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الإشارات والتنبیهات، تحقیق مجتبی زارعی، ص 282 ـ 283.
2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ص 229 ـ 231.

3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، التعلیقات، ص 171 و 174.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 331

5. عقل سه نحوه بودن و وعاء وجودی فرض می‌کند:
الف. در زمان بودن: این نحوه بودن متی اشیا متغیری است که دارای مبدأ و منتها است و مبدأش 
غیر از منتهایش می‌باشد، و دائماً در تقضّی، تجدّد و سیلان احوال قرار دارد؛ یعنی چیزی که در زمان 
است با تغیر زمان تغییر می‌کند و همۀ اعراض زمان به آن ملحق می‌شود، پس، وقت مبدأش غیر 
از وقت منتهایش می‌باشد؛ زیرا زمان فائت و متصرّم و سیال است؛ اما هرچه در زمان نیست تغییر 
نمی‌کند؛ زیرا تغییر اولًا به زمان و بعد به آن‌چه در آن است ملحق می‌شود؛ اما بودنِ »آن« در زمان 
مثل بودن وحدت در عدد است و بودن گذشته و آینده در زمان مثل بودن اقسام عدد در عدد است 
و بودن متحرّک‌ها در زمان مثل بودن معدودها در عدد است. در وعای زمانی و هم، هر چیزی را در 
زمان می‌بیند و برای هر چیزی متی تصور و ثابت می‌کند؛ اما محال است خود زمان متی داشته باشد.
ب. با زمان بودن: چیزی با زمان است که در زمان نیست، بلکه مطابق با ثبات زمان و زمانیات 
ثبات دارد. این نحوه بودن و این نحوه اضافه و اعتبار »دهر« نامیده می‌شود. به تعبیری، دهر نسبت 
ثابت به متغیر است. کینونت دهری بر زمان محیط است، لذا دهر وعای زمان است و این معیت 
فلک با زمان است. زمان در این کینونت از حرکت فلک ناشی می‌شود. هم‌چنین، معیت نفس با 
زمان معیت دهری است. در نتیجه، انسان از حیث بدنش در زمان و از حیث نفسش با زمان است.
ج. بی‌زمان بودن: این نحوه کینونت بودنِ »سرمدی« نامیده می‌شود که بر دهر محیط است و 

نحوه بودن ثابت با ثابت است.1
3. 2. 2. مسألۀ »آن«

در خلال بحث‌های مربوط به زمان، بحث »آن« را مطرح کرده‌اند. تلقی عرفی از »آن« معنای یک 
لحظه کوتاه را اراده و قصد می‌کند. در این معنا بحثی نیست؛ اما تلقی فلسفی از »آن« سه تصویر 
دارد، که یک معنایش غیرمعقول و دو معنای دیگرش محل بحث است. وجه غیرمعقول »آن« این 
است که گاهی مقصود از »آن« کوچکترین جزء تجزیه‌ناپذیر زمان است. لازمۀ پذیرش این حرف این 
است که زمان یک حقیقت مرکب از ذرات بسیار کوچک فاقد قبل و بعد است؛ اما زمان تتالی ]شاید 
توالی درست است[ آنات نیست. دو معنای دیگر »آن« عبارت است از: 1. »آنِ« متفرّع بر زمان، که 
صفت برای زمان است؛ 2. »آنِ« سیال فاعل زمان، که زمان فرع بر آن است. »آن« به معنای اول 
به‌منزله حد و طرف فرضی زمان است. »آن« به معنای دوم راسم زمان است که با سیلانش زمان را 

رسم می‌کند.
به سخنی دیگر، زمان امتدادی متجدّد و متصرّم و در عین ‌حال، متصل است. مفهوم اتصال 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، التعلیقات، ص 170 ـ 171 و 198. هم‌چنین، حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی 
بحر الضلالات، ص 232.



332 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نوعی فصل و دو جزء قبل و بعد را مفروض می‌گیرد که مفهوم اتصال بر پیوند این دو جزء فرضی 
منفصل دلالت می‌کند. البته زمان بالقوه منفصل و قابل انقسام است، نه بالفعل. این اجزای فرضی 
زمان »آن« نامیده شده‌اند. پس، »آن« دو حیثیت دارد: 1. فاصل است )بالقوه(؛ 2. واصل است 
)بالفعل(. زمان چون متصل است، جدایی در آن قابل فرض است، که به مرز مشترک میان این دو 
پارۀ فرضی »آن« گفته می‌شود. »آن« زمان را به قبل و بعد و »اکنون« زمان را به دو پاره گذشته و 
آینده تقسیم می‌کند؛ اما این فصل وجود بالفعل و منحاز ندارد. چون تصور »آن« یا اکنون به عنوان 
یک فصل بالفعل و جزء جداگانه مشکل‌ساز است؛ زیرا فعلیت و عینیت این جزء فرضی، اتصال 
زمان را قطع و نابود می‌کند. بنابراین، »آن« از آن حیث که حد فاصل دو زمان فرض می‌شود، هستی 
بالقوه دارد؛ اما از آن حیث که زمان را می‌سازد و رسم می‌کند، هستی بالفعل دارد. این »آن« در ذات 
خود چیزی است که زمان را فعلیت می‌بخشد و می‌شمارد. شمارندۀ حقیقی آن است که به شئ 
وحدت می‌بخشد و با تکرار به آن کثرت و عدد می‌بخشد. »آن« با همین وصف زمان را می‌شمارد؛ 
زیرا اگر »آن« نباشد، زمان شمرده نمی‌شود. از آن‌جا که هر جزئی از زمان شأنیت انقسام‌پذیری و 

تعدید دارد، پس »آن« سزاوار وحدت و وحدت شایسته تعدید است.
3. 2. زمان و استکمال انسان

آن‌چه تا کنون در قوس نزول وجود دربارۀ زمان آمد، عمدتاً دربارۀ زمان عام جهان بود. جهان واحد 
شخصی است، لذا یک زمان عام واحد دارد. زمان جهان زمان بنیادین و معیار سایر زمان‌های جزئی 
و خاص است. هر موجود زنده‌ای که در این جهان به دنیا می‌آید، درون افق این زمان عام جهان 
جای دارد و می‌کوشد از آن فراتر رود. به‌هرحال، به تبع حرکت‌های اجسام و بدن‌ها زمان‌های کثیری 
وجود دارد. حرکت سرآغاز سلسلۀ عود موجودات این جهان به سوی مبدأ وجودی‌شان است. زمان 
بر اساس حدوث و حرکت جسم تعریف شد. از این‌رو، هر جسمی علاوه بر حدودی از زمان عالم 
می‌تواند حرکت و زمان خاص خود را نیز داشته باشد؛ اما مهم‌تر از اجسام، نسبت انسان و زمان است 

که سزاوار تأمل است.
انسان موجودیت واحد مرکب از نفس و بدن است که حقیقت او به »نفس« بستگی دارد. نفس 
با این‌که اولین کمال بدن است؛ اما ذاتاً مجرّد ولی به لحاظ عملی جسمانی است. بدن داخل در 
معنای حقیقی انسان نیست، بلکه محل، تکیه‌گاه و منزلگۀ اعتباری آن است. پس، زوال بدن منجر 
به زوال حقیقت انسان نمی‌شود؛ چون ذات انسان مفارق و جوهر قائم به خود است )نه قائم به/در 
ماده(.1 یعنی نفس در بدن نیست، بلکه بدن در نفس است. از این‌رو، بدن مانعِ خود نفس نیست، 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، الأضحویة فی المعاد، تحقیق حسن عاصی، ص 119، 128، 142.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 333

بلکه رهزن شوق نفس و نظر آن است. بدن نفس را در غفلت می‌افکند و به خود مشغول می‌دارد.1 
با مادۀ جهان  بازدارندۀ منفی نیست؛ چون نفس از طریق بدن  با این‌حال، بدن کاملًا یک عامل 
ارتباط می‌گیرد و بر آن تأثیر می‌گذارد.2 پس، نفس از طریق بدن با ماده و همین‌طور با زمان ارتباط 
دارد و بر آن اثر می‌گذارد. تأمل در رابطه نفس و بدن به وضوح رابطۀ نفس و زمان را آشکار می‌کند. 
چون زمان فرع بر حرکت بدن است و آن‌چه بدن را به حرکت وامی‌دارد، نفس است. لذا نفس فاعل 
اصلی زمان می‌باشد و بدن به میانجی حرکت حامل آن است. بنابراین، نفس به تبع استقرار در بدن 
در افق زمان سکونت می‌گزیند و تا هنگامی که از بدن جدا نشود، این حالتِ با‌ـ ‌زمان‌ بودن برقرار 
است؛ البته نفس به دلیل اتحاد خارجی‌اش با بدن و به واسطۀ افعال جسمانی‌اش »در‌ـ ‌زمان« قرار 
دارد، و تنها به لحاظ ذاتش مجرّد و »با‌ـ ‌زمان« می‌باشد. به همین دلیل، نفس تنها با مطالعۀ ذاتش 
می‌تواند خود را از عوارض و شاغل‌های بدنی و زمانی انفراد و رهایی بخشد: »و لو انفردنا عن البدن 
لکنّا بمطالعتنا ذاتنا و قد صارت عالما عقلیا مطابقا للموجودات الحقیقیة و الجمالات الحقیقیة و 
الکمالات الحقیقیة و اللذیذات الحقیقیة، متّصلة بها اتّصال معقول بمعقول نجد من اللذّة و البهاء ما 
لا نهایه له.3« به‌هرحال، نفس مبدأ ادراک‌ها و حرکت‌ها است. با این ‌حال، نفس به دلیل داشتنِ دو 
حیثیتِ ذاتی و بدنی دو نحوۀ ادراک و حرکتِ ذاتی و بدنی دارد؛ لذا نفس تنها از طریق حرکت‌های 
نفسانی و ادراک‌های باطنی و عقلی خود می‌تواند امکان‌هایی برای انفراد خود از بدن و افق زمان 
فراهم آورد. جنبۀ حرکتی استکمال انسان به تبع بدن‌مندی‌اش روشن است که زمان‌مند و لذا تدریجی 
است؛ اما جنبۀ ادراکی استکمال انسان محل بحث است. ابن‌سینا ادراک‌های حسی و خیالی را 
مادی و بدنی می‌داند، لذا این مراتب ادراکی زمان‌مندند؛ یعنی طی زمان حاصل می‌آیند و هم‌چنین، 
در معرضِ عوارض زمانی از قبیل پراکندگی و فراموشی و زوال قرار دارند و تنها هنگامی تحصّل و 
ثبات می‌یابند که از این عوارض محفوظ مانده و تجرید یافته باشند؛ اما مرتبۀ ادراک عقلی ورای 

زمان و محیط بر آن است.
ابن‌سینا دو نوع فعالیت برای نفس انسان برمی‌شمارد:

1. فعالیت نفس در نسبت با بدنش، که »سیاست« نامیده می‌شود.
2. فعالیت نفس نسبت به ذات خود و مبادی‌اش که »تعقّل« خوانده می‌شود. به نظر ابن‌سینا، 
این دو نوع فعالیت با هم تمانع و تعاند دارند؛ یعنی اشتغال به یکی موجب انصراف از دیگری می‌گردد، 
البته جمع میان این دو ممتنع نیست، بلکه سخت و دشوار است. ذات نفس مجرّد است، لذا از جهت 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، طبیعیات دانشنامه علایی، ص 128.

2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، طبیعیات دانشنامه علایی، ص 141.
3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، المبدأ والمعاد، ص 18.



334 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اتحادش با بدن یک‌سری عامل‌های بازدارنده مانند احساس، تخیل، شهوت، غضب، حالت‌های 
روانی حزن و اندوه و... بر آن عارض می‌شود. راه رهایی از این عامل‌های بدنی بازدارنده، اندیشیدن 
و تفکر در باب معقولات است.1 ادراک معقولات با امداد عقل فعّال و از جانب فیض الاهی در روح 
انسان ترسیم می‌گردد. پس، نفس با روی ‌گرداندن از عامل‌های بازدارندۀ بدنی به سوی عالم ملکوت 
اعلی جهت‌گیری می‌کند.2 بدین ترتیب، سیاست فعالیتی زمان‌مند است؛ لذا امکانش به حصول 
شرایط زمانی نیاز دارد؛ اما تعقّل فعالیتی بی‌زمان یا فرازمانی است؛ لذا امکانش به حصول شرایط 
زمانی خاص وابسته نیست. نفس با سیاست بدن به حفظ زمان می‌پردازد و با تعقّل در ذات خویش 
و در صورت‌های عقلی، از زمان و عوارض و لواحقش تجرید و تعالی می‌جوید. البته نفس مقدمات 
فعالیت‌های عقلانی را در زمان طی می‌کند؛ اما بعد از فعلیت عقل، نفس قادر می‌شود که بر زمان 
احاطه یابد و با این احاطه جریان زمان را تحت تدبیر و تصرّف خویش درآورد. از این‌رو، عقل هرگاه 
به ادراک چیزهایی می‌پردازد که در آن‌ها تقدّم و تأخّر وجود دارد، ضرورتاً زمان را نیز با آن‌ها درک 
می‌کند، ولی نه در زمان، بلکه در »آن«؛ زیرا عقل زمان را در »آن« تعقّل می‌کند. بدین‌سان، ترکیب 

قیاس و حد در زمان طی می‌شود؛ اما تصوّر نتیجه در »آن« به دست می‌آید.3
به سخنی دیگر، نفس با هبوط در بدن، زمان را پدید می‌آورد، بعد با کمک قوایش به نحوی در آن 
تصرّف می‌کند که مانع مطالعۀ ذاتش نشود. نفس برای نیل به جایگاه قدسی ذاتش واجد دو قوۀ عقلی 
است: عقل نظری و عقل عملی. البته به قوای ادراکی دیگری مانند حواس و خیال و هم‌چنین قوۀ 
اراده نیز مجهّز است. او تفکّر می‌ورزد، تصمیم می‌گیرد، برنامه می‌ریزد و اقدام می‌کند. در این راه، 
با امداد عقل فعّال و فیض الاهی، عقل نظری و عملی‌اش را فعلیت می‌بخشد و به کمال می‌رساند. 
عقل عملی انسان مبدأ حرکت‌های بدنی او بعد از تفکّر است. عقل عملی بر بدن تسلّط دارد و آن 
را سیاست می‌کند. به‌عبارتی، قوۀ عملی سیاست بدن و جهان را بر عهده دارد. در این راستا، عقل 
عملی مدبّر مناسبات و روابط جسمانی است. اهمیت این تدبیرگری به پیوند نفس و بدن مربوط 
می‌شود که بدن را در راستای تکمیل و تزکیۀ عقل نظری به حرکت درمی‌آورد؛ چون نفس مقدمات 
تجربی و مبادی تصور و تصدیق را با استعانت بدن تحصیل می‌کند. پس، مبادی استکمال نفس به 
وساطت بدن و لذا در زمان و در نتیجۀ تدبیر عقلی آن حاصل می‌آید.4 در این راه، غایت راهبردی عقل 

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ص 369 تا 370. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، المبدأ 
والمعاد، ص 109.

2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، ص 63 تا 64.
3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، المباحثات، ص 369 و حسین بن عبدالله ابن‌سینا، النفس من كتاب الشفاء، تحقیق حسن 

حسن‌زاده آملی، ص 324 تا 325.
4. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، احوال النفس: رسالة فی النفس و بقائها و معادها ص 68، 88، 98 و 122.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 335

نظری انسان »حقیقت«، و هدف قصوای عقل عملی‌اش »خیر« است؛1 یعنی، غایت کمال انسان 
از یک‌سو، حصول عقل مستفاد برای عقل نظری است، و از سوی دیگر، حصول عدالت برای عقل 
عملی است.2 عقل عملی چون زمینه‌ساز عمل است. از این‌رو، جهت‌گیری‌اش به سوی بدن است تا 
انجام حسن و ترک قبیح در امور جزئی را تمییز دهد و با جهات عقل نظری هماهنگ کند. بنابراین، 
عقل عملی با تجربه‌ها و عادت‌ها استکمال می‌یابد.3 به‌هرحال، این تدبیرات، تجربه‌ها و عادت‌ها 
اگر نیک و در راستایِ حقیقت، عقلانیت، خیریت و عدالت باشند، خیرات و برکات نازل و زمانْ 
نورانی می‌شود، ولی اگر بد و در راستایِ شهوات و خشونت باشند، شرارت و قساوت پدید می‌آید. 
در این صورت، زمان از نورِ یاد خدا تهی گشته و زمانه با تمام وسعتش بسی تنگ و تاریک می‌گردد.

3. سخن پایانی
ابن‌سینا در کل دو رهیافت طبیعیاتی و الاهیاتی )فیزیکی و متافیزیکی( برای درک زمان مطرح 
کرده است. در هر دو استدلال بر نوع خاصی از قبلیت و بعدیتِ تجدّدی و تصرّمی تأکید می‌شود 
که غیرقابل اجتماع با یکدیگر است و این امر مورد بحث همانا زمان نامیده می‌شود. زمان مقدار 
حرکت از حیث تقدم و تأخر نامجامع است. این دو رویکرد همخوان و قابل تلفیق‌اند. تحلیل زمان 
بر اساس حدوث با قوس نزولی نظام وجود متناظر است. در این صورت، زمان به مثابۀ یک افق و 
یک ظرف از عوالم وجود و یک نحوه وعا از حصول وجود به شمار می‌آید. این زمان زمان عام جهان 
است که اشیای جسمانی در افق آن پدیدار و موجود می‌شوند؛ اما زمان تنها وعاء نظام وجود و یگانه 
شکل تحصّل وجود موجودات نیست، بلکه نحوه‌ها و وعاء‌های فرازمانی نیز هستند. تحلیل زمان 
بر اساس حرکت با قوس صعود متناظر است و بدین جهت، با استکمال نفس رابطه دارد. در هر دو 
صورت، زمان شکننده‌ترین ساختار وجودی را دارا است، به نحوی که وجودش آمیخته با عدمش 
است. نفس فاعل و حافظِ این ساختار شکننده است. نفس برای تحصیل برخی از کمالات نیازمند 
توانایی‌های بدنی و حرکت‌های بدنی است. زمان انسانی از این حرکت‌های بدنی حاصل می‌آید. به 
عبارتی، نفس در بدن خودش و توسط بدنش در جهان تصرّف می‌کند. از این تصرّف‌ها و مداخله‌های 
نفس در جهان مادی، زمان انسانی پدید می‌آید. از مداخلۀ نفس کلی زمان عام و از مداخلۀ نفس هر 
شخص متحرّک زمان خاص آن شخص پدیدار می‌گردد. البته در نهایت سلسلۀ حادثات، حضور و 
احاطۀ قیومی حق تعالی است که به ساختار شکنندۀ زمان قوام بخشیده است. اگر یک لحظه عنایت 
قیومی او نباشد، کل این سامان بسیار ضعیف فرومی‌ریزد و بساط زمان از دار وجود برچیده می‌شود.

1. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، ص 105.
2. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، المبدأ والمعاد، ص 100.

3. حسین بن عبدالله ابن‌سینا، تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، ص 33.



336 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

هرچند انسان درون افق تنگ زمان به دنیا می‌آید؛ اما با توانایی‌های ادراکی و حرکتی‌اش قادر است 
بال بگستراند و از این افق ضیق فراتر برود. آدمی چون به حیث قوۀ عقل عملی‌اش با زمان مرتبط است، 
لذا در قلمرو تجربۀ تاریخی حضور دارد. از این‌رو، برای حفظ یا تغییر نظام زمان، امکانات عقلی و 
توانایی‌های تاریخی مختلفی در اختیار دارد. هم‌چنین، انسان به لحاظ جنبۀ بدنی‌اش داخل در افق 
زمان و لذا قادر به تغییرِ روند زمان از درون آن نیز هست؛ یعنی می‌تواند مثلًا با توبه و جبران عملی 
خطاهایش، استمرار زمانِ گناه را متوقف کرده، مسیر آن را تغییر دهد و بار دیگر حول محورِ عبودیت 
خداوند به چرخش درآورد. علاوه بر این، انسان به لحاظ ذات عقلی‌اش، فرازمان و محیط بر آن 
است. پس، با تکیه بر خردمندی می‌تواند کل جریان زمان زندگی‌اش را به نحو ریشه‌ای دگرگون 
سازد؛ یعنی با سکونت در ساحت فراتاریخ و اتصال به عقل فعّال می‌تواند زمان و عهد جدیدی بنا نهد 
که از افق آنْ رحمت و برکت خداوند حتی بر وضعیت مادی و جسمانی زندگی‌اش فروببارد و آن را 
بسط دهد. بنابراین، حیات فلسفی نه تنها به معنای عزلت از جهان نیست، بلکه برعکس، در مداخلۀ 
فعّال در جهان و هدایتِ آن به سوی جهات ملکوتی نظام وجود ریشه و منزلگه دارد. چون، تنها از 
طریق این مداخلۀ فعال عقلی است که زمان و تاریخ جدیدی در جهت قرب وجود آغازیدن می‌گیرد.

منابع
ابن‌سینا، حسین بن عبدالله، المباحثات، تحقیق و تعلیق محسن بیدارفر، قم: بیدار،  1371.

ــــــــــــــــــــــــــــ، )الف(، التعلیقات، قم: بوستان کتاب، چاپ چهارم، 1379.
ــــــــــــــــــــــــــــ، )ب(، النجاة من الغرق فی بحر الضلالات، ویرایش و دیباچه محمدتقی 

دانش‌پژوه، تهران: دانشگاه تهران، چاپ دوم، 1379.
ــــــــــــــــــــــــــــ، )الف(، المبدأ والمعاد، به اهتمام عبدالله نورانی، تهران: دانشگاه تهران، 

مرکز بین‌المللی گفتگوی تمدن‌ها و دانشگاه مک‌گیل، 1383.
ــــــــــــــــــــــــــــ، )ب(، الهیات دانشنامه علایی، مقدمه و حواشی و تصحیح محمد معین، 

همدان: دانشگاه بوعلی سینا، تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، چاپ دوم، 1383.
ــــــــــــــــــــــــــــ، )ج(، طبیعیات دانشنامه علایی، مقدمه و حواشی و تصحیح سیدمحمد 

مشکوه، همدان: دانشگاه بوعلی سینا، تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، چاپ دوم، 1383.
ــــــــــــــــــــــــــــ، النفس من کتاب الشفاء، تحقیق حسن حسن‌زاده آملی، قم: بوستان 

کتاب، چاپ دوم، 1385.
ــــــــــــــــــــــــــــ، )الف(، الإشارات والتنبیهات، تحقیق مجتبی زارعی، قم: بوستان کتاب، 

چاپ دوم، 1387.
ــــــــــــــــــــــــــــ، )ب(، الإلهیات من کتاب الشفاء، تحقیق حسن حسن‌زاده آملی، قم: 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 337

بوستان کتاب، چاپ سوم، 1387.
ــــــــــــــــــــــــــــ، رسائل ابن‌سینا، الحدود، قم: بیدار، 1400ق.

ــــــــــــــــــــــــــــ، الأضحویة فی المعاد، تحقیق حسن عاصی، بیروت: المؤسسة الجامعیة، 
الطبعة الثانیة، 1407ق/ 1987م.

ــــــــــــــــــــــــــــ، تسع رسائل فی الحکمة والطبیعیات، قاهره: دار العرب للبستانی، الطبعة 
الثانیة، 1989م.

ــــــــــــــــــــــــــــ، احوال النفس، رسالة فی النفس و بقائها و معادها و یلیها ثلاث رسائل 
فی النفس لإبن‌سینا، تحقیق و دراسة أحمد فؤاد الأهوانی، باریس: دار بیبلیون، 2007م.

ــــــــــــــــــــــــــــ، بی‌تا، الشفاء، الطبیعیات، السماع الطبیعی، مراجعة و تصدیر ابراهیم 
مدکور، تحقیق سعید زائد، بی‌جا: مرکز تحقیق التراث ابن‌سینا.

ارسطو، سماع طبیعی )فیزیک(، ترجمه محمدحسن لطفی، تهران: طرح نو، چاپ دوم، 1385.
افلاطون، دوره کامل آثار افلاطون، تیمائوس، ترجمۀ محمدحسن لطفی، ج 3، تهران: خوارزمی، 

چاپ سوم، 1380.
بهمنیار، التحصیل، تصحیح و تعلیق مرتضی مطهری، تهران: دانشگاه تهران، چاپ دوم، 1375.

خراسانی، شرف‌الدین، نخستین فیلسوفان یونان، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی، چاپ سوم، 
.1382

صدرالدین شیرازی، محمّد بن ابراهیم )ملاصدرا(، تعلیقات علی إلهیات الشفاء، تصحیح و تحقیق 
نجفقلی حبیبی، بیروت: مؤسسة التاریخ العربی، 1428ق/ 2007م.

عابدی شاهرودی، فضا و زمان در فیزیک و متافیزیک، قم: دانشگاه قم، اشراق، علی، 1380.
فخرالدین رازی، محمد بن عمر، المباحث المشرقیة، تحقیق و تعلیق محمد المعتصم بالله البغدادی، 

قم: ذوی القربی، الطبعة الثانیة، 1429ق.
مصباح یزدی، محمّدتقی، شرح الهیات شفاء، تحقیق و نگارش عبدالجواد ابراهیمی‌فر، قم: مؤسسه 

آموزشی و پژوهشی امام خمینی، ج 2، 1386.



روش‌شناسی نظام اخلاق اسلامی
یوسف عارفی

چکیده
پرسش از روش در نظام اخلاق اسلامی، موجب تکوین و تولید این پژوهش شده است. این واقعیت 
که تکوین هر علم و شکل‌گیری هر نوع معرفت بشری نیازمند و مرهون روش‌های متناسب است 
به علاوۀ این اصل، که »صدق«، »صحت« و »پویایی« و همین‌طور »پاسخ‌گویی« یک علم به 
نیازها، وابسته به شناخت مناسب‌ترین روش و کاربرد درست آن است، زمینه را برای این پرسش 
فراهم ساخته است. برای صورت بندی پاسخ مناسب به این پرسش و شناسایی روش یا روش‌های 
به کاررفته در نظام اخلاق اسلامی، با استفاده از روش توصیفی ـ تحلیلی به مطالعۀ اسناد و منابع 
در دسترس در این زمینه و با این مایه تمرکز شد. توصیف و تحلیل منظم داده‌های موجود، به این 
یافته منتهی شد که نظام اخلاق اسلامی از چهار خرده‌نظام اخلاقی شکل گرفته است و به کاربستن 
شیوه‌ها و رهیافت‌ها متفاوت برای تحلیل، تبیین و توصیف مسائل و قضایایی اخلاقی، منتهی به تولید 
و به کارگیری دستگاه‌های مفهومی متفاوت و شکل‌دهی نظام‌های اخلاقی گوناگون شده است. 
حاصل به کارگیری روش‌های متفاوت، واقعیتی تجسدیافته در قالب میراث عظیم مکتوبی است که 
بازتاب‌دهنده و حامل چهار نظام علمی اخلاقی است؛ نظام اخلاق روایی، نظام اخلاق فلسفی، نظام 
اخلاق عرفانی و نظام اخلاق تلفیقی. هر کدام از این نظام‌ها روش و شیوه‌ای را که به شکل‌گیری 
آن انجامیده است در درون خود مستتر دارد و نشان می‌دهد که نظام اخلاق اسلامی از چهار روش 

ساخته و پرداخته شده است:
۱. روش نقلی ـ روایی: این روش بر پایه معارفی از متن دین و استخراج آموزه‌های اخلاقی از قرآن 

و روایات، متکی است.
۲. روش عقلی ـ فلسفی: این روش در تحلیل مسائل و قضایای اخلاقی از آموزه‌های فلسفی 

کمک می‌گیرد. در این روش محتوا یک نظام هنجاری و چارچوب، مقوله‌بندی فلسفی است.
۳. روش سلوکی ـ عرفانی: در این روش بر سلوک باطنی و تربیت نفس به عنوان مقدمۀ کشف، 

تجرد و رسیدن به کمال شهودی تأکید می‌شود.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 339

۴. روش تلفیقی ـ ترکیبی: در این روش از نقل و عقل و عرفان به صورت توأمان کمک می‌گیرند. 
هم آیات و روایات در توضیح مسائل اخلاقی کاربرد دارد و هم از مبانی فلسفی به علاوۀ مایه‌ها و 

داده‌های عرفانی بهره می‌گیرند.
نقلی، اخلاق عقلی،  نظام اخلاقی، اخلاق  کلمات کلیدی: روش‌شناسی، اخلاق اسلامی، 

عرفانی. اخلاق 
درآمد

اخلاق، یکی از مهمترین و اساسی‌ترین آموزه‌های اسلامی است. چنان‌که مهمترین هدف بعثت 
پیامبر گرامی اسلام)ص( تتمیم مکارم اخلاقی است1. اساسا بدون اخلاق نه دینی معنا و مفهوم 
می‌یابد و نه دنیای انسان، سامان و سازمانی می‌گیرد. انسان بدون اخلاق حیوانی است مهارنشدنی 
که برای رسیدن به منافع و مطامع خویش هر ارزش و ارزشمندی را فدا می‌کند. از همین‌رو است 
که قرآن انسان را با تأکید به اخلاق و تهذیب اخلاقی فرا می‌خواند2 و در آموزه‌های اسلامی تأکید 
می‌شود: »اگر امید و ایمانی به بهشت و ترس و وحشتی از جهنم و انتظار پاداش و عقابی نباشد، 
باز هم سزاوار و شایسته است که به دنبال فضایل و برجستگی‌های اخلاقی باشیم، چرا که آن‌ها، 
راهنمای پیروزی و موفقیت و سند نجات است.3« اگرچه بنیادهای اخلاقی اسلامی، از زمان بعثت 
و در پرتوی آموزه‌های قرآنی نشر و نمو پیدا کرد؛ اما تدوین اخلاق به عنوان یک علم و حوزۀ معرفتی، 
تأملاتی عالمان و  با تلاش‌ها و  از دوران حیات رسول‌الله است و اخلاق اسلامی  به پس  مربوط 
اندیشمندان مسلمان، سامان نظام‌مند و ساختار علمی گرفت و به یکی از حوزه‌های معرفتی تبدیل 
شد و اکنون به عنوان یک علم از زیرشاخه‌های علوم انسانی و یک سرمایۀ عظیم معرفتی مطرح 

است.
اتصاف »اخلاق« به »علم« و »معرفت« و حمل »علم« و »معرفت« بر آن، نیاز و وابستگی 
اخلاق را به روش آشکار می‌سازد؛ زیرا علوم و معارف بشری عموما با به کار بستن یک روش به 
دست ‌آمده است و در این واقعیت که تکوین هر علم و شکل‌گیری هر نوع معرفت بشری نیازمند و 
مرهون روش‌های متناسب است، تردیدی وجود ندارد. همان‌گونه که در این اصل، که »صدق«، 
»صحت«، »پویایی« و »پاسخ‌گویی« یک علم، وابسته به شناخت مناسب‌ترین روش و کاربرد 
ناگزیری،  به »روش‌شناسی« علوم،  که  واقعیتی است  این همان  نیست.  بحثی  آن است،  درست 
ضرورت و اولویت می‌دهد و اخلاق اسلامی به عنوان یک حوزۀ معرفتی و یک علم، نمی‌تواند از این 

1. متقی، علی بن حسام‌الدین؛ کنزالعمال فی سنن الاقوال و الافعال؛ بیروت، بکری حیّانی و صفوه سقا، ج 3،  ص 16.
2. سوره شمس، آیات 1 تا 10.

3. نوری، میرزا حسین؛ مستدرک الوسایل، ج 11، ص 193.



340 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

قاعده مستثنی باشد، به این معنا که همان‌گونه که در تکوین و شکل‌گیری‌ خود، به روش محتاج و 
مبتنی بوده است، در پویایی و تکامل خود نیز نیازمند به کارگیری درست و دقیق روش‌ است. حال، 
اگر کاربست درست و دقیق روش، در گرو روش‌شناسی و شناخت روش‌ها باشد، که به طور قطع 
چنین است روش‌شناسی و شناخت روش یا روش‌های که منتج و منتهی به نظام اخلاق اسلامی 
شده است، لزوم و ناگزیری مضاعف می‌یابد و تنها راه شناخت و تشخیص روش دقیق و مناسب 
‌برای پویا‌سازی نظام اخلاق اسلامی از یک سو و مقدمۀ به کار بستن دقیق مناسب‌ترین روش، برای 
دست‌یابی به نظام اخلاقی صادق و پاسخ‌گو از سوی دیگر است. این همان چیزی است که پرسش 
از روش و روش‌شناسی در نظام اخلاق اسلامی را موجه می‌سازد. به راستی، نظام اخلاق اسلامی، 
برآمده از چه روش و شیوه‌ای است؟ آیا روش واحد به شکل‌گیری و تکوین این نظام اخلاقی منتهی 
شده است یا روش‌های متعدد؟ آن چیزی را که به نظام اخلاق اسلامی مسمی می‌کنیم، نظامی واحد 

و بسیط است یا متشکل از نظام‌های متعدد و متفاوت؟
یافتن پاسخ به این سؤال‌ها، نوشتۀ پیش رو و تحقیق حاضر را شکل داده است. قبل از پرداختن 
به اصل بحث بهتر است مفاهیم موجود در عنوان اندکی توضیح داده شود تا زمینه برای تفهیم و تفاهم 

به صورت بهتر و بیشتر مهیا گردد.
مفهوم‌شناسی

روش
 واژۀ روش یا )method( برگرفته از واژۀ یونانی )meta( به معنای »در طول« و )odos( به معنای 
»راه«، گرفته شده است و به معنای در پیش گرفتن یک راه برای رسیدن به هدف و مقصود خاص 
با نظم و توالی خاص است.1 روش، اصطلاح و مفهومی است که هم به خود راه و هم به قواعد و 
ابزارهای رسیدن به آن راه اشاره دارد. مراد از روش، فرایند عقلانی یا غیرعقلانی ذهن برای دستیابی 
به شناخت و یا توصیف واقعیت است. در معنای کلی‌تر، روش هرگونه ابزار مناسب برای رسیدن به 
مقصود می‌باشد. روش ممکن است به مجموعه راه‌هایی که انسان را به کشف مجهولات هدایت 
می‌کند، مجموعه قواعدی که هنگام بررسی و پژوهش به کار می‌روند و مجموعه ابزار و فنونی که 

آدمی را از مجهولات به معلومات راهبری می‌کند، اطلاق شود.2
روش‌شناسی

در  روش‌شناسی  است.  علم  هر  شناخت  وسیلۀ   )Methodology( متدولوژی  یا  روش‌شناسی 

1. کاظمی، علی‌اصغر؛ روش و بینش در سیاست، تهران، دفتر مطالعات سیاسی و بین‌المللی، ص 29 ـ 28.
2. ساروخانی، باقر؛ روش‌های تحقیق در علوم اجتماعی، ص 24.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 341

مفهوم مطلق خود به روش‌هایی گفته می‌شود که برای رسیدن به شناخت علمی از آن‌ها استفاده 
می‌شود و روش‌شناسی هر علم نیز روش‌های مناسب و پذیرفته آن علم برای شناخت هنجارها و 

است.1 آن  قواعد 
به عبارتی بهتر، روش‌شناسی شناخت شیوه‌های اندیشه و راه‌های تولید علم و دانش در عرصۀ 

معرفت بشری است.2 روش‌شناسی به این معنا، معادل روش است.
جولیوس گولد روش‌شناسی را به مطالعۀ منظم و منطقی اصولی که راهنمای پژوهش علمی واقع 
می‌شوند تعریف می‌کند و معتقد است که روش‌شناسی بر طبق سنت، شاخه‌ای از فلسفه و به طور 
اخص شاخه‌ای از منطق به شمار می‌رود و در کاربرد خاص و اصلی‌اش به مطالعۀ منظم اصولی که 

راهنمای پژوهش علمی و فلسفی است، دلالت دارد.3
مقصود از روش‌شناسی در این نوشته، به معنا و مفهومی است که گولد به کار می‌برد و هدف، 
کار  به  اسلامی  اخلاق  بررسی‌های  در  اخلاق  علم  علمای  که  است  مختلفی  شناخت روش‌های 
گرفته‌اند. اساساً روش‌شناسی )متدولوژی( بیش از آن‌که مهارت یا شیوه‌های گوناگون برای تحقیق یا 
پژوهش )روش تحقیق( باشد بحث معرفت‌شناختی )اپیستمولوژی( است و بیشتر با مکتب و دیدگاه 
سر و کار دارد نه با روش و شیوه‌های جزئی تحقیق. در واقع روش‌شناسی به گزینش شیوۀ تحلیل 
و طرح پژوهش که بنیاد و چارچوب پژوهش را تشکیل می‌دهد، مربوط است. بنابراین، هر چند 
روش‌شناسی تعیین‌کنندۀ اصولی است که شاید راهنمای گزینش روش باشند؛ اما نباید آن را با خود 

روش‌ها و فنون پژوهش اشتباه گرفت.4
بر این اساس، روش‌شناسی غیر از روش است. روش مسیری است که دانشمند در سلوک علمی 
خود طی می‌کند و روش‌شناسی دانش دیگری است که به شناخت آن مسیر می‌پردازد. روش همواره 
در متن حرکت فکری و تلاش‌های علمی یک دانشمند قرار دارد و روش‌شناسی دانشی است که نظر 
به آن شکل می‌گیرد و به همین دلیل روش‌شناسی همواره یک دانش و علم درجه دوم است. علم درجه 
دوم در برابر علم درجه اول قرار دارد. علم درجه اول علمی است که به یک واقعیت عینی طبیعی و 
یا انسانی می‌پردازد و علم درجه دوم علمی است که موضوع آن نفس واقعیت خارجی نیست، بلکه 
گاهی، خود یک دانش و علم درجه اول و یا  گاهی بشری است، اعم از این‌که آن آ موضوع آن، علم و آ
درجه دوم باشد. اصطلاح علم درجه دوم نظیر اصطلاح معقولات ثانیه است. معقولات ثانیه در قبال 

1. ضیائی بیگدلی، محمدرضا، متدولوژی حقوق بین‌الملل، مجله پژوهش حقوق و سیاست، سال هفتم، شماره ۱۵ و ۱۶.
2. پارسانیا، حمید؛ روش‌شناسی و اندیشۀ سیاسی، فصلنامۀ علوم سیاسی، شماره 28، ص 10.

3. گولد، جولیوس و کولب، ولیام. ل؛ فرهنگ علوم اجتماعی؛ ترجمه گروهی از مترجمان، به کوشش محمدجواد زاهدی، 
ص 468.

4. های، کالین؛ درآمدی انتقادی بر تحلیل سیاسی؛ ترجمۀ احمد گل‌محمدی، ص 109.



342 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

معقولات اولیه است. معقولات اولیه حقایق عینی هستند، و معقولات ثانیه مفاهیم ذهنی و انتزاعی 
می‌باشند که خارج، ظرف عروض آن‌ها نیست، اعم از این‌که این معقولات از معقولات اولیه و یا از 

معقولات ثانیۀ دیگری انتزاع شده باشند.1
نظام

واژۀ »نظام« از ریشۀ نظم به معنی نظم دادن، آراستن، به رشته کشیدن مروارید، رویه، عادت و روش، 
آمده است.2 ابن منظور، نظام را به معنی تألیف، تجمیع و قرین کردن چیزی به چیز دیگر و نخی معنا 
می‌کند که با آن لؤلؤ یا هر چیز دیگری )مثل مهره( به نظم کشیده می‌شود. هم‌چنین وی نظام را در 

معنی هدیه، سیره و عادت نیز به کار برده است.3
در اصطلاح به هر مجموعه از عناصری که بتواند به نحوی متداخل با یکدیگر عمل کند و بتواند 
به صورت یک نظام نگریسته شود، نظام اطلاق می‌شود.4 به بیان روشن‌تر، نظام »به مجموعه‌ای 
از واحدهای مرتبط با یکدیگر اطلاق می‌شود که در جهت خاصی عمل می‌کنند؛ مثلًا، مجموعه 
دستگاه‌های مختلف یک حکومت را که در جهت ادارۀ یک مملکت فعالیت می‌کنند، نظام حکومتی 

می گویند.5« 
بنابراین، نظام اخلاقی به مجموعه‌ای از واحدهای مرتبط با یکدیگر گفته می‌شود که در جهت 
خاصی عمل کرده و اهداف اخلاقی واحد و ویژه‌ای را دنبال می‌کند. نظام‌های اخلاقی مشتمل بر 
ارزش‌ها و در بردارندۀ دستورهایی برای اتصاف به خوی‌های نیک و انجام دادن اعمال پسندیده و 

دوری گزیدن از خوی‌ها و کردارهای ناپسند است.6
اخلاق

اخلاق، جمع خُلْق و خُلق به معنای سرشت، خوی، طبیعت و امثال آن است در واقع از صورت 
باطنی و ناپیدای آدمی که با چشم ظاهری قابل درک و رؤیت نیست با این مفهوم تعبیر می‌کنند. در 
مقابل آن، واژۀ خَلق است که به صورت ظاهری انسان اطلا‌ق می‌شود و با چشم ظاهر قابل رؤیت 

است.7

1. پارسانیا، حمید؛ روش‌شناسی و اندیشۀ سیاسی، فصلنامۀ علوم سیاسی، ص 14.
2. عمید، حسن؛ فرهنگ عمید، ذیل واژه نظام.

3. ابن منظور، محمد بن مکرم؛ لسان العرب، بیروت، دار احیاء التراث العربی، ج 12، ص 579.
4. عالم، عبدالرحمن؛ بنیادهای علم سیاست، ص 149.

5. مصباح یزدی، محمد تقی؛ پيش‌نيازهاي مديريت اسلامي؛ تحقيق و نگارش: غلامرضا متقي‌فر، ص 149.
6. اعوانی، غلام‌رضا؛ اخلاق؛ دایره المعارف بزرگ اسلامی، تهران، مرکز دایره المعارف بزرک اسلامی، ج 7، ص 201.

7. الزبیدی، محمد مرتضی، تاج العروس من جواهر القاموس، ج 6، ص 337 و ابن منظور، لسان‌العرب، ج 4، ص 194.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 343

به گفته راغب اصفهانی واژۀ خلق )به فتح یا ضم خا( در اصل به یک ریشه باز می‌گردند، منتها 
خَلق به معنای هیأت و شکل و صورت ظاهری است که انسان با چشم می‌بیند و خُلق به معنای قوا 
و سجایا و صفات درونی که با چشم دل دیده می‌شود، نه با دید ظاهری و آن صفات در گفتار و رفتار 
فرد ظهور و بروز پیدا می‌کنند.1 بنابراین، اخلاق در نزد لغویان، ریشه در اعماق وجود انسان دارد 
و به آسانی قابل تغییر و زوال نمی‌باشد و آن حالت یا ملکه‌ای است نفسانی که بدون نیاز به تفکر 
و تدبّر منشأ صدور افعال خیر و شر می‌شود.2 بر این اساس، می‌توان اخلاق را عبارت از مجموعه 
خصلت‌های روحی و باطنی در انسان دانست که سرچشمه‌های رفتار و کردار او را شکل می‌دهند.
بسیاری از علمای علم اخلاق نیز از اخلاق همان معنایی را اراده می‌کنند که لغویان به کار برده‌اند 
و عمدتاً اخلاق را به معنای ملکاتی دانسته‌اند که در نفس قرار دارند و بدون نیاز به تفکر و اندیشه، 
منشأ صدور افعال انسانی می‌گردند. ابن مسکویه در »تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق«3، خواجه 
محاسن  فی  »الحقایق  در  کاشانی  فیض  مرحوم  اخلاق«4،  در  رساله  »دو  در  طوسی  نصیرالدین 
الاخلاق«5، مرحوم ملا مهدی نراقی در »جامع السعادات«6، همگی، این معنا از اخلاق را مراد 

می‌کنند.
در این‌جا شایسته است به این نکته توجه شود که گرچه معنای لغوی خلق صفت ثابت و ملکۀ 
نفسانی است و در علم اخلاق نیز معمولا همین معنا مراد است، ولی گاهی این واژه در معنای عام‌تری 
نیز به کار می‌رود و به مطلق صفات نفسانی که منشأ افعال اختیاری قرار می‌گیرند، اطلاق می‌شود. بر 
طبق این اصطلاح کار فرد بخیلی که با تکلف بخشش می‌کند نیز کار اخلاقی مثبت محسوب می‌شود 
یا کسی که با تأمل و تفکر عمل خوبی را انجام می‌دهد نیز متصف به اخلاقی بودن می‌شود.7 برخی نیز 
اخلاق را به صورت صفت فعل به کار برده‌اند که در این صورت به معنای کار اخلاقی است و از این 
جهت، آن فعل خارجی ولو از هیأت راسخه در نفس پدید نیامده باشد به فاضله یا رذیله بودن متصف 
می‌شود. شهید مطهری تعریفی از اخلاق را می‌پذیرد که هم به چگونه رفتار کردن توجه کرده باشد 
و هم به چگونه بودن؛ چگونگی رفتار مربوط می‌شود به اعمال انسان که شامل گفتار هم می‌شود و 

1. الاصفهانى، راغب، مفردات الفاظ القرآن، تحقيق صفوان عدنان داودى، واژۀ »خلق«.
2. دكتر ابراهيم و ديگران؛ المعجم الوسيط، واژه »خلق«.

3. مسکویه، ابی علی، تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق، ص 51 و مجلسی، محمدباقر، بحارالانوار، ج 67، باب 59، ص 
.372

4. طوسى، خواجه نصيرالدين، دو رساله در اخلاق، به كوشش محمّدتقى دانش‌پژوه، باب 2، ص 20.
5. فیض کاشانی، مولی محسن؛ الحقایق فی محاسن الاخلاق، ص 59.

6. نراقى، ملا مهدى؛ جامع السعادات، ج 1، ص 26.
7. یحی بن عدی؛ تهذیب الاخلاق، ترجمه، تصحیح و تعلیق محمد دامادی، ص 47.



344 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

چگونه بودن مرتبط با صفات و ملکات نفسانی است.1
واژۀ اخلاق به معنای نهاد اخلاقی زندگی نیز به کار رفته است. این کاربرد بیشتر نزد فیلسوفان 
غربی استفاده شده است.2 در این معنا اخلاق مانند زبان، دین و کشور پیش از افراد بوده و بعد از 
آنان نیز خواهد بود. به بیان دیگر اخلاق در این اصطلاح مجموعه‌ای از اصول و قواعدی است که 
بیانگر بایدها و نبایدهای اخلاقی است و نوعی استقلال از شخص در آن‌ها وجود دارد؛ اصولی مانند 
خوبی، راستگویی و بدی دروغ گویی که افراد آن‌ها را از والدین یا آموزگار می‌آموزند و به نوعی بر 
اجتماع تکیه دارند، به عنوان ابزاری در دست اجتماع است که بر افراد تحمیل می‌کند. اخلاق به این 

معنا امری اجتماعی است.3
در این نوشته منظور از اخلاق، شاخه‌ای از علوم انسانی است که در آن از فضایل و رذایل اخلاقی 

و از خصلت‌ها و رفتارهای آدمیان سخن به میان می‌آید. 
اخلاق اسلامی در مسیر تبدیل شدن به نظام و حوزۀ معرفتی

با ظهور اسلام و پای گرفتن حوزۀ فرهنگی آن، اخلاق نیز به عنوان شاخه‌ای از علوم انسانی توجه 
متفکران مسلمان را به خود جلب کرد و زمینه‌ای برای پدید آمدن میراث گران‌بها در طول چهارده 
قرن تاریخ فرهنگ اسلامی گشت. اگرچه بنیادهای اخلاقی اسلامی، از زمان بعثت و در پرتوی 
آموزه‌های قرآنی نشر و نمو پیدا کرد؛ اما تدوین اخلاق به عنوان یک علم و حوزۀ معرفتی مربوط به 
پس از دوران حیات رسول‌الله است می‌توان آغاز این دوران را از عصر امیرمؤمنان)ع( و تدوین نامه 
به امام حسن)ع( دانست. این نامه اولین متن منسجم اخلاقی در جهان اسلام است. برخی قراین 
و شواهد دال براین‌اند که نسخه‌های این نامه در سدۀ نخستین به صورت کتاب مستقل رواج داشته 
است.4 در سدۀ اول، اخلاق به عنوان یکی از آغازین زمینه‌های تفکر و درایت برای متفکران اسلامی 
است و آموزش‌های اخلاقی، نخستین تعالیم اسلام‌اند که در آن‌ها با قرآن کریم و سنت نبوی در سطح 

گسترده برخورد درایی شده است.5
اخلاق اسلامی در مبانی ارزشی، بر فرهنگ قرآنی و تعالیم نبوی اتکا داشت؛ اما این امر مانع 
از آن نبود که متفکران مسلمان در بسط و گسترش تعالیم نخستین اخلاقی و نیز در سبک و اسلوب 
تدوین آثار خود از میراث پیشینیان بهره گیرند.6 از همین‌رو، روش‌های متفاوت در تدوین و تبیین 

1. مطهری، مرتضی؛ مجموعه آثار، ج 22، ص 38 و 39.
2. فرانکنا، ویلیام کی، فلسفه اخلاق،‌ ترجمه هادی صادقی،‌ ص 28.

3. همان، ص 29.
4. پاکتچی، احمد، اخلاق؛ دایره المعارف بزرگ اسلامی، ج 7، ص 222.

5. همان.
6. اعوانی، همان.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 345

اخلاق اسلامی به کار گرفته شد و اندیشمندان مسلمان توانستند، ضمن بهره‌گیری از میراث اخلاقی 
پیشینیان و ابتنای مبانی اخلاقی خود بر پایۀ آموزه‌های قرآن و مکتب ‌اسلام، نظام‌های گوناگونی را در 
اخلاق اسلامی پدیدار سازند و در علم اخلاق میراثی گران‌بها و ماندگار از خود به یادگار بگذارند. این 
نوشته در صدد شناسایی و بررسی روش‌های است که منتهی به نظام‌های متنوع در اخلاق اسلامی 

گردید.
نسبت نظام اخلاق اسلامی و نظام‌های اخلاقی پیشین

پیوستگی میان دین و نظام‌های اخلاقی در جوامع انسانی آن‌چنان مستحکم و واضح است که حتی 
نمی‌توان نظام‌های اخلاقی را بریده از نهاد دین منظور کرد. اساسا فراگیر شدن نظام‌های اخلاقی 
در سطح جوامع انسانی مرهون دین است، همان‌گونه که نظام‌های اخلاقی، در داشتن ضمانت اجرا 
برای احکام خود و ارائۀ تعریف ملموس و قابل قبول از نیک‌بختی و نیک‌فرجامی، کاملا متکی به 
دین است و در طول تاریخ چنین بوده است؛ اما این پیوستگی در جوامع اسلامی از جنس دیگر و 
به گونه‌ای است که حتی ارائۀ تصویر مجرد از دین برای اخلاق را با دشواری بسیار، مواجه ساخته 

است.1
به  نسبت  اخلاقی  نظام‌های  پی‌ریزی  در  اسلام،  دین  نقش  که  معتقدند  پژوهشگران  از  برخی 
ساختارهای اخلاقی دیگر، از جمله ساختارهای اخلاقی پشین ویران‌کننده و از نوسازنده نیست، 
بلکه اصلاح‌گرانه است و معتقدند که این مطلب از مقایسۀ نظام‌های اخلاقی ارائه‌شده در قرآن کریم 
و سنت نبوی با نظام‌های اخلاقی عرب پیش از اسلام، به خوبی آشکار می‌شود؛ به این معنا که 
دستورهای اخلاقی اسلام در بسیاری موارد تأیید همان دستورهای پسندیدۀ پیش از اسلام است و 

تنها در مواردی لازم، عناصری تازه را جایگزین عناصر پیشین نموده است.2
اما ظاهر بیانی، از مرحوم علامه طباطبایی چنین است که گویی رهیافت اخلاقی قرآن را بسیار 
متفاوت با رهیافت‌های اخلاقی پشین و ویران‌کنندۀ آن‌ها ارزیابی می‌کند. ایشان به طور کلی سه 
رهیافت در اخلاق قائل است؛ رهیافت مبتنی بر عقل اجتماعی و اهداف شایسته و فواید دنیایی 
و  آن‌سویی فضایل  و عواید  فواید  و  اخروی  اهداف  و  بر سعادت حقیقی  مبتنی  فضایل، رهیافت 

رهیافت مبتنی بر حب عبودی و تهذیب نفس.
به اعتقاد مرحوم علامه، نظام‌های اخلاقی قدیم و آموزه‌های اخلاقی یونان مبتنی بر رهیافت اولی 
است و بر اساس عقل اجتماعی سامان و سازمان گرفته است چنان‌که رهیافت دومی مربوط به انبیا 
و آموزه‌های انبیا می‌شود؛ اما رویکرد سوم که مبتنی بر حب عبودی و تهذیب نفس است، ویژۀ قرآن 

1. پاکتچی، احمد، اخلاق دینی؛ دایره المعارف بزرگ اسلامی، ج 7، ص 215.
2. همان.



346 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

و آموزه‌های قرآنی است از نظر علامه این رهیافت، نه تنها با رهیافت‌های اجتماعی، بلکه با رهیافت 
انبیا پیشین نیز متفاوت است چه رسد به نظام اخلاقی اعراب پیش از اسلام.

از دید علامه طباطبایی در رهیافت اول، تخلق به فضائل اخلاقی از این جهت که در دید مردم 
برجستگی‌آفرین و ستایش‌آور است و موجبات ارتقای جایگاه و پایگاه آدمی را در نظرگاه مردم و 
جامعه فراهم می‌سازد، اهمیت دارد. در حالی که قرآن کریم هیچ‌گاه اخلاق را به این معنا به کار نبرده 

است و به هیچ وجه زیربنای اخلاق را مدح و ذم مردم قرار نداده است.
اما رهیافت دوم، شیوۀ انبیا است و در آن به سعادت حقیقی، استکمال ایمان به خدا و آیات الهی و 
فواید و عواید اخروى فضائل‏ توجه و تمرکز می‌شود و دستیابی به این سعادت در گرو تکالیف عبودی 
دانسته می‌شود. این رهیافت، در قرآن بازتاب داشته است و بنا به نقل پیشوایان ما، این رهیافت در 

کتب آسمانی پیامبران پیشین نیز حضور و ظهور پررنگ داشته ‌است.
اما شیوۀ تهذیب نفس که مخصوص قرآن است بر حب عبودی، توحید خالص و محو زمینه‏های 
رذایل اخلاقی مبتنی و متمرکز است. این شیوه‌ و رهیافت تربیت اخلاقی، در هیچ یک از کتاب‌های 
که آسمانی نامیده می‌شوند و در دسترس است و همین‌طور در آموزه‌های منقول از پیامبران پیشین 
دیده نمی‌شود. چنان‌که در هیچ یک از مکاتب فلاسفه و حکمای الهی، نمی‌توانید بیابید. در این 
شیوه، انسان‌ها از نقطه نظر علم و ویژگی‌های وجودی، به گونه‌ای ساخته می‌شوند که دیگر قابلیت 

وجودی و موضوعی برای رذایل اخلاقی در نفس باقی نمی‌ماند.
 به عبارت دیگر اوصاف رذیله و خوی‏های ناستوده، از طریق رفع از میان می‌رود نه دفع؛ به این 
معنا که اساسا به رذایل اجازۀ اظهار وجود و جولان در نفس داده نمی‌شود تا سخن از بر طرف کردنش 
به میان آید، بلکه نفس و دل‌ انسانی، آن‌چنان با علوم و معارف حقه ساخته و از آن‌ها انباشته می‌شود 

که دیگر جایی برای وجود و ظهور رذایل باقی نمی‌گذرد.1
این بیان مرحوم علامه، همان‌طوری که می‌تواند بیانگر تفاوت رویکردها و نظام‌های اخلاقی و 
ویران‌کنندگی رهیافت اخلاقی اسلام نسبت به رهیافت‌ها و نظام‌های اخلاقی پیشین باشد، می‌تواند 
به نحوی منظور گردد که اصلا در مقام بیان تفاوت نباشد و یا عدم تفاوت نباشد، بلکه در صدد توضیح 
سه رهیافت تربیت اخلاقی باشد که به صورت تشکیکی، در طول هم قرار می‌گیرند از آسان‌ترین و 
پایین‌ترین درجاتی که روش حکمای یونان و نظام‌های اخلاقی پشین است، شروع می‌شود. مرحلۀ 
دوم را که روش انبیای الهی است و در سطح بالاتر قرار دارد، پشت سر می‌گذارد و به عالی‌ترین درجه 

که تربیت قرآنی است منتهی می‌گردد.
حال، چه معتقد به یکتایی و منحصر‌به‌فرد بودن نظام اخلاق اسلامی‌شویم و بگوییم که نسبت این 

1. طباطبایی، محمدحسین؛ المیزان، ج 1، ص 351 و 359.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 347

نظام اخلاقی، با نظام‌های اخلاقی پیشین به کلی متفاوت و ویران‌گری است و یا رابطه‌شان را در تراز 
اصلاح‌گری باور کنیم و قائل به ترابط و مناسبات حساب‌شده میان نظام اخلاق اسلامی و نظام‌های 
اخلاقی پیشین شویم. واقعیت این است که علمای اخلاق اسلامی برداشت‌ها و رویکردهای متفاوتی 
را در تدوین اخلاق اسلامی و آموزش‌های اخلاقی‌شان اتخاذ کرده‌اند، واقعیتی که خرده‌نظام‌های 

متفاوتی را در دایرۀ نظام اخلاق اسلامی تولید کرده است.
عالمان مسلمان از همان عصر صحابه در آموزش‌های اخلاقی خود از آیات قرآن و روایات نبوی 
به منظور استحکام مواعظ، بهره می‌گرفتند؛ اما بخش اصلی عبارات و نحوۀ پردازش اندرزها را درک 
و دریافت پندآموزان و اندرزگران شکل می‌داد. دریافت‌ها و برداشت‌هایی که از سویی از معانی آیات 
قرآن و سنت نبوی و از دگر سو، از نظام فکری، تعقل و تجربۀ اشخاص ریشه و مایه می‌گرفت. 
گاه به معارف اسلامی بود باز  این تعقل و تجربه، گاه به شخص اندرزگر که حکیمی جهان‌دیده و آ
می‌گشت و گاه از یک فرهنگ که حاصل تعقل و تجربۀ درازمدت یک جامعه و ملت است، مایه 
می‌گرفت. این‌گونه بود که در سده‌های نخستین اسلامی همراه با آشنایی مسلمانان با فرهنگ‌های 
دیگر، حکمت‌ها و مواعظ فرهنگ‌های دیگر، از جمله یونان، ایران و هند نیز در مواعظ دانشمندان 
مسلمان و نظام‌های اخلاقی اسلامی بازتاب یافت و مسلمان بدون پرهیز از حکمت و میراث اخلاقی 
فرهنگ‌ها و ملل دیگر بهره گرفتند و صد البته که بهره‌گیری تا آن‌جایی بود که محصولات اخلاقی 
فرهنگ‌های دیگر با فرهنگ و آموزه‌های اسلامی سازگاری داشت و منافاتی در میان نبود. در حقیقت 
یابد، بر می‌گیرد.1« در  این حدیث نبوی که »حکمت گم‌شدۀ مؤمن است و وی آن را هر جا که 
طول این چهارده قرن به‌ویژه در سده‌های اولیه شعار عملی دانشمندان مسلمان، و به طور شاخص، 
علمای اخلاق اسلامی بوده است2. بر اساس همین درک و دریافت است که فیلسوفان و متکلمان 
فسلفی  اخلاقی  نظام  آفرینش  به  دست  یونان  فیلسوفان  اخلاقی  تعلیمات  از  استفاده  با  مسلمان 
می‌زند. در واقع حکیمان و عالمان مسلمان با الهام از آموزه‌های وحیانی و سنت نبوی از روزگار 
صحابه همواره به مباحث اخلاقی توجهی ویژه داشته‌اند در خلال چهارده قرن با گوناگونی نگرش‌ها 
و گرایش‌ها، نظام‌های متنوع و آثار فراوانی پدید آورده‌اند. تفاوت نگرش‌ها و گوناگونی گرایش‌ها و 
دیدگاه‌های متفکران مسلمان، عامل بنیادین تنوع روش و اسلوب در پرداختن به مسائل اخلاقی و 
از  بوده است. اساسا شکل‌گیری نظام‌های متفاوت اخلاقی نمی‌تواند منفک  آثار اخلاقی  تدوین 
تفاوت دیدگاه‌های فلسفی، کلامی، تفسیری، فقهی و حتی انسان‌شناختی باشد و تفاوت دیدگاه در 

این حوزه‌ها از معارف اسلامی به تدریج در حوزۀ معرفت اخلاقی نیز تأثیر گذاشته است.
1. ترمذی، محمد، سنن، به کوشش احمد، محمدشاکر و دیگران، ج 5، ص 51 و پاینده، ابوالقاسم، نهج‌الفصاحه، ص 263. 

این حکمت با همین مضمون در کلمات قصار 79 و 80 نهج‌البلاغه نیز انعکاس یافته است.
2.پاکتچی، احمد، اخلاق دینی؛ دایره المعارف بزرگ اسلامی، ج 7، ص 222.



348 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نظام‌های اخلاق اسلامی
روی‌هم‌رفته، در اخلاق اسلامی شیوه‌ها و رهیافت‌های متفاوتی وجود دارد که دستگاه‌های مفهومی 
و نظام‌های اخلاقی گوناگونی را پدید آورده است. گوناگونی این رهیافت‌ها و روش‌ها در اخلاق 
اسلامی همان‌گونه که می‌تواند نوعی تفاوت دید و چشم‌انداز به حساب آید، می‌تواند روایت‌گر نوعی 
تطور و تحول در اخلاق‌ اسلامی نیز باشد و از چارچوب‌ها و چهره‌های متفاوت اخلاق اسلامی 
در مراحل و ظروف گوناگون خبر دهد. بدین ترتیب می‌توان گفت که وجود خرده‌نظام‌های اخلاقی 
با روش‌های متفاوت در اخلاق اسلامی گواه این است که اخلاق اسلامی در بستر تاریخی خود، 
تحولات و تطوراتی گوناگونی را شاهد بوده است و در چارچوب‌ها و چهره‌های متفاوت چهره نموده 
است و این تحول و تطور آن‌چنان‌که برخی از پژوهشگران تأکید می‌کند، از بساطت و ساد‌گی به 
امروزه میراث عظیم مکتوبی است که  آن،  بوده است.1 واقعیتی که حاصل  پیچید‌گی  ژرفینگی و 
می‌توان آن را در چهار نظام علمی؛ نظام اخلاق روایی، نظام اخلاق فلسفی، نظام اخلاق عرفانی و 
نظام اخلاق تلفیقی دسته‌بندی و طبقه‌بندی نمود و روش‌هایی را که به شکل‌گیری این خرده‌نظام‌های 

اخلاقی در اخلاق اسلامی منتهی شده است موضوع بررسی و مطالعه قرار داد.
نظام اخلاق روایی و روش نقلی

تفکر اخلاقی مسلمانان پیش از نهضت ترجمه و آشنایی با فلسفۀ یونان، بیشتر متأثر از قرآن و حدیث 
بود. گرچند رگه‌هایی از تعالیم تورات و انجیل، آداب و حکم عربی، آموزه‌های از فرهنگ و تفکر 
یونانی و آداب و حکم فارسی و هندی نیز در آن دیده می‌شود.2 پس از فتوحات اسلامی و ورود 
فرهنگ اسلام به فرهنگ یونان، ایران و شمال افریقا، زمینه برای »اشاعۀ«‌ فرهنگی و ورود عناصر 
و مؤلفه‌هایی از آن فرهنگ‌ها به فرهنگ و تفکر اسلامی و اقتباس فرهنگ اسلامی از آموزه‌های 
اخلاقی و آداب و حکم آن فرهنگ‌ها کاملا فراهم بود. از همین‌رو، بسیار طبیعی است که رد پای 
تعالیم تورات و انجیل، آموزه‌های اخلاقی فرهنگ یونان و آداب و حکم ایران و هند در تعلیمات 

اخلاقی مسلمانان، آشکار باشد.
به هر حال ‌ روشی که زمینه‌ساز تکوین نظام اخلاق روایی شده است، روش نقلی است که متکی 
به نقل نصوص مربوط به حوزۀ آموزه‌های اخلاقی و فضایل و رذایل نفسانی از قرآن و سنت است. 
در این روش، به جای طرح مباحث فلسفی و عرفانی به نصوص قرآنی و روایات معصومین استناد 
نظام و سازمان  و  ترتیب  و  نظم  نقلی،  داده‌های نصوص  بر اساس  می‌شود و موضوعات اخلاقی 
می‌گیرد. اساسا در رهیافت اخلاق روایی تمرکز و اهتمام برگردآوری آیات اخلاقی قرآن کریم وروایات 

1. روحانی‌نژاد، حسین؛ نگرشی ‎به ‎مراحل ‎تطور علم ‎اخلاق ‎اسلامی؛ فصلنامۀ کتاب نقد،  شمارۀ 30.
2. پاکتچی، احمد، اخلاق دینی؛ دایره المعارف بزرگ اسلامی، ج 7، ص 214.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 349

اخلاقی معصومین)ع( و تبویب و تنظیم آن‌ها است. هدف، جستجوی دیدگاه وحی در حوزۀ اخلاق 
و ارائۀ گزارش از اخلاق وحیانی به اضافۀ احصای فضایل و رذایل نفسانی مستند به وحی است. به 
همین جهت، آموزه‌های اخلاقی و فضایل ورذایل نفسانی در قالب‌ها و انگاره‌های ساده وصریح و 
مستند به سخن خدای سبحان، پیامبر)ص( و امامان معصوم)ع( مطرح می‌گردد. معمولا ساختار 
و چارچوب نظام اخلاق روایی، بسیار بسیط و ساده است و از حد تنظیم و مرتب‌سازی‌های ساده 
فراتر نمی‌رود. از آموزه‌های عقل و عرفان برای تفسیر نصوص نقلی و حتی تنظیم و تبویب مباحث 
اخلاقی بهره گرفته نمی‌شود؛ از همین‌رو، از چارچوب‌های پیچیدۀ اخلاق فلسفی و عرفانی در آن اثر 
و خبری نیست. دقت‌هایی که در روایات فقهی صورت می‌پذیرد، معمولا در روایات اخلاقی اعمال 
نمی‌شود. در این حوزه، مرجع، قاعده »تسامح در ادله سنن« است.1 ترغیب‌کنندۀ اخلاق‌پژوهان 
مسلمان در رجوع به نصوص قرآن و سنت برای شناخت اخلاق و احکام اخلاق اسلامی تا حد بسیار 
زیادی متأثر از روش‌شناسی فقهی و ناشی از این واقعیت است که بعثت رسول اکرم)ص( به فرموده 
خود ایشان برای تمیم مکارم اخلاق است. از این‌رو، نمی‌توان تصور کرد که چنین رسالتی بدون اعلام 
و تعلیم احکام اخلاقی و معرفی روش‌های تحلی به اخلاقیات صورت‌پذیر باشد. تقویت‌کنندۀ این 

رهیافت، فراوانی مواضع و مواعظ اخلاقی در کتاب و سنت است.
به هر روی، در طول تاریخ اسلام، بزرگان اخلاق و دانش اخلاق اسلامی کتاب‌ها و آثار فاخر 
بسیاری در موضوع اخلاق روایی، با الهام‌گیری از قرآن و روایات تألیف کرده‌اند و متفکران اسلامی، 
توجه ویژه‌ای به اخلاق داشته‌اند؛ زیرا اخلاق یکی از ارکان مثلث آموزه‌های اسلامی یعنی عقاید، 
احکام و اخلاق به شمار می‌آید. بنابراین، می‌توان گفت که عنوان اخلاق روایی بر مجموعه‌ای از 
آثار و تألیفاتی اطلاق می‌شود که عهده‌دار جمع‌آوری روایات اخلاقی و دسته‌بندی آن‌ها هستند و در 
معناشناسی مفاهیم اخلاقی و شناسایی احکام اخلاقی به آیات و روایات استناد می‌کنند. چنان‌که با 
اندکی مسامحه می‌توان مدعی شد که پیش فرض مورد اتفاق نویسندگان این آثار، وابستگی اخلاق 

به وحی است.
صدوق،  شیخ  نوشتۀ  الاخوان«  »مصادقة  اهوازی،  حسین  نوشتۀ  »الزهد«  مانند  کتاب‌های 
»مکارم الاخلاق« تألیف ابونصر حسن بن فضل طبرسی، »مشکات الانوار« نوشتۀ علی بن حسن 
بن فضل طبرسی، »تنبیه الخواطر« معروف به »مجموعه ورام« نوشتۀ ابوالحسن ورام بن ابی فراس، 
»غررالحکم و دررالکلم«‌ نوشتۀ عبدالواحد تمیمی آمدی، »محاسبة النفس« نوشتۀ سید علی بن 
موسی ابن طاوس حلی، »ارشاد القلوب« نوشتۀ ابومحمدحسن بن محمد دیلمی، »محاسبة النفس« 
نوشتۀ تقی الدین ابراهیم بن علی عاملی کفعمی و »اخلاق محتشمی« اثر خواجه نصیرالدین طوسی، 

1. همان.



350 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

منابعی‌اند که از سوی شیعیان با روش روایی تألیف یافته‌اند.
گذشته از کتاب‌هایی که به صورت مستقل در موضوع اخلاق روایی تألیف یافته‌اند مجموعه‌های 
حدیثی نیز ابوابی را در این موضوع اختصاص داده‌اند. در میان مجموعه‌های حدیثی شیعه، »ابواب 
جهاد النفس« از مجموعه حدیثی »وسائل الشیعة«، تألیف شیخ حر عاملی، بخش بزرگی از کتاب 
»اصول کافی« نوشتۀ شیخ کلینی، مجلدات 66 تا 70 از کتاب »بحارالانوار« نوشتۀ علامه مجلسی 

نمونه‌هایی‌اند که با استفاده از روش نقلی و از این منظر به اخلاق اسلامی توجه و تمرکز نموده اند.
معرفی چند اثر مهم و مشهور در حوزۀ اخلاق نقلی

طبرسی،  الاخلاق  مکارم  کتاب  است،  شده  تألیف  نقلی  روش  با  که  اخلاقی  آثاری  میان  در 
ارشاد‌القلوب دیلمی و مجموعه وارم، بسیار بلندآوازه و در مرکز توجه و تمرکز علما و بزرگان بوده 

تفصیل معرفی شود. اندکی  با  بهتر  از همین‌رو،  است. 
مکارم الاخلاق

مَکارِمُ الَْخْلاق نوشتۀ حسن بن فضل طبرسی فرزند امین الاسلام طبرسی صاحب تفسیر مجمع 
البیان و از عالمان شیعه در قرن ششم قمری است. این اثر از معروف‌ترین کتاب‌های اخلاق و یکی از 
منابع شیعه در این زمینه است. کتاب مکارم پس از انتشار، با توجه و اقبال علما مواجه گردید. ترجمه 
و تلخیص‌های متعددی از این کتاب در دسترس است، همان‌گونه که چاپ‌های متعدد در کشورهای 
مختلف به خود دیده است. تمرکز و توجه این کتاب به اخلاق رفتاری و بایسته‌های عملی است و در 
آداب رفتارها و اعمال پسندیده، با استفاده از نصوص ‌قرآنی و روایی بحث می‌کند. مؤلف در مقدمه 
به این نکته تصریح دارد: »ما در این کتاب شمه‌ای از اخلاق ستوده پیامبر)ص( را از حالات، اعمال، 
نشستن و برخاستن، سفر و حضر و خوردن و آشامیدن، و آن‌چه از این قبیل است و هم‌چنین آن‌چه 
از او و ائمه راستین برای زندگی و تربیت مردم نقل شده و روایت گشته، ذکر می کنیم و از خداوند 
توفیق پایان دادن به این کار بزرگ را مسئلت می نماییم، که او بر هر کاری توانا و آسان کردن کارها 

برایش سهل است.1«
ساختار و محتوای کتاب

کتاب در دوازده باب سازماندهی شده است و عناوین باب نشان می‌دهند که تلاش مرحوم مؤلف 
معطوف به ارائۀ بایسته‌های رفتاری است که در یک زندگی مؤمنانه و انسانی لازم است: اخلاق و 
اوصاف پیامبر)ص(، بهداشت و نظافت در اخلاق اسلامی،آداب استحمام، بهداشت ناخن و اصلاح 
موها، آداب و شیوه‌های آرایش زن و مرد مسلمان، ویژگی‌های لباس و خانۀ اسلامی، آداب خوردن و 

1. طبرسی، حسن بن فضل؛ مکارم الاخلاق، مقدمه.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 351

آشامیدن، مسائل مربوط به ازدواج، آداب مسافرت، آداب دعا و وقت فضیلت آن، رفتار با بیماران و 
مسائل مربوط به آن و مسائل متفرقه در عرصۀ اخلاق و حقوق فردی و اجتماعی.

کتاب مجموعه ورام
ابوالحسین وَرّام بن ابی فِراس بن حمدان مالکی نخعی حِلّی، فقیه و محدّث امامی قرن ششم و آغاز 
قرن هفتم قمری است. نزهة الناظر و تنبیه الخاطر معروف به مجموعه ورّام در موضوع مواعظ و 

حِکَم اخلاقی از مهمترین کتاب‌های وی است.
ساختار و محتوای کتاب مجموعه ورام

کتاب مجموعه ورام مشتمل بر دو جزء است و هر دو با نظمی تقریبی فصل‌بندی شده‌اند. جزء 
نخست شامل شصت‌وشش باب و عنوان مستقل است، ولی مؤلف برای مطالب جزء دوم عناوینی 

مشخص نکرده است.
عناوین متعدد جزء نخست را در چند محور کلی می‌توان دسته‌بندی کرد؛ حکمت‌ها و مواعظی 
در اخلاق عملی مانند زهد، تهذیب نفس و...، آداب معاشرت، صفات حسنه و راه کسب آن‌ها، 
صفات رذیله و راه علاج آن‌ها، حب و بغض فی الله، محاسبۀ نفس، آرزوهای طولانی، مرگ و حیات 

اخروی و وصف قیامت.
در جزء اول، تأثیر احیاء علوم الدین غزالی بر کتاب آشکار است به حدی که می‌توان این جزء را 
گزیده‌ای از آن کتاب دانست. ورّام در بسیاری موارد نوشته‌های غزالی را عیناً یا با اندک تغییری ذکر 

کرده بی‌آن‌که نامی از وی ببرد.
جزء دوم کتاب هم بحث‌های متعددی را جمع کرده است؛ مواعظ و وصایای پیامبر و ائمه)ع( 
و انبیای گذشته، خطبه‌های پیامبر و ائمه)ع( و مناجات‌های آنان، کلمات قصار، صفات مؤمن، 
مناظرات شیعیان خاص مانند حجر بن عدی با معاویه و... و کلماتی از بزرگان دین و اصحاب ائمه 

مانند ابوذر و سلمان و مقداد و شیخ مفید و فضیل بن عیاض و...
ویژگی کتاب این است که هر صفت حسنه و رذیلت ضد آن، در کنار هم بحث شده است و راه 
رهایی از رذیلت و به دست آوردن فضیلت به روشنی بیان شده است. مثلا پس از رذیلت کبر، فضیلت 

تواضع ذکر شده و راه علاج کبر به دنبال آن آمده است.
به طور کلی رویکرد مؤلف را می‌توان اخلاق زاهدانه مبتنی بر قرآن و سنّت دانست که با وسعت 
نظر خاصی همراه شده است و در کنار احادیث و سخنان بزرگان دین، از بزرگان مسلمان، صوفیه و 

اهل حکمت نیز سخنان و حکایاتی آورده است.



352 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ارشاد القلوب الی الصواب
نام کامل کتاب »إرشادُ القُلوب إلی الصّواب المُنجی من عَمَل به مِن ألیم العِقاب« است. این کتاب از 
تألیفات حسن بن ابی الحسن دیلمی، از علمای قرن هشتم هجری است. مؤلف، هدف خود از تألیف 
این اثر را رهایی مردم از عذاب الهی و تسلط بر قوای غضبیه و شهویه دانسته است. او در جزء اول 
کتاب در پنجاه و چهار باب به مواعظ و اندرزهای اخلاقی پرداخته و در بخش دوم، فضائل و مناقب 
اهل بیت را مطرح کرده است. ارشاد القلوب، به عنوان کتابی اخلاقی، همواره مورد توجه عالمان 

دینی بوده و ترجمه‌های بسیاری بر آن نگاشته شده است.
ساختار و محتوای کتاب

کتاب که در یک مجلد چاپ و منتشر شده و شامل دو جزء است. جزء اول کتاب، در حکمت‌ها 
و مواعظ قرآن و سنت است و جزء دوم، در فضائل امیرالمؤمنین على)ع( و ائمۀ معصوم می‌باشد.
مؤلف در قالب ابواب پنچاه و چهارگانۀ جزء اول، به طور کلی مباحثی را در موضوع موعظه، ذم 
دنیا و دنیاگرایى و امراض قلبى و رذایل اخلاقى و عملى مطرح نموده است، پس از آن بحث توبه و 
خوف و رجاء و صفات حسنه از قبیل شکر و رضا و یقین و... را مفصلا بحث کرده است. هم‌چنین 
در لابه‌لاى فصول کتاب، بحث‌هایى را با عنوان »مواعظ« یا »احادیثى از امامان)ع(« و »احادیث 

منتخبه« آورده است، واقعیتی که گیرایی و دلنشینی کتاب را چند برابر نموده است.
است.  شده  عنوان  بیت)ع(  اهل  مناقب  و  فضائل  در  مبسوطی  مباحث  کتاب،  دوم  جزء  در 
عناوین کلی جزء دوم عبارت است از: مقام علمی و فضایل امیرالمؤمنین علی)ع(، فضائل حضرت 
زهرا)س(، سخنان امیرمؤمنان)ع(، مناظرات و احتجاج‌های حضرت با علمای ادیان مختلف، فضل 
امت پیامبر)ص( بر سایر امت‌ها، فضائل سایر ائمه)ع(، کرامات واقع‌شده در قبر شریف آن حضرت 

در نجف اشرف و ذکر جریانات تاریخی مستند، پیرامون آن.
کتاب‌ها و آثار اخلاقی سامان‌یافته به سبک روایی، به رغم نورانیت و تأثیرگذاری عملی، این 
ضعف را دارد که از ساختار علمی مستحکمی برخوردار نیست. ازاین‌رو، برخی پنداشته‌اند که علم 
اخلاق به معنای دقیق کلمه وجود ندارد و اخلاق چیزی جز مجموعه‌ای از نصیحت‌های پراکنده 
نیست؛1 اما روی‌هم‌رفته، نباید از نظر دور داشت که رهیافت اخلاق نقلی و آثار و منابع پدیدآمده در 

این حوزه از اخلاق اسلامی چند ویژگی متمایز و برجسته دارد:
1. از زبان اسوه‌ها و الگوهای کامل اخلاق، مانند معصومان بیان شده است به همین جهت بسیار 

تأثیرگذار و نافذ است و موجبات تحکیم مبانی ارزشی در وجود آدمی را فراهم می‌آورد.

1. همان.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 353

2. معانی بلند و بسیار ژرف و شگرف در الفاظی کوتاه، نغز و پرمغز و در عین حال فصیح و بلیغ 
بیان شده‌اند، واقعیتی که تأثیر آموزه‌ها و مخاطبات اخلاقی را مضاعف می‌سازد.

3. بیشترین تکیه‌ را بر بیان فضایل اخلاقی و دعوت به آن‌ها دارد.
4. از انگیزه‌های حقیقی در ترویج و تحکیم اخلاق و فضایل اخلاقی بهره گرفته است، این در 
حالی است که بهره‌گرفتن از انگیزه‌های حقیقی مانند »معادباوری«، »رضایت« و »ثواب« الهی و 
یا »قهر« و »عذاب« الهی از یک‌سو، در روی آوردن به اعمال نیک و پرهیز از ارتکاب معاصی و 
از سوی دیگر، در اکتساب فضایل اخلاقی و اجتناب از رذایل اخلاقی بسیار مؤثر است؛ چنان‌که 
تأثیر  دینی  تربیت  و  نفس  در  اسلامی  ارزش‌های  نهادینه‌سازی  و  اسلامی  اخلاق  کردن  عینی  در 

دارد. غیرقابل‌انکار 
نظام اخلاق فلسفی و روش عقلی

این نظام اخلاقی، تکوین خود را مرهون روش عقلی و نگاه فیلسوفانه به مفاهیم و مبادی و قضایای 
اخلاقی است. در این روش به تحلیل عقلانی گزاره‌های اخلاقی، برخی مفاهیم مهم اخلاق، مانند 
خیر و سعادت و نگاه فلسفی به مسائل مربوط به نفس و ابعاد و قوای آن و قضایایی از این قبیل 
می‏پردازد. از ویژگی‌های روش عقلی بر خلاف روش نقلی، وجود نظم و نظام منطقی و عقلی در ارائۀ 

مباحث و تحلیل مفاهیم و قضایای اخلاقی است.
اخلاق فلسفی، نظام اخلاقی است که مبادی، فهم از موضوع، غایت، مقوله‌بندی وروش‌هایش 
را از نوعی فلسفه وام می‌گیرد. درون‌مایۀ این‌گونه اخلاق، یک نظام ارزشی و هنجاری و صورت آن 
مقوله‌بندی‌های فلسفی است. مفهوم محوری این مشرب اخلاقی، سعادت از دیدگاه فلاسفه است که 
صورتی هماهنگ با دین از آن ارائه شده است. اخلاق فلسفی مانند خود فلسفه در سه چهره می‌تواند 
جلوه‌گر شود: مشرب اخلاق فلسفی مشائی، مشرب اخلاق فلسفی اشراقی و مشرب اخلاق فلسفی 
صدرایی؛ ولی اخلاق فلسفی رایج در حوزۀ فلسفه اسلامی، اخلاق فلسفی ارسطویی بوده و پیروان 

فراوان‌تر و نیرومندتری در جهان اسلام داشته است.1
بر مبنای شواهد و قراین موجود، نظام اخلاقی فلسفی در جهان اسلام پس از نهضت ترجمه 
شروع به تکوین کرده است و آن‌چه در طبقه‌بندی علوم اسلامی با عنوان اخلاق فلسفی شناخته 
می‌شود، عملًا با حرکت ترجمۀ آثار فلسفی یونان به زبان عربی در جهان اسلام شکل گرفته است. 
ترجمۀ آثار اخلاقی از زبان یونانی به‌ویژه آثار جالینوس، فرفوریوس، ارسطو و افلاطون در شکل دادن 
نظام اخلاق فلسفی و شکل‌گیری کتب اخلاقی در جهان اسلام سهم برجسته دارد و نظر فیلسوفان و 

1. محمدی، مجید، نظام‌های اخلاقی در اسلام و در ایران، به همراه )تحلیل جامعه‌شناسانه از وضعیت اخلاقی در جامعه 
امروز ایران(، ص 57 – 58.



354 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

متکلمان مسلمان دربارۀ ماهیت فعل اخلاقی، فضیلت و رذیلت، نظریۀ سعادت، ماهیت خیر و شر 
اخلاقی و... به شدت متأثر از دیدگاه آنان است.1

اما دقت در تاریخ و موضوعات مباحث کلام اسلامی روشن می‌سازد که مدت‌ها قبل از شکل‌گیری 
نهضت ترجمه، روش عقلی و سنجش‌های عقلانی مفاهیم و قضایایی اخلاقی در میان متکلمان 
مسلمان رواج یافته بود. در حقیقت استفاده از روش عقلی در تجزیه و تحلیل مفاهیم و مبادی و 
حتی مسائل اخلاقی همزمان با اوج‌گیری بحث‌های کلامی، در میان معتزله و اشاعره باب شد و در 
گیرودار فراز و فرود نگاه عقلی ـ کلامی به مفاهیم و آموزه‌های دینی، اخلاق نیز آشکارا، صبغۀ تعقلی 
گرفت و به سوی نظام و سیستم عقلی و نظری گام برداشت به نحوی که می‌توان این عصر را حلقۀ 
واسط، میان عصر اخلاق فلسفی و عصر پس از ظهور اسلام که صبغه قرآنی و حدیثی داشت، تلقی 
کرد.2 متکلمان، مخصوصاً معتزله، با نگرش عقلی به مباحث اخلاق پرداختند و به »حسن و قبح 
عقلی افعال« قائل شدند و حکم عقل را، چه در معرفت احکام عقلی و چه در شناخت استحقاق 
عذاب بر افعال ناپسند و استحقاق پاداش برای افعال پسندیده معتبر شمردند.3 بدین ترتیب، معتزلیان 
نخستین کسانی بودند که عنصر عقل را یکی از منابع مهم معرفت به شمار آوردند و از آن عنصر 
در معرفت و معارف دینی از جمله اخلاق، بهره گرفتند. بحث‌های پرماجرا و دامنه‌دار اشعریان و 

معتزلیان بر سر حسن و قبح عقلی از نمونه‌های روشن کاوش‌های عقلی در اخلاق است.4
به اعتقاد متکلمان معتزلی عدل مهمترین مبدأ احکام اخلاقی است. با این‌که ایشان به اصول 
خمسه باور دارند؛ اما بیشتر بر دو اصل توحید و عدل تأکید کرده‌اند و حتی گاهی عدل را بر توحید 
مقدم داشته و خویش را اهل عدل و توحید مسمی کرده‌اند. شاید از همین‌رو است که به عدلیه شهره 
شده‌اند. رابطۀ دو صفت عدل و توحید خداوند در نظرگاه ایشان بدین نحو ترسیم می‌گردند که توحید 
مهمترین صفت ذات الهی و عدل مهمترین صفت فعل اوست و از همین جهت که مهمترین صفت 
فعل است، منشأ و مبدأ احکام اخلاقی قرار می‌گیرد.5 برخی از پژوهشگران، از قرار دادن موضع و 
نظر معتزله دربارۀ عدل در کنار این واقعیت که مهمترین مکاتب فلسفی اخلاق، عدل را به عنوان 
رأس فضایل اخلاقی می‌بینند، به این نتیجه رسیده‌اند که معتزله از پایه‌گذاران نظام اخلاق فلسفی در 
جهان اسلام است.6 در یک کلام، می‌توان گفت که معتزله قهرمان و شاخص شیوۀ تعقلی و تحلیل 

عقلانی مبادی اخلاق و مفاهیم و قضایای اخلاقی در آن دوران از تاریخ اسلام است.
1. اعوانی، غلام‌رضا، اخلاق؛ دایرةالمعارف بزرگ اسلامی، ص 202 و 203.

2.  روحانی‌نژاد، حسین، نگرشی ‎به ‎مراحل ‎تطور علم ‎اخلاق ‎اسلامی، فصلنامۀ کتاب نقد،  شمارۀ 30، ص 59.
3. اعوانی، پیشین، ص 204.

4. همان.

5. همان.
6. روحانی‌نژاد، پیشین، ص 60.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 355

به هر روی، پس از نهضت ترجمه و تکوین تفکر فلسفی در دنیای اسلام، تکیه بر روش عقلی در 
اخلاق و مباحث و مسائل اخلاقی، نظم و نظام خاص و توسعۀ چشم‌گیر یافت و به موازات مباحث 
و موضوعات فلسفی دیگر، توجه به اخلاق فلسفی نیز متعلق تلاش‌های فیلسوفان دانشمند مسلمان 
گردید و با آثار بزرگانی مانند محمد بن زکریای رازی، ابونصر فارابی، ابوالحسن عامری، ابوعلی 

مسکویه، شیخ‌الرئیس ابن سینا، اخوان‌الصفا، خواجه نصیر طوسی روی به کمال و فربهی نهاد.1
در گذشته همۀ علوم و معارف بشری زیر پوشش فلسفه قرار داده می‌شدند و از فلسفه به‌عنوان 
علم به حقیقت اشیا، آن‌گونه که هستند یاد می‌گردید و اشیا به دو دسته کلی تقسیم می‌شد؛ اشیایی 
که هستی آن‌ها مقدور آدمیان نیست و درپی علل خود پدید می‌آیند یا معدوم می‌شوند )هستی‌های 

غیرمقدور( و اشیایی که هستی آن‌ها در حوزۀ اختیار آدمیان قرار دارد )هستی‌های مقدور(.
اشیای دستۀ نخست در حوزۀ حکمت نظری یا فلسفۀ نظری و اشیای دستۀ دوم در حوزۀ حکمت 

عملی جای می‌گرفت و به بحث بررسی سپرده می‌شد.
حکمت‌ نظری را دارای سه شاخه اصلی طبیعیات، ریاضیات و الاهیات می‌دانستند چنان‌که 
حکمت عملی را شامل اخلاق، تدبیر منزل و سیاست مدن معرفی می‌نمودند. غایت حکمت نظری 
معرفت حق و غایت حکمت عملی معرفت خیر دانسته می‌شد.2 بنابراین، علم اخلاق بخشی از 
حکمت عملی است و فایده‌‌ای را که فلاسفه برای علم اخلاق تعریف می‌کنند این است که علم 
اخلاق، علم به فضایل و چگونگی اکتساب آن‌ها و معرفت رذایل و باز داشتن نفس از آن‌ها و تزکیۀ 

است.3 نفس 
به اعتقاد آیت‌الله جوادی آملی، علمای اخلاق هم از حکمت نظری و هم از حکمت عملی، حظ 
و بهرۀ وافی دارند. از همین‌رو، هم از ظرفیت علمی سخن کردن در حوزۀ »بود و نبود« برخوردارند 
و هم سازوکار اظهار نظر در قلمرو »باید و نباید« را دارند. در واقع، کسی که از رابطۀ اعمال با روح 
انسان، با خبر است هم به عنوان »باید و نباید«، دستورالعمل اخلاقی و هم به عنوان »بود و نبود«، 

گزارش نظری می‌تواند ‏دهد.4
پایه و اساس روش عقلی و رهیافت فلسفی در تحلیل، طبقه‌بندی و بازشناسی فضایل و رذایل 
اخلاقی و مسائل اخلاقی را نگرش خاص انسان‌شناختی و نوع نگاه فلاسفه به واقعیت انسان شکل 
می‌دهد. توجه به اصول مهم انسان‌شناختی فلسفی، می‌تواند راهنمای درک بهتر از روش عقلی در 

1. اعوانی، پیشین، ص 207.
2. شیخ‌الرئیس ابن‌سینا، الالهیات من کتاب‌الشفاء، تحقیق آیت‌الله حسن زاده آملی، ص 11 و رازی، فخر‌الدین، شرح 

عیون‌الحکمه، تحقیق احمد حجازی و احمد السقا، ص 3ـ12.
3. لاهیجی، فیاض و؛ گوهرمراد، ملا عبدالرزاق، ص 666.

4. جوادی آملی، عبدالله، مبادی اخلاق در قرآن، قم نشر اسراء، ص 27.



356 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حوزۀ اخلاق باشد و به فهم روشن‌تر از روش عقلانی ـ فلسفی در تحلیل مسائل و مباحث اخلاقی 
مدد ‌رساند.

1. از نگاه فلسفی، نفس آدمی از سه »قوه« ترکیب یافته است؛ قوۀ شهویه، قوۀ غضبیه و قوۀ 
ناطقه/ عاقله.1 برخی از علمای اخلاق قوۀ واهمه را اضافه نموده و قوه‌های نفس را چهار قوه دانسته 
است.2 حکمایی که قائل به تثلیث قوای نفس‌اند، واهمه را به یکی از قوه‌های شهویه یا غضبیه بر 

می‌گردانند.
2. قوای یادشده با یکدیگر تعامل دارند و از یکدیگر تأثیر می‌پذیرند.

3. تمایز انسان از دیگر موجودات به بهره‌گیری از قوۀ عاقله و خردورزی و حکمت‌اندوزی است.
4. کمال و سعادت آدمی در گرو شکوفایی کامل عقلانی و به فعلیت رسیدن تامّ نفس ناطقه 
است؛ زیرا کمال هر پدیده‌ای در گرو شکوفایی و به فعلیت رسیدن کامل فصل ممیز ماهیت اوست 
و فصل ممیز ماهیت آدمی همان قوۀ عاقله است.3 از دیدگاه حکما تهذیب نفس، مانع‌زدایی از مسیر 
قوۀ ناطقه و اندیشه‌ورزی و شکوفایی این قوه است و علم اخلاق دانشی است که مطالعه و بررسی 

عناصر و عوامل نفسانی و رفتارهای اختیاری در فرایند شکوفایی عقلانی را بر عهده دارد.4
است،  اسلام  در جهان  فلسفی  اخلاق  نظام  مشترک  و مضمون  اصلی  گوهر  گفته شد  آن‌چه 
ولی در درون نظام اخلاق فلسفی نیز رهیافت‌ها و گرایش‌های گوناگونی وجود دارد، مانند رویکرد 
جالینوسی، رویکرد افلاطونی، رویکرد فیثاغوری ـ هرمسی، و رویکرد ارسطویی.5 محمد بن زکریای 
رازی در کتاب »الطب الروحانی« از رویکرد جالینوسی، متأثر است. رازی در تعالیم اخلاقی خویش 
از پیروان نظریۀ اخلاقی افلاطون و ارسطو است؛ اما از این جهت که نگرش کاملًا طبیبانه به اخلاق 
دارد گفته‌اند که رویکردش به اخلاق جالینوسی است. رازی با تکیه بر آسیب‌شناسی روحی، غایت 
طب روحانی را اصلاح صفات نفس می‌داند و برای جلوگیری از قصور نفس از غایت مطلوب به 
تعدیل اعمال نفس حکم می‌کند.6 فارابی نیز در کتاب‌های »تحصیل السعاده« و »الجمع بین رأیی 
الحکیمین« نشان داده است که در تعالیم اخلاقی متأثر از افلاطون و ارسطو است. او نیز به نحوی 

1. ابی علی مسکویه، تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق، ص 35 و طوسی، خواجه نصرالدین، اخلاق ناصرى، تصحیح: 
مجتبى مینوى و علی‌رضا حیدرى، ص 108.

2. نراقی، مولی مهدی، جامع‌السعادات، ج 1، ص 41.
3. ملا صدرا، محمد بن ابراهیم، اسفار اربعه، ج 3، ص 127؛ ملا صدرا، محمد بن ابراهیم؛ كسر اصنام الجاهليه، ص 168؛ 
فیض کاشانی، مولی محسن، الحقایق فی‌محاسن الاخلاق، ص 50؛ این مسکویه، تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق، ص 

35 و طوسی، خواجه نصیر، اخلاق ناصرى، ص 108 و نراقی، احمد بن محمد مهدی، معراج السعاده، ص 43.
4. کاشانی، فیض، الحقایق، ص 62. 64 و نراقی، جامع‌السعادات، ج 1، ص 61. 65.

5. اعوانی، غلام‌رضا، اخلاق؛ دایرةالمعارف بزرگ اسلامی،  ص 202.
6. همان، ص 208 و 209.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 357

بر نگرش طبی به اخلاق تأکید می‌کند و با تکیه بر علم »مدنی« در صدد تصویر و ترسیمی نقشه‌ای 
است که به سعادت انسان و جامعه منجر شود.1 در دیدگاه فارابی، فضایل بر دو نوع نطقی و خلقی 
تقسیم می‌شوند. فضایل نطقی مانند حکمت، عقل، هوشمندی و خوش فهمی به قوه عاقله/ ناطقه 
اختصاص دارند و فضایل خلقی مانند عفت، شجاعت، سخاوت و عدالت به قوه‌های شهویه و 
غضبیه مرتبط است؛2 اما تعالیم اخلاقی اخوان الصفا از رویکرد فیثاغوری ـ هرمسی در اخلاق تأثیر 
پذیرفته است. اخوان الصفا در اخلاق تمایلات عارفانه دارد و بر سلوک معنوی و تطهیر و تهذیب 
نفوس تأکید فراوان دارند و از حقایق عالم و آدم تفاسیر تمثیلی ارائه می‌دهند و بر تأثیر مکان، کیهان، 
تربیت و همنشینی و آموزه‌های مذهبی بر روح و روان آدمیان معتقداند.3 در این میان، ابوالحسن 
عامری در کتاب »السعادة والاسعاد« و ابو علی مسکویه در »تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق« و 
خواجه نصیر طوسی در »اخلاق ناصری« از رویکرد اخلاقی ارسطو و و تا حدودی افلاطون تأثیر 
پذیرفته‌اند و بر فضیلت عدالت تکیه و تأکیدی بسیار دارند.4 اساساً در کتاب‌ها و منابع اخلاقی 
که با روش عقلی تألیف یافته‌اند، سعادت به عنوان غایت اخلاق معرفی می‌گردد و آنگاه بر ویژگی 
»اعتدال« و فضایل چهارگانه »عفت، شجاعت، حکمت و عدالت« تأکید می‌شود و محور فضایل 
اخلاقی را همین چهار فضیلت می‌دانند، همان‌گونه که آن فضایل را دست‌آورد »اعتدال« در قوه‌های 
سه‌گانۀ نفسانی تلقی می‌کنند و معتقدند که اگر قوۀ شهویه، غضبیه و عاقله با »اعتدال« مدیریت 
شود موجب پیدایی سه فضیلت بایستۀ عفت، شجاعت و حکمت در نفس فرد می‌شود، و سرانجام 
وجود این فضایل در نفس، پدید آمدن فضیلت چهارمی است که خاصیتی متفاوت از خاصیت این 

سه فضیلت دارد و نام آن فضیلت را ملکه »عدالت« می‌نهند.5
معرفی چند اثر مهم و مشهور در حوزۀ اخلاق فلسفی

از میان فراوان آثاری که در حوزۀ نظام اخلاق فلسفی و با روش عقلی تألیف یافت، دو اثر جایگاه و 
پایگاه ویژه در مجامع علمی و علمای مسلمان یافت و از شهرت و رونق بسیار بهره‌مند گردید؛ به 
نحوی که سال‌ها بلکه قرن‌ها ـ حد اقل ـ در حوزه‌های علمیۀ شیعه، موضوع نقد و بررسی و تحلیل 
و تحقیق بود، الگوی تألیفات بسیاری در حوزۀ اخلاق فلسفی قرار گرفت و بر مدار تدریس و تدرس 

1. همان، ص 208.
2. همان، ص 209 و 210.

3. احمدی طباطبایی، محمدرضا؛ اخلاق و سیاست در آموزه‌ها و اندیشه‌های اخوان‌الصفا؛ جستارهای سیاسی معاصر، 
پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، سال چهارم، شماره سوم، پاییز 1392، ص 6. 16.

4. اعوانی، غلام‌رضا، اخلاق؛ دایرةالمعارف بزرگ اسلامی، ص 209، 210 و 214.
5. ابن مسکویه، تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق، ص 37، 38 و 40 و اعوانی، پیشین، ص 210 و 211 و نراقی، مهدی، 

جامع‌السعادات؛ ج 1، ص 62. 63.



358 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

‌چرخید. آن دو اثر عبارت است از کتاب »تهذیب الأخلاق و تطهیرالأعراق« نوشتۀ حکیم معروف، 
مرحوم ابوعلی احمد ابن مسکویه )متوفای 421 هـ.ق( و دیگری کتاب »اخلاق ناصری«‌ نوشتۀ 

دانشمند بلندآوازه، مرحوم خواجه نصیرالدین طوسی‌.
تهذیب‌الاخلاق و تطهیر‌الاعراق

مرحوم ابن مسکویه را اگر نتوان پایه‌گذار اخلاق فلسفی در جهان اسلام دانست، به طور قطع از 
مهمترین و تأثیرگذارترین پایه‌گذاران اخلاق فلسفی در جهان اسلام است. کتاب مستقلی که وی بر 
مبنای فلسفه و روش عقلی تصنیف کرد، کتاب »تهذیب‌الاخلاق و تطهیر‌الاعراق« است که گاه از آن 
به عنوان»طهاره‌ الأعراق« نیز یاد می‌کنند و این کتاب از کتب معتبر و بسیار مشهور در علم اخلاق 
است و تقریباً شهرت جهانی دارد. ابن مسکویه، با آن که در اخلاق فلسفی پیرو ارسطو و متأثر از 
افلاطون است؛ اما در این کتاب به وضوح نشان داد که آفرینندۀ چیره‌دست یک نظام اخلاقی است.1 
مرحوم خواجه نصیر طوسی در مقدمۀ کتاب »اخلاق ناصری«، ضمن بیان انگیزۀ خود از نگارش این 
کتاب، از »ابن مسکویه« به عنوان »استاد فاضل وحکیم کامل« یاد می‌کند و کتاب‌ تهذیب‌الاخلاق 
و تطهیرالاعراق را به نیکی می‌ستاید و به تأثیرپذیری و بهره‌گیری خویش را از این کتاب اذعان و 
اعتراف می‌کند.2 چنان‌که فیاض لاهیجی در کتاب »گوهر مراد«، تصریح می‌کند که ابن مسکویه در 

حکمت عملی به منزلۀ ابوعلی سینا در حکمت نظری است.3
ساختار و محتوای کتاب

مطالب کتاب در هفت مقاله، تنظیم شده است، البته شماری مقالات کتاب را شش و حتى هشت 
مقاله هم دانسته‌اند. گویا این اختلاف از تغییر ترتیب مقالات و تلفیق برخى بخش‌هاى این کتاب در 

نسخه‌ها و چاپ‌هاى مختلف آن پدید آمده است.
مقالۀ اول در تعریف نفس و نیروهاى آن بوده و از مسائلى مانند اثبات تجرد نفس، فضیلت‌هاى 
انسانى، قواى نفس و چهار فضیلت حکمت، عفت، شجاعت و عدالت و نظریۀ ارسطویى اعتدال 

بحث شده است.
مقالۀ دوم به معرفى اخلاق به‌عنوان بهترین صناعت براى نیک‌رفتارى آدمى اختصاص دارد. 
مهمترین مباحث این مقاله عبارتند از بررسى طبایع و خلقیات، نسبت نظر و عمل، مراتب قواى 

1. اعوانی، غلام‌رضا، اخلاق؛ دایرةالمعارف بزرگ اسلامی، ص 214 و روحانی‌نژاد، حسین، نگرشی به مراحل تطور اخلاق 
اسلامی، کتاب نقد، شماره 30، 1383.

2. طوسی، خواجه نصیرالدین، اخلاق ناصری، به تصحیح مجتبی مینویی و علی‌رضاحیدری، ص 35 و 37 و اعوانی، 
غلام‌رضا، اخلاق؛ دایرةالمعارف بزرگ اسلامی، ص 214.
3. لاهیجی، فیاض و گوهرمراد، ملا عبدالرزاق، ص 671.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 359

نفسانى، تربیت جوانان، قوۀ عالمه و قوۀ عامله، مرتبه علیا و سعادت قصوى، دستور تهذیب اطفال، 
مراتب حیوانى و افق انسانى.

مقالۀ سوم در موضوع خیر و سعادت و شروط به دست آوردن آن‌ اختصاص دارد و پیرامون فرق 
میان خیر و سعادت، اقسام سعادت، بررسى سعادت از نظر فیلسوفان، سعادت قصوى و شروط 

تحصیل سعادت بحث می‌کند.
مقالۀ چهارم به بازنمود کردارهاى آدمى و بحث از شجاعت، سخا و عدالت اختصاص دارد. حق 

آفریدگار بر آدمى و اختیارى بودن عدالت و ستم‌کارى، از مباحث مهم این فصل است.
مقالۀ پنجم، محبت و انواع آن و نیز دوستى و شرایط آن را به بررسی و بحث گرفته است.

مقالۀ ششم، از امراض نفسانى و مقابله با آن‌ها از راه محاسبۀ نفس بحث م‌ىکند و در هفتمین 
مقاله، به طب نفسانى و شیوه‌هاى درمان بیمار‌ىهاى اخلاقى پرداخته م‌ىشود. این مقاله با بحث از 

انواع ترس و از جمله ترس از مرگ و علاج حزن و اندوه، پایان م‌ىپذیرد.
به عقیدۀ ابن مسکویه، اخلاق صادر از نفس است و غایت آن سعادت می‌باشد. از این‌رو، در آغاز 
به شناساندن نفس و قوای آن می‌پردازد و سپس از فضائل و رذایل اخلاقی سخن می‌گوید. آنگاه با 
توجه به نظریۀ ارسطو دربارۀ اعتدال و حد وسط، نیل به اعتدال را تنها از طریق عقل میسر دانسته و 

میان سعادت و فضیلت ربط داده است.1
بررسى مباحث مطرح‌‌شده در کتاب نشان می‌دهد که مفهوم بنیادى آن، »سعادت« است. در نظر 
نویسنده، سعادت، غایت زندگانى اخلاقى آدمى است. روش کتاب کاملًا عقلی فلسفى است. وجهه 
غالب آن، استدلال برهانى است؛ هرچند در مواردى نیز از قیاس‌هاى خطابى و جدلى سود جسته 
است. استدلال و استشهاد نقلى در این کتاب، به نحو بارز، مشاهده نم‌ىشود، البته گاهى از مقبولات 
شرعى به‌عنوان شاهد بر مدعا بهره‌گیرى شده است؛ مثلًا در مقالۀ پنجم به بعضى از دستورها و 
احکام اجتماعى اسلام، تحت عنوان راه‌کارهاى ایجاد محبت اجتماعى ـ انسانى، اشاره شده است.2

اخلاق ناصری
اما کتاب »اخلاق ناصری« به زبان فارسی است و به تصریح خواجه، با پیشنهاد حاکم اسماعیلی 
قهستان، ناصرالدین‌ عبدالرحیم، نگاشته شده است. به اذعان و تصریح برخی از پژوهشگران، سخنان 
خواجه، در تقسیم حکمت به عملی و نظری، ارائۀ تعریف از حکمت عملی، تحدید موضوع علم اخلاق، 
بحث غایت اخلاق یا سعادت و در موضوع فضیلت، ظرایف و فواید بسیاری را آشکار ساخته که در آثار 

مشابه یافت نمی‌شود.3 این کتاب را مهمترین رساله در حکمت عملی در دورۀ اسلامی دانسته‌اند.
1. اعوانی، غلام‌رضا، اخلاق؛ دایرةالمعارف بزرگ اسلامی، ص 210، 211 و 213.

2. کریمی زنجانی اصل، محمد، تهذیب الاخلاق؛ دایره المعارف بزرگ اسلامی، ج ۱۶، ص ۴۵۵.
3. همان، ص 214.



360 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ساختار و محتوای کتاب
 در این کتاب تأثیرپذیری از شیوه و افکار حکمای یونانی با درایت و فرزانگی خواجه در هم آمیخته 
و در سه مقاله و هر مقاله با فصول گوناگون تنظیم و ترتیب یافته است. مقالۀ نخست آن در »تهذیب 

‌اخلاق«، مقالۀ دوم در »تدبیر منزل« و مقالۀ سوم در »سیاست مدن« نگارش یافته است. 
مقالۀ اول، در حکمت خلقى است که بیشتر مطالب آن از تهذیب الاخلاق ابن مسکویه برگرفته 
شده است و بر این اساس‌، مانند تهذیب الاخلاق متأثر از دیدگاه ارسطویی و نوافلاطونی است‌ و 
شامل هفت فصل در مبادى و ده فصل در مقاصد است. مقالۀ دوم، در مورد تدبیر منزل بوده و شامل 
پنج فصل است. نصیرالدین آن را از رسالۀ مختصر تدبیر منزل، نوشتۀ نویسنده‌ای به نام آبروسن 
یونانى گرفته و خود، آن را به آداب متقدمان و متأخران موشح کرده است.1 مقالۀ سوم، شامل هشت 
فصل است که خواجه در نوشتن آن از کتاب‌هاى فصول المدنى و آراء اهل المدینة الفاضلة فارابى 
و السیاسة ابن سینا، استفاده کرده است. در نهایت، این فصل، با قسمتى از وصایاى منسوب به 

افلاطون تمام م‌ىشود‌.2
بدین‌ترتیب، اخلاق‌ ناصری‌ به‌ صورتی‌ که‌ امروزه‌ در دست‌ است‌، از بخش‌ اخلاق، تدبیر منزل 
و سیاست مدن فراهم‌ آمده‌ است‌ و با بخش‌ حکمت عملی در فلسفۀ قدیم، آن‌گونه‌‌ که‌ فیلسوفان‌ 
دورۀ اسلامی به دنبال سنت ارسطویی طبقه‌بندی علوم، ترتیب‌ می‌دادند، هم‌پوشانی و مطابقت‌ دارد؛ 
بنابراین‌، می‌‌توان گفت که کتاب‌ اخلاق‌ ناصری‌ آمیزه‌‌ای از آموزه‌ها و آمیخته‌ای از برخی‌ رساله‌ها و 
مؤلفات‌ دورۀ اسلامی‌ در باب اخلاق فلسفی است‌ که‌ خواجه‌ از آن‌ها اقتباس نموده و الهام گرفته‌ 

است و بیشترین بهره را در تألیف کتاب خویش برده است.
روی‌هم‌رفته می‌توان این ویژگی‌ها را برای آثار و منابع اخلاق فسلفی، برشمرد:

1. تخصصی، فنی و علمی است از همین‌رو، مخاطب این آثار، نمی‌تواند عموم افراد جامعه باشد.
2. رهیافت خشک عقلی و تأثیرپذیری از آثار یونانی موجب شده است تا نصیب و بهرۀ این آثار 

در تربیت نفوس و تهذیب باطن از آموزه‌های دینی و معارف اخروی، اندک باشد.
3. آثار تکوین‌یافته با روش عقلی فاقد دستور‌العمل‌های تأثیرگذار، راهگشا و قابل اجرا است. 

از همین‌رو، از سازوکار نفوذ به قلب و روح مخاطب و به کمند کشیدن قلب و فکر او تهی است.
بنابراین، می‌توان چنین جمع‌بندی کرد که هرچند اخلاق فلسفی در مقایسه با اخلاق نقلی دارای 
ساختار منظم و نظام منطقی است و تلاش دارد به شکل اساسی، ریشه‌ای و فنی مانند طب ‌الابدان، 
به معرفت نفس و نیروهای آن بپردازد، فضایل و رذایل را طبقه‌بندی و شیوۀ معالجه بیماری‌های 

1. مینوی، مجتبی، مقدمه‌ و تعلیقات‌ بر اخلاق‌ ناصری‌؛ به کوشش مجتبی مینوی و علی‌رضا حیدری، ص 384 و 385.
2. همان، ص 388 و 389.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 361

اخلاقی را آشکار سازد؛ اما از نفوذ و گیرایی حظ و بهره‌ای آنچنانی ندارد، نمی‌تواند دل‌ها را بلرزاند، 
متأثر سازد و در آن‌ها‌ رسوخ ‌کند. متنی است علمی، بی‌روح و بسیار خشک.

نظام اخلاق عرفانی و روش تزکیه و سلوک باطنی
اخلاق عرفانی، از طریق ریاضت و مجاهدت و طی‌ منازل سلوک و پیراستن نفس از رذایل و آراستن 
آن به فضایل‌، حاصل می‌شود. در این مسیر، فراتر از عقل و سلوک عقلی با تزکیه و سلوک باطنی و 
درونی، طی طریق می‌گردد و عارف به معرفت لدنّی و افاضی چشم دوخته است. در اخلاق عرفانی، 
نازک‌‌اندیشی‌های معرفتی و تهذیب‌های سلوکی و طی مقامات معنوی منظور شده است. در کتب 
اخلاق عرفانی، شناخت و تهذیب جان و تربیت نفس، مقدمه وصول به بارگاه قدس ربوبی و شهود 
خدا دانسته شده است و سلوک الی‌الله به مدد مراقبت‌های سلوکی و با پشت سر گذاشتن فرایندی 

منازل مشخص صورت می‌پذیرد و به صعود انسان به کمالات ممکن منتهی می‌شود.1
بنابراین، مهمترین ویژگی‌ نظام اخلاق عرفانی که آن را از نظام‌های اخلاقی دیگر متمایز و منفرد 
می‌سازد، ابتناء و اتکا بر روش متفاوت است و آن چیزی، جز تهذیب و پیراستن نفس از رذایل و 
آراستن آن به فضایل از یک سو و سیر و سلوک و طی مراحل رشد و مقامات و مراتب صعود از سوی 
دیگر، نمی‌تواند باشد. در این روش، تمرکز بر حرکت قلبی/ درونی و مجاهدات عملی است. هرگز به 
حرکت فکری و عقلی منفرد و بریده از مجاهدات عملی، بسنده نمی‌شود، بلکه فراتر از عقل و سلوک 

عقلی با تزکیه و سلوک باطنی/ درونی به ساختن و تربیت نفس می‌پردازد.
سلوک در اخلاق عرفانی، نوعی طی طریق و به تجربه در آوردن تک‌تک مقامات و منازلی است 
که سرانجامش »تخلق« و »تحقق« به »اخلاق الاهی« و وصول به خدا و عالم ربوبی است. سالک 
کسی است که آن مقامات و منازل را در وجود خویش تحقق بخشد و از این طریق، راهی به »حق«‌ 
و مقام وصال گشاید. به عبارت دیگر، سلوک، در بینش اخلاق عرفانی، همان معاملات قلبی است 
که با تجربۀ عملی منازل و مقامات خاص تحقق می‌یابد.2 منظور از مقامات و منازل سلوکی، همان 
مکارم اخلاقی است که به صورت ملکات نفسانی در آمده است. بر این اساس، مهبط و منزل سیر 
و سلوک عرفانی درون و باطن آدمی است و رسیدن به کمال نهایی از طریق نفس انسانی و باطن او 
میسر و ممکن می‌شود و در واقع، شاه‌راه دستیابی به عالم ربوبی، درون و باطن انسان است. از همین 
رو، است که اعمال و احوال مورد بحث در اخلاق عرفانی، ‌معطوف به درون و قلب آدمی است.3 
در این میان، نظام اخلاق عرفانی گزارش حصولی از آن حقیقت و تجربۀ حضوری است، به این معنا 

1. رودگر، محمدجواد، گذری بر منابع و مسلک‌های اخلاقی اسلامی، کتاب نقد، شمارۀ 30، بهار 1383، ص 139 و 140.
2. بابایی، مهدی، عناصر و مؤلفه‌های عرفان عملی، فصلنامه معارف عقلی، شماره 8، زمستان 1386، ص 40.

3. طوسی، ابونصر سراج، اللمع، تصحیح عبدالحلیم محمود و طه عبدالباقی سرور، ص 43.



362 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

که »سالک الی‌الله« مثلًا به تجربۀ عملی در حالات روحی خود دیده که از یقظه به توبه و از توبه به 
مراحل بعدی کشیده شده تا به مرحلۀ فنا رسیده است و در مرحلۀ بعد این تجربۀ خود را به زبان آورده 

و آن حقیقت حضوری را به علم حصولی تبدیل کرده است.1
بنابراین، نظام اخلاق عرفانی مجموعه قواعد، دستورات و تبیین‌های معطوف به اعمال قلبی 
و احوال باطنی است که به صورت منازل و مقامات سلوکی، ارائه شده است و در بینش عرفانی، 
به مدد به کار انداختن قلب و ریاضت درونی و با تحصیل این منازل و مقامات می‌توان به کمال؛ 
را  از نظر قیصری، ریاضت و مجاهدت، زمینه  فنا و شهود رسید و موحد حقیقی گردید.2  یعنی 
برای تقلیل تدریجی تعلقات مادی و قیودات جزئیه انسان »سالک«، فراهم می‌سازد و با رهایی از 
تنگناهای مادیات است که موجبات ارتقا و پرواز حقیقت وجودی سالک‌ به عالم بالا و عالم ربوبی 
رقم می‌خورد.3 بدین‌ترتیب، می‌توان گفت که با بریده شدن تدریجی تعلقات عالم کثرت و سفر از 
عالم طبع است که انسان می‌تواند به مقام تخلیۀ دل از غیرخدا، وارستگی و انقطاع از ماسوای الهی 
برسد و آمادۀ دریافت انوار و تجلیات الهی گردد. این همان چیزی است که در زبان صوفیانه تعبیر به 

می‌شود. »طریقت« 
در اخلاق عرفانی مراتب و مقامات سلوکی فرایندی و مترتب برهم تصویر می‌شود، به این معنا 
که پیمودن هریک از مقامات و منازل مطرح در سلوک، متوقف بر گذار از مقام و مرتبۀ پیشین و 
فعلیت دادن به آن دانسته می‌شود؛ آن‌گونه که تا آن مرتبه و منزل به فعلیت نرسد، حرکت به منزل 
بعدی کار نشدنی یا حداقل بی‌نتیجه تلقی می‌شود. از همین‌رو است که خواجه عبدالله انصاری 
به صراحت تحقق و اثربخشی »نهایات« را در گرو تحقق و اثربخشی »بدایات« معرفی می‌کند: 
»لاتصح النهایات الا بتصحیح البدایات، کما أنّ البیّنة لاتقوم الاعلی الأساس.4« بنابراین، ترتب 
مقامات و منازل سلوکی در اخلاق عرفانی یک اصل و قاعده است و این اصل از نگرش متفاوت 
بینش عرفانی به انسان ناشی و متأثر است. در بینش عرفانی، حقیقت انسان دارای مراتب طولی 
است؛ به گونه‌ای که مراتب پایین، رقیقه مراتب بالایی دانسته می‌شود. بر همین اساس، فعلیت یافتن 
مراتب بالا، مترتب و متوقف بر فعلیت مراتب پایین‌تر است و دست‌یابی به مقامات و منازل فراتر، از 

رهگذر فعلیت و تحقق مقامات فروتر ممکن و میسر می‌شود.
البته در تعداد مقامات عرفانی، میان بزرگان اخلاق عرفانی و اهل معرفت توافقی وجود ندارد و 
طرح‌های کاملًا متفاوت از تعداد مقامات و منازل عرفانی ارائه شده است. برخی این مقامات را در 

1. بابایی، مهدی، عناصر و مؤلفه‌های عرفان عملی، ص 40.
2. همان، 40.

3. قیصری، داود بن محمود، رسائل قیصری، تحقیق سید جلال‌الدین آشتیانی، ص 7.
4. کاشانی، عبدالرزاق؛ شرح منازل السائرین، تحقیق و تعلیق محسن بیدارفر،  ص 109.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 363

صد منزل طبقه‌بندی کرده‌اند، همانند »منازل السائرین« خواجه عبدالله انصاری1 و بعضی دیگر، 
تعداد این مقامات را هزار منزل و یا هفتصد منزل و یا هفتاد منزل و گاهی حتی یک منزل معرفی 
کرده‌اند.2 برخی دیگر اما بر مقامات هفتگانه پای فشرده‌اند و تعداد مقامات سلوکی را بر این عدد 
منحصر دانسته‌اند، ولی در عنوان مقامات هفتگانه سلوکی اختلاف نموده‌اند. تعدادی آن‌ها را به ترتیب 
عبارت‌ از: توبه، ورع، زهد، فقر، صبر، توکل و رضا دانسته‌اند3 و مراتبی مانند مراقبت، قرب، محبت، 
خوف، رجاء، شوق، انس، اطمینان، مشاهده و یقین را از حالات شمرده‌اند، نه مقامات.4 تعدادی 
دیگر، مقامات و منازل را چنین عنوان داده‌اند: طلب، عشق، معرفت، استغنا، توحید، حیرت و فنا.5
در توجیه این عدم توافق گفته شده است که اندیشۀ عمومی حاکم بر همۀ طبقه‌بندی‌ها یکسان 
است. آن‌چه مسلم است این است که سالک برای رسیدن به کمال نهایی، باید از مراحل و منازلی 
بگذرد و مقامات و مراتبی را طی کند، گرچند در ظاهر، از این مراحل با نام‌ها و عددهای متفاوتی 
یاد شده است؛ اما همگی به مسیر واحدی اشاره دارند و همگی به نحوی از طلب و توبه، آغاز و به 
لقاءالله منتهی می‌گردد. بنابراین، تعدد طرح‌ها و اختلاف در مقامات و طبقه‌بندی‌ها، نمی‌تواند دلیل 
تعارض و اختلاف باشد، بلکه معلول نوع نگاه و ناشی از نگاه اجمالی یا تفصیلی به مقامات و منازل 
است، به این معنا که اگر به مراحل و مقامات، نگاه تفصیلی داشته باشیم، تعداد، به هزار مرحله و 
مقام می‌رسد؛ اما اگر لب مراحل و مقامات را در نظر بگیریم، تعداد، همان صد منزل و مقام است. 
این در حالی ‌است که اگر محتوی و عصارۀ اصلی سلوک در نظر گرفته شود، تنها یک منزل در پیش 
است و آن عبارت است از پشت پا زدن به »انانیت« وخودخواهی. به همین جهت، گفته‌اند: »برخود 

پای بنه، به خدا می‌رسی.6«
معرفی چند اثر مهم و مشهور در حوزۀ اخلاق عرفانی

در آثار و منابع اخلاقی که با این روش تألیف و تکوین یافته است، دیدگاه عارفان دربارۀ انسان و جهان 
مبنای کار است و معمولا به تبیین مراحل سیر روحانی انسان و رده‏بندی منازل سلوک و گزارش از 
احوال انسان کامل پس از سلوک و... م‏ىپردازد. آثار و تألیفات زیادی با استفاده از این روش تکوین 

1. همان، ص 110 تا 111 و 120 تا 129.
2. حسینی طهرانی، حسین، رسالۀ سیر و سلوک علامه بحرالعلوم، ص 135.

3. هجویری، علی بن‌عثمان؛ کشف المحجوب، تصحیح محمود عابدی، ص 224؛ قشیری، ابوالقاسم عبدالکریم، الرساله 
القشیریه، تحقیق عبدالحکیم محمود و محمدبن‌الشریف، ص 271 و کاشانی، عزالدین محمود؛ مصباح‌الهدیه و مفتاح‌الکفایه، 

تصحیح جلال‌الدین همایی، ص 125.
4. کاشانی، عزالدین محمود، مصباح‌الهدیه و مفتاح‌الکفایه، ص 125.

5. عطار نیشابوری، فرید‌الدین؛ منطق‌الطیر، تصحیح و تعلیق شفیعی کدکنی، ص 380.
6. بابایی، مهدی، عناصر و مؤلفه‌های عرفان عملی، ص 44 و چیتیک، ویلیام، راه عرفانی عشق: تعالیم معنوی مولوی، 

ترجمۀ شهاب‌الدین عباسی، ص 14.



364 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ه انصاری، اوصاف الاشراف، نوشتۀ  و تحقق یافته است؛ اما کتاب منازل السائرین، اثر خواجه عبداللَّ
خواجه نصیرالدین طوسی، رسالۀ سیر و سلوک، منسوب به بحرالعلوم و تذکره المتقین، نوشتۀ شیخ 

محمد بهاری همدانی از مشهورترین و شناخته‌شده‌ترین این آثار است.
منازل السائرین

کتاب منازل‌السائرین نوشتۀ خواجه عبدالله انصاری، از آثار مشهور و معروف به اتقان در حوزۀ نظام 
اخلاق عرفانی است. علما و عرفایی نامدار، از مطالب، مباحث و حتی ساختار این کتاب، تأثیر 
پذیرفته‌اند و به این تأثیرپذیری اذعان و اعتراف نموده‌اند، شیخ اکبر محی‌الدین ابن عربی، سید حیدر 
آملی، ابن حمزه فناری، ملا صدرا و میرزا جواد ملکی تبریزی از این جمله‌اند.1 جایگاه و پایگاه کتاب 
منازل‌السائرین در میان علما و عرفا که از اهمیت و اتقان علمی و عملی آن ناشی می‌شد موجب 
گردید که شرح‌ها و ترجمه‌های زیادی بر آن نوشته شود؛ به نحوی که تا بیش از بیست شرح را برای 
آن شناسایی کرده‌اند. در این میان اما شرح عبدالرزاق کاشانی به دلیل ژرف‌نگری و دقت‌های عالمانه، 
بیشتر با اقبال و قبول علما و دانشمندان روبه‌رو گردید. در مجامع علمی مدار تدریس و تدرس و نقد 

و بررسی قرار گرفت.2
ساختار و محتوای کتاب

ساختار داخلی کتاب منازل‌السائرین از ده بخش شکل گرفته است و هر بخش، متشکل از ده باب 
است و هر باب به توضیح و بررسی یک مقام اختصاص دارد. بخش‌های کتاب منازل به ترتیب 
عبارت است از بدایات، ابواب، معاملات، اخلاق، اصول، ادویه، احوال، ولایات، حقایق و نهایات.3 

ابواب و مقامات ده‌گانۀ زیر مجموعۀ بخش‌های ده‌گانه به ترتیب عبارت است از:
بخش بدایات: یقظه، توبه، محاسبه، انابه، تفکر، تذکر، اعتصام، فرار، ریاضت و سماع.

بخش ابواب: حزن، خوف، اشفاق، خشوع، اخبات، زهد، ورع، تبتل، رجاء و رغبت.
بخش معاملات: رعایت، مراقبت، حرمت، اخلاص، تهذیب، استقامت، توکل، تفویض، ثقه و 

تسلیم.
بخش اخلاق: صبر، رضا، شکر، حیا، صدق، ایثار، خلق، تواضع، فتوت و انبساط.

بخش اصول: قصد، عزم، اراده، ادب، یقین، انس، ذکر، فقر، غنا و مقام مراد.
بخش ادویه: احسان، علم، حکمت، بصیرت، فراست، تعظیم، الهام، سکینه و همت.
بخش احوال: محبت، غیرت، شوق، قلق، عطش، وجد، دهشت، هیمان، برق و ذوق.

1. بیدارفر، محسن، مقدمه شرح منازل‌السائرین، ص 40 ـ 41.
2. همان، ص 61 ـ 62.

3. کاشانی، عبدالرزاق، شرح منازل‌السائرین، ص 120.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 365

بخش ولایات: حظ، وقت، صفا، سرور، سر، نفس، غربت، غرق، غیبت و تمکن.
بخش حقایق: مکاشفه، مشاهده، معاینه، حیات، قبض، بسط، سکر، صحو، اتصال و انفصال.

بخش نهایات: معرفت، فنا، بقا، تحقیق، تلبیس، وجود، تجرید، تفرید، جمع و توحید.
در این تقسیم‌بندی بیشتر نظر به سیر درونی سالک است و به نمودهای بیرونی این سلوک و 
اعمالی که باید انجام دهد، کمتر توجه و تمرکز شده است. در برخی بیان‌های دیگر مراحل عملی سیر 

و سلوک نیز مورد توجه قرار گرفته است.
اوصاف الاشراف

کتاب اوصاف الاشراف نوشتۀ خواجه نصیر‌الدین طوسی است که در حوزۀ اخلاق عرفانی تألیف 
یافته است و بر روش سلوک باطنی و تهذیب نفس تأکید و ترغیب می‌کند. خواجه در معرفی این اثر 
می‌نویسد: »محرر این رساله و مقرر این مقاله را بعد از تحریر کتابی که موسوم است به اخلاق ناصری 
و مشتمل است بر بیان اخلاق کریمه و سیاسات مرضیه بر طریق حکما، اندیشه بود که مختصری 
در بیان سیر اولیا و روش اهل بینش بر قاعدۀ سالکان طریقت و طالبان حقیقت مبنی قواعد عقلی 
و سمعی و مبتنی از دقایق نظری و عملی که به منزلت لب آن صناعت و خلاصه آن فن باشد، مرتّب 

گردانم.1«
ساختار و محتوای کتاب

این کتاب با حجمی کوچک، جانمایۀ محکم و ژرف از مطالب اخلاقی و سیر و سلوک را در خود 
جای داده و تمامی منازل و مراتب سلوک را دربرگرفته است. از نظر آیت‌الله جوادی آملی، ساختار 
کتاب اوصاف الاشراف به نحوی سامان و سازمان گرفته است که می‌تواند اخلاق عرفانی و داشته‌های 
عارفان را در معرض تسدید و تحکیم نصوص دینی و سنجش‌های‌ عقلانی قرار دهد و از آیات و 
روایات و براهین عقلی بهره‌مند سازد: »و عارفان که جهان را بر اساس ظهور اسمای الاهی مشاهده 
تبیین می‌کنند؛ ولی اگر حکیم  به گونه‌ای دیگر  می‌کنند، اخلاق علمی و سیر و سلوک عملی را 
بخواهد بیان‌های عارفان را به قالب فنی درآورد که هم از آیات و روایات دور نماند و هم از براهین عقل 
مهجور نباشد، راهی را که محقق طوسی طی کرده است، می‌تواند معیار قرار دهد، خواجه نصیرالدین 
‌طوسی در کتاب »اوصاف الاشراف« برای مراحل سیر و سلوک، شش باب و برای هر باب، شش 
اصل ذکر کرده است، به ‌استثنای آخرین باب که فنای در حق است و درجات و فصول آن نامحدود 

و نا‌پیدا کرانه است.2«
در کتاب اوصاف‌الاشراف، مراتب سیر و سلوک به ترتیب اهمیت و به صورت دستوری، بیان 

1. طوسی، خواجه نصیرالدین، اوصاف الاشراف، به اهتمام سید مهدی شمس‌الدین، ص 6 ـ ‌7.
2. جوادی آملی، عبدالله، مراحل اخلاق در قرآن، ص ٢٢٠ ـ ٢٢۵.



366 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

شده است. از نخستین وظیفه که ایمان، ثبات و نیت خالص است، آغاز می‌گردد و به مسائل بلندتر 
سلوک، که تسلیم و توحید، وحدت و فناست، منتهی می‌شود. در آغاز هر فصل، آیۀ مناسبی از قرآن 

می‌آورد و در موارد بسیار، به اخبار و روایات نیز استشهاد می‌کند.
رساله سیر و سلوک

بر روش  تأکید  با  و  براساس اخلاق عرفانی  به سید مهدی بحرالعلوم است و  این رساله منسوب 
تمرین و تصفیه نگارش یافته است. مؤلف مرحوم رساله که خود از معراج‌گران قله‌های رفیع عرفان 
و از سالکان وادی نور بوده است، دستورالعمل‌ها و توصیه‌های عملی و ارزشمندی به سالک راه 
دارد. از دید بحرالعلوم، صرف آموختن و دانستن، برای سلوک کافی نیست، بلکه تجربه، مجاهده، 
سخت‌کوشی، تعهد و تعبد لزوم و ضرورت دارد تا نفس و بدن، هردو، به تسخیر ایمان و مقتضیات 
ایمان در آید و این تسلیم و تسخیر راه را برای فنای نفس و روح در برابر خدا بگشاید: »حقیقت 
سلوک و کلید آن، تسخیر بدن و نفس است در تحت رایت ایمان که مبین آن، فقه جوارح و فقه نفس 
است و بعد از این افناء، نفس و روح، در تحت رایت کبریایی الهی و همۀ عبقات و منازل، دراین 

مراحل مندرج است.1«
ساختار و محتوای کتاب

این رساله، با حجم اندک، مالامال از مطالب عالی و حقایق والای عرفانی است. عبارات و تعبیرات 
اشعار  و  ضرب‌المثل‌ها  روایات،  آیات،  از  فراوان  و  مناسب  بهره‌گیری  دلنشین‌اند.  و  جذاب  آن، 
جذابیت و دل‌پذیری آن را مضاعف ساخته است. استاد بزرگ‌ اخلاق، آیة الحقّ مرحوم‌ حاجی میرزا 
علی‌ آقا قاضی‌ در این‌که این‌ رساله‌ از آثار مرحوم‌ سید مهدی‌ بحرالعلوم‌ است، تردیدی نداشته است 
و آن را به طور قطع و یقین از ایشان می‌دانسته است. چنان‌که اتقان و متانت آن را قبول داشته است. 
مرحوم علامه طباطبایی، از ایشان نقل کرده ‌است که می‌گفت من، رساله‌ای مانند رسالۀ مرحوم سید 

بحرالعلوم، به این خوبی و متانت در سیر و سلوک ندیدم.2
این کتاب در دو بخش و هر بخش در چهار فصل تنظیم شده است. در بخش اول، طرح کلی از 

حقیقت سلوک الی الله و مقصد آن ارائه شده است و عناوین فصول آن عبارت است از:
1. خاصیت عدد چهل در ظهور استعدادات؛

2. معرفت اجمالیه مقصد؛
3. دخول به عالم خلوص و معرفت آن؛

4. سیر در منازل چهل‌گانۀ عالم خلوص.

1. حسینی طهرانی، شرح رساله سیر و سلوک، ص 139.
2. همان، ص 17.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 367

اما بخش دوم کتاب، به طور کلی از طریق سلوک و مسافرت الی الله سخن می‌گوید و فصول 
چهارگانۀ آن به ترتیب از این قرار است:

1. بیان اجمالی در طریق سلوک الی الله؛
2. بیان تفصیلی در طریقۀ سلوک الی‌الله؛

3. آثار سلوک؛
4. طریق ذکر مؤلف.‌

تذکرة المتقین
کتاب تذکرة المتقین، تألیف عالم عارف آیت‌الله شیخ محمد بهاری همدانی است و در حوزۀ اخلاق 
گاهان، کتاب  عرفانی و بر مبنای روش سلوک باطنی و تهذیب نفس تألیف شده است. به اعتراف آ
تذکرة المتقین از بهترین کتاب‌های عرفان عملی در زبان پارسی است و در معرفی شیوۀ سلوکی و 
ژرفنای مکتب عرفانی نجف اشرف به رهبری مرحوم ملا حسین‌قلی همدانی و شناخت شیوۀ عملی 
آن بزرگوار و شاگردانش بهترین اثر موجود به حساب می‌آید. این کتاب نمونه‌ای از تعالیم آسمانی نوابغ 
عرفان شیعی‌ است که سینه‌به‌سینه منتقل شده و اکنون با تنزل مراتب، وجود کتبی یافته و به دست ما 
رسیده است. شخصیت‌هایی مانند ملا حسین‌قلی همدانی، شیخ محمد بهاری و سید احمد کربلایی 
به عنوان نمایندگان آن مکتب عرفانی و آفرینندگان این مأدبه‌، هر کدام ستارگان درخشند‌ه‌ای است 
که از فقه اصغر و اکبر بهرۀ وافی دارند، در فقه اصغر در حدّ مرجعیت‌اند و در فقه اکبر انسان کامل.

ساختار و محتوای کتاب
مطالب این کتاب، در سه بخش )دفتر( تنظیم و تبویب شده‌اند، بخش اول در آداب سلوک و شامل 

هفت باب است:
1. آداب توبه؛

2. آداب مراقبه؛
3. آداب رفاقت؛

4. آداب سلوک با همسر؛
5. آداب تربیت اولاد؛

6. آداب زیارت؛
7. آداب حج که مشتمل بر وظایف ظاهری و باطنی و شمّه‌ای از اسرار حج است.

بخش دوم کتاب شامل مطالبی در سه باب است:
1. صفات علمای حقّه و صفات علمای سوء؛



368 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

2. دستورالعملی به صورت نامه برای مخاطبی به نام شیخ احمد؛
3. دستورالعمل‌هایی که مرحوم بهاری به شاگردان خود یا دیگران نوشته است. در این بخش 

شانزده نامه از ایشان درج شده است.
بخش سوم مشتمل بر نامه‌ها، دستورالعمل‌ها و نوشته‌هایی از سید احمد کربلایی، ملا حسین‌قلی 

همدانی و مرحوم مولی‌محمد بیدآبادی از عرفا و فقهای نامدار شیعه است.
نظام اخلاق تلفیقی و آمیزه‌ای از روش‌های نقلی، عقلی و سلوکی

مقصود از اخلاق تلفیقی، نظام اخلاقی است که با به کارگیری آمیزه‌ای از روش‌های نقلی، عقلی و 
عرفانی، پا به عرصۀ وجود نهاده و از امتیازات هر سه روش، بهره‌ جسته است. به عبارت دیگر، نظام 
اخلاق تلفیقی آنگاه تحقق و تکون یافت که در پردازش مباحث و موضوعات اخلاقی و همین‌طور 
تحلیل و بررسی مسائل اخلاقی، از هر سه روش نقلی، عقلی و عرفانی استفاده گردید؛ یعنی تسلیم 
در برابر نصوص و احکام اخلاقی قرآن و روایات، با قبول نتایج برهان، استدلال و ادراکات عقلی 
و انقیاد کامل در برابر آن‌ها همراه گردید و در عین حال داده‌های عرفان و سلوک باطنی و شیوه‌های 
ریاضت و مجاهده با نفس نیز با تمکین مواجه شد. بنابراین، تلفیق، ممکن است میان روش نقلی 
ـ عقلی یا میان شیوۀ اخلاق نقلی ـ عرفانی و یا میان هر سه روش، صورت پذیرد. روش تلفیقی و 
ترکیبی در اخلاق از امتیازات خاصی برخوردار است و نسبت به روش‌های دیگر برتری دارد؛ زیرا با 
داشتن بسیاری از ویژگی‌های آن‌ها و به کار بستن امتیازات‌شان، به مرحلۀ کامل‌تری گام نهاده است. 
حجم آثاری که با روش تلفیقی، تولید شده است، از قرن پنجم به بعد، به طور محسوسی، بیشتر 
و فربه‌تر می‌شود. در واقع، روش تلفیق، شیوۀ به نسبت پیشرفته و نوینی است که همراه با ترقی و 
تکامل پژوهش‌های اسلامی، در حوزۀ اخلاق اسلامی به کار گرفته شد و همراه با تولید و تکوین آثار 
برجستۀ اخلاقی، ترویج گردید. در حقیقت تا آن زمان، روش‌های نقلی، فلسفی و یا عرفانی استیلا 
داشتند و بیشتر به چشم می‌خوردند؛ اما از این قرن به بعد، به‌ویژه پس از تولد اثر ماندگار غزالی با 
عنوان »احیاء علوم الدین«، روش و شیوۀ تلفیقی با قدرت طرح گردید و با جذابیت رواج یافت؛1 
به نحوی که آثار و تألیفات فراوان و دانشنامه‌های بزرگی با استفاده از این روش در حوزۀ اخلاق 
تألیف محمد غزالی،  اسلامی تولید شد. دانشنامه‌های بزرگ اخلاقی مانند »احیاء علوم الدین« 
»المحجة البیضاء فی تهذیب‌الاحیاء« کاری از فیض کاشانی، »جامع‌السعادات« نوشتۀ ملا مهدی 
نراقی و »بحرالمعارف« نوشتۀ ملا عبدالصمد همدانی با استفاده از این روش تولید شده‌اند. چنان‌که 
آثار ماندگار و معروفی همچون »کیمیای سعادت« نوشتۀ محمد غزالی، »ینبوع‌الاسرار فی نصایح 

1. رودگر، محمدجواد، گذری بر منابع و مسلک‌های اخلاق اسلامی، کتاب نقد، ص 146 و روحانی‌نژاد، حسین، نگرشی به 
مراحل تطور اخلاق اسلامی، کتاب نقد، ص 168.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 369

الابرار« نوشتۀ کمال‌الدین، حسین خوارزمی، »الحقایق فی محاسن الاخلاق« تألیف فیض کاشانی، 
»معراج‌السعاده« اثر ملا احمد نراقی، »الاخلاق« نوشتۀ سید عبدالله شبر، »چهل حدیث« نوشتۀ 
امام خمینی و... همگی با استفاده از این روش، تألیف و تکوین یافته‌ است. وجود آثار پرحجم، 
تأثیرگذار و ماندگاری که با این روش تولیده شده‌اند، همان واقعیتی است که می‌تواند دلیل نوعی 

استیلا و پیشتازی این روش در اندیشۀ اخلاقی دانشمندان مسلمان، پس از این زمان باشد.
معرفی چند اثر مهم و مشهور در حوزۀ اخلاق تلفیقی

اگر بخواهیم مهمترین و تأثیرگذارترین آثار اخلاقی تألیف‌یافته با این روش را شناسایی و بررسی کنیم، 
بدون هیچ‌گونه تردیدی، سراغ کتاب »احیاء علوم الدین«، نوشتۀ محمد غزالی و »المحجة البیضاء 
فی تهذیب‌الاحیاء« اثر فیض کاشانی و »جامع‌السعادات«، تألیف ملا مهدی نراقی می‌رویم. این سه 
اثر ممتاز، به‌ویژه کتاب »احیاء علوم الدین«، توانست هم در حوزۀ تربیت و عمل اخلاقی و هم در 
زمینۀ تألیفات اخلاقی الگو شود، به این معنا که هم در حوزۀ اخلاق و تربیت، دستورالعمل ساخت و 
سوزهای نفسانی، سیر و سلوک باطنی و رفتارهای اخلاقی عامی و عارف گردید و هم در حوزۀ علم 
اخلاق، الگویی تألیفات بسیاری، گردیدند، به نحوی که نویسندگان بعدی، حتی از ساختار آن‌ها و 

نحوۀ تنظیم و تبویب مباحث اخلاقی تأثیر پذیرفتند.
احیاء علوم الدین

کتاب احیاء علوم الدین، نوشتۀ دانشمند نامدار و بلندآوازۀ مسلمان، محمد غزالی است. این کتاب، 
با به کارگیری روش نقلی و استفادۀ فراوان از آیات و روایات در مسائل و مباحث گوناگون اخلاقی 
از یک‌سو و روش سلوکی و عقلی و استفاده متناسب از دیدگاه‌های فلسفی و شیوه‌های عرفانی و 
مجاهده با نفس از سوی دیگر، به نیکی تلفیق و ترکیب کرده است. شاید بدین جهت بود که توانست 
روح جدیدی در اخلاق بدمد: »عزم من جزم شده است که در زنده‌گردانیدن علم‌های دینی و تازه 
کردن بحث‌های یقینی کتابی نویسم.1« از قراین و شواهد پیداست که غزالی، »احیاء علوم الدین« را 
پس از پشت سرگذاردن دورۀ پُرسوز و ساخت عزلت و ریاضت و تهذیب نفس و سیر و سلوک باطنی 
و در مرحلۀ کمال و پختگی نوشته است. از همین‌رو، به تزکیه و پیراستن نفس از رذایل و تحلیه و 
آراستن دل به فضایل و تدارک از دست‌رفته‌ها، دردمندانه توجه می‌دهد و هشدار می‌دهد: »آخرت در 
آمدن، مسارعت می‌فرماید و دنیا در رفتن، مبادرت می‌نماید و اجل در غایت نزدیکی است و سفر 
در نهایت دوری و زاد ‏‌‎نیک اندک و خطر سخت بزرگ و راه مسدود و علم و عمل‌ که عیار اخلاص 

1. غزالی، ابوحامد محمد، احیاء علوم‌الدین، ترجمۀ موالدین محمد خوارزمی، به کوشش حسین خدیوجم، ربع عبادات، 
ص 15.



370 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ندارد، در حضرت ناقد بصیر مردود و راه آخرت سپردن، با بسیاری غایله، بی‌رفیق و راهبر در غایت 
دشواری.1« عبارات و جملات غزالی، روان و دل‌نشین و تحلیل‌های او عمیق و وزین است. صفا، 
اخلاص و خوف زاهدانه‌ به علاوۀ درک و درد و شور عارفانه‌ای بازتاب یافته در این عبارات همان 

واقعیاتی‌اند که آن را دلنشین، ماندگار و به شدت تأثیرگذار نموده‌اند.
بیش از نه قرن، از تولد »احیاء علوم الدین« گذشته است و تا این روزگار، ده‌ها اثر، اعم از رساله، 
مقاله و کتاب، در رد، نقد و یا تأیید آن نوشته و تولید شده است. درست است که کاستی‌هایی دارد، 
چنان‌که کارهای افراد غیرمعصوم چنین‌اند؛ اما با این همه، روشن است که هیچ پژوهنده مسائل 
اخلاقی، بی‌نیاز از این شاهکار اخلاقی نیست و کاستی‌های آن، به هیچ صورت، توان کاستن ارج 
و منزلت آن را ندارد. همین ارج و منزلت موجب گردید تا به چندین زبان برگردانده‌ شود. نخستین 
برگردان به فارسی، در سال 620ق. در دهلی، به دست مؤیدالدین محمد خوارزمی انجام گرفت.2 وی 
دربارۀ این کتاب چنین می‌نویسد: »تصنیفی که اعلام حقیقت و معالم طریقت را جامع است و براهین 
عقلی و دلایل نقلی را شامل و اعلی مطالب عارفان و اقصی مقاصد طالبان در آن مذکور و غایات 

علما و نهایت اوهام حکما در آن مسطور، احیاء علوم دین است.3«
ساختار و محتوای کتاب

کتاب احیاء علوم الدین در چهار ربع عبادات، عادات، مهلکات و منجیات، تألیف یافته وهر ربع آن 
به ده کتاب تقسیم شده است.

 بخش عبادات:‌ کتاب علم، کتاب قواعد عقائد، کتاب اسرار طهارت، کتاب اسرار نماز، کتاب 
اسرار زکات، کتاب اسرار روزه، کتاب اسرار حج، کتاب آداب تلاوت قرآن، کتاب اذکار و ادعیه و 

کتاب ترتیب اوراد در اوقات مختلف.
 بخش عادات:‌ کتاب آداب غذا خوردن، کتاب آداب ازدواج، کتاب آداب احکام کسب، کتاب 
حلال و حرام، کتاب آداب مصاحبت و معاشرت بامردم، کتاب عزلت، کتاب آداب سفر، کتاب آداب 

سماع و وجد، کتاب امر به معروف و نهی از منکر و کتاب اخلاق نبوت و آداب معیشت.
 بخش مهلکات: کتاب شرح شگفتی‌های دل، کتاب ریاضت نفس، کتاب آفات شهوت‌های 
شکم و فرج، کتاب آفات زبان، کتاب نکوهش خشم، کینه و حسد، کتاب نکوهش دنیا، کتاب 
نکوهش ثروت و بخل، کتاب نکوهش جاه و ریا، کتاب نکوهش کبر و خودپسندی و کتاب نکوهش 

غرور.

1. همان، ص 16.
2. روحانی‌نژاد، پیشین، ص 164.

3. همان، ص 225.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 371

 بخش مُنجیات: کتاب توبه، کتاب صبر و شکر، کتاب خوف و رجا، کتاب فقر و زهد، کتاب 
توحید و توکل، کتاب محبت، انس، شوق و رضا، کتاب نیت، صدق و اخلاص، کتاب مراقبه و 

محاسبه، کتاب تفکر و کتاب یادآوری مرگ و آن‌چه پس از آن است.
از چهار بخش کتاب احیاء علوم الدین، دو بخش مهلکات و منجیات به طور مستقیم مربوط 
به اخلاق و مباحث اخلاقی است. بدین جهت، رهیافت تلفیقی غزالی در این دو بخش بیشتر خود 
را نشان می‌دهد. غزالی به تحلیل نفس انسان و تفکیک قوای آن و همین‌طور به امهات فضایل 
اخلاقی که چهار فضیلت حکمت، شجاعت، عفت و عدالت است. در بخش مهلکات و کتاب 
ریاضت نفس، توجه می‌کند و به بحث می‌گیرد. دربارۀ عقل عملی و عقل نظری سخن می‌گوید و 
فضیلت‌های چهارگانۀ نفسانی را از رهگذر تحلیل قوای نفس، بررسی و تحلیل می‌کند و در یک 
کلام، تعریف، منشأ و تقسیمات فرعی که غزالی از این فضایل ارائه می‌کند با نظریۀ یونانی مطابقت 
دارد.1 رد پای فراوانی از مباحث شور‌انگیز عرفانی و روش سلوک باطنی با تکیه بر تهذیب نفس، 
نیز در دو بخش مهلکات و منجیات به خوبی خود را نشان می‌دهد چنان‌که ترکیب برهان و عرفان 
با نصوص قرآنی و روایی، کاملا مشهود است. همین ترکیب و تلفیق است که جذابیت، کشش و 

تأثیرگذاری وصف‌ناپذیر به این دو بخش کتاب داده است.
محجة البیضاء فی تهذیب الاحیاء

چنان‌که به اشارت گذشت، پس از انتشار احیاء علوم الدین، در میان دانشمندان مسلمان و مجامع 
علمی مباحثی داغ و مشاجرات فراوانی در نقد و ابرام و رد و قبول آن شکل گرفت. این بحث‌ها و 
نزاع‌ها سال‌ها ادامه یافت، تعدادی با شدت و حدت با آن مخالفت کردند و به گردآوری و سوزاندن 
نسخه‌های آن فتوا دادند.2 گروه دیگر تمام قد به قبول و تأیید صد در صد آن برخاستند.3 تا این‌که در 
قرن یازدهم هجری، فیلسوف و محدث بزرگ شیعه، مرحوم فیض، در پیرایش و زدودن زیادی‌ها و 
تدارک کاستی‌های آن قیام نمود. کتاب »محجة البیضاء فی تهذیب الاحیاء« ثمرۀ آن قیام و اقدام 
مبارک و پیرایش‌شدۀ احیاء علوم الدین است. مرحوم فیض، با تلاش و کوشش عظیمی که به کار 
بست، توانست بخش عظیمی از کاستی‌ها و ایرادهای وارده به کتاب را بر طرف سازد و از طریق 
حفظ ابعاد مفید و سودمند کتاب، کوشش‌ بی‌مانند غزالی را ارج نهد. فیض، دلایل اقدامش به این 
کار را چنین توضیح می‌دهد: »بدین‌‌جهت که احیاء علوم الدین به هنگام سنی بودن غزالی نگارش 

1. اعوانی، پیشین، ص 214؛ ناجی، زهره سادات و جوادی، محسن، روان‌شناسی اخلاقی غزالی، فصلنامه علمی پژوهشی 
دانشگاه قم، سال یازدهم، شماره اول، ص 131. 132.

ـ 2. 2. ر.ک: مقدمۀ فیض بر کتاب »المحجةالبیضاء فی تهذیب‌الاحیاء« با تصحیح و تعلیق علی‌اکبر غفاری، ج 1، ص 1 ـ
3. روحانی‌نژاد، پیشین، ص 167.



372 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

یافته است، از رکن عظیم و والای ایمان که شناخت ائمۀ معصومین)ع( است، بی‌بهره بوده است و 
سخنی از آنان به میان نیاورده است. از این گذشته، بسیاری از مطالب خویش را به‌ویژه در بخش 
عبادات، بر اسناد نااستوار و بدعت‌های ناروا بنیان نهاده و روایات فراوانی از راویان دروغ‌پرداز و 
افتراء‌آفرین، که هیچ‌گونه اعتمادی به نقل‌شان نیست، آورده است در حالی که در همین موضوعات، 
روایات صحیح مطابق با عقل و متناسب با دین از اهل بیت عصمت و طهارت، به نیکوترین بیان 
و استوارترین طریق آمده است. افزون بر این دو، حکایات شگفت‌انگیز و قصه‌های دور از ذهن از 
صوفیان، به مناسبت‌های مختلف نقل کرده که نه سود شایسته‌ای دارد و نه عاقلان، این‌گونه داستان‌ها 
را می‌پذیرند. بدین‌سان، من به پیراستن لغزش‌ها و ناروایی‌های آن همت گماشتم، تا پایه‌های مطالب 
آن را بر اصولی استوار بنیان نهم و ابوابی چند از گفتار و حکمت‌های امامان)ع( و شیعیان بر آن 
بیفزایم. فصل‌های طولانی آن را با دُرّ چینی و پیرایش افزونی‌های ناهنجار کوتاه سازم، تا میل و 
کشش خوانندگان افزونی یابد و جستجوگران حقایق را به ستوه نیاورد. تا آن‌جا که ممکن بوده است، 
در ترتیب فصول و عبارات وی تصرفی نکردم، چرا که ترتیب کتاب در نهایت استواری و نیکویی 

است.1«
ساختار و محتوای کتاب

کتاب  ساختار  همان  البیضاء«،  »المحجة  کتاب  ساختار  می‌کند،  تصریح  فیض  مرحوم  چنان‌که 
»احیاء علوم الدین« است و تغییری در این جهت به وجود نیاورده است؛ زیرا در نظر فیض همان‌گونه 
که کتاب از بیان نیکو و تحریری دل‌پذیر بهره‌مند است از ساختار و چینش ارزشمند نیز برخوردار 
است. کار ایشان، منحصر در تقویت و اصلاح محتوا و افزودن بر زیبایی‌ها و کاستن از نارسایی‌ها و 

کاستی‌ها بوده است.
پس از پالایش نقاط ضعف و تکمیل و تهذیب کتاب احیاء علوم الدین و احیا و نوسازی آن به 
دست فیض کاشانی این کتاب در میان شعیان، رواج و رونق زایدالوصف و فوق‌العاده یافت تا آن‌جا 
که تعداد بسیاری از علمای شیعه، آن را بهترین کتاب موجود در اخلاق اسلامی می‌دانستند و هم 
اکنون نیز چنین است. حتی برخی از علما و بزرگان اخلاق، مقید بودند که روزانه بخش‌ها و صفحاتی 
از آن کتاب را بخوانند و خود را به رعایت آن ملزم و وادار نمایند، چنان‌که بعضی از عرفای شیعه، 
جویندگان طریق سیروسلوک الی‌الله را در آغاز به خواندن این کتاب و تفکر و تأمل در مطالب آن 

سفارش می‌کنند.2

1. فیض کاشانی، مولی محسن؛ المحجه البیضاء فی تهذیب الاحیاء؛ تحقیق و اعداد موسسه احیاء الکتب الاسلامیه، ص 
.18 .17

2. امینی، عبدالحسین، الغدیر فی‌الکتاب و السنه و الادب، ج 11، ص 161.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 373

جامع السعادات
جامع‌السعادات کار سترگ علامۀ ذوفنون، ملا محمد مهدی نراقی است. این اثر بزرگ با ترکیبی از 
روش‌های نقلی، عقلی و سلوکی نگارش یافته است و با اسلوبی بدیع، میان عقل و نقل و نظر و عمل 
الفت و همنشینی برقرار نموده است. در این کتاب، فلسفه، عرفان و شریعت در کنار هم، قیام می‌کنند 
تا با همکاری هم، اخلاق، مسائل و قضایایی اخلاقی را تبیین و تحلیل کنند: »من در این کتاب، 
گزیده‌ای از آن‌چه در شریعت حقه آمده است، گرد آوردم و زبده‌ای از آن‌چه اهل عرفان و حکمت 
را روشن سازد و دل‌های  پژوهشگران  دیده،  به گونه‌ای که  افزودم،  آن  به  پرداخته‌اند،  باره  این  در 
جویندگان را به سرور و نشاط آورد.1« مرحوم نراقی، در روزگار اوج افکار صوفیانه و اخباری‌گری، 
اثری خلق کرد که ناشی و ملهم از شناخت عمیق و درست معارف اسلامی بود. وی می‌کوشید 
که حقایق جاری‌گشته در اصطلاحات و اندیشه‌های گوناگون را به هم نزدیک گرداند و حقیقت را 
روشن سازد، تا زمینۀ جولان و خودنمایی را از افکار انحرافی، بستاند. به همین جهت، مرحوم مظفر 
گسترش تصوف و توسعۀ اخباری‌گری در مجامع علمی را به همراه فرو پاشیدن ارزش‏های اخلاقی 
در عصر مؤلف، در فراهم آمدن این اثر صاحب نقش و تأثیر می‌داند: »طغیان تصوف از یک سو و 
لجام‌گسیختگی اخلاق عمومی از سوی دیگر مؤلف را واداشت تا مردم را به سوی اعتدال در سلوک 
اخلاقی که از آبش‌خورهای شرعی گرفته شده، رهنمون سازد و او در عین آن که کتاب خود را بر 
اساس فلسفۀ اشراق مبتنی ساخته، زیرکانه با فرقۀ تصوف به جنگ پرداخته است و آرا و دعوت خود 
به اخلاق را بر اساس ذوق اسلامی که در احادیث نبوی و اهل بیت)ع( تجلی یافته استوار ساخته، از 
این جهت او، هم ویران گر و هم سازنده است و به همین دلیل کتاب او با کتاب احیاء علوم الدین که 

در نخستین درجه بر روح تصوف تکیه دارد، متفاوت است‏.2«
ساختار و محتوای کتاب

محقق نراقی در آغاز، دربارۀ نفس انسان و قوا و غرایز او سخن می‌گوید و هریک از فضایل اخلاقی 
را به یکی از قوای نفس نسبت می‌دهد و هر یک از رذایل اخلاقی را به غریزه‌ای مربوط می‌کند. 
آن‌گاه به شناساندن هر یک از فضایل و رذایل اخلاقی می‌پردازد و با استفاده از آیات و روایات و تعالیم 
اخلاقی اسلام، آن‌ها را تبیین و راه‌های درمان و معالجۀ هر رذیلتی را به شیوۀ حکیمانه بیان ‌می‌کند و 
در مطاوی مباحث به مناسبت، موعظه و نصیحت می‌کند. بر همین اساس، کتاب جامع‌السعادات 

در سه باب تنظیم شده است:
در باب نخست، مباحث مقدماتی، در قالب شانزده فصل مطرح گردیده است و مطالبی در تجرد 

1. نراقی، مهدی، پیشین، ص 16.
2. نراقی، مولی مهد‌ی، جامع السعادات، تصحیح محمد کلانتر، ج 1، ص ح.



374 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نفس، امکان تربیت اخلاقی، مفهوم خیر و سعادت، تأثیر طبیعت و مزاج آدمی بر اخلاق او، برتری 
علم اخلاق، حقیقت انسان، غایت سعادت، و... در این باب طرح و بررسی شده است.

باب دوم، در اقسام و گونه‌های اخلاق بحث می‌کند و در پنج فصل تنظیم شده است. مطالبی در 
تقسیم‌بندی قوای نفسانی و چهار قسم اصلی فضایل )حکمت، عفت، شجاعت و عدالت(، بحث 

اعتدال در اخلاق، مفهوم فضیلت و رذیلت و... در این باب بحث و بررسی شده‌اند.
 اما باب سوم که عمده‏ترین مباحث کتاب را تشکیل می‏دهد، دربارۀ اخلاق پسندیده است و 
پیرامون راهکار حفظ  از یک مقدمه و چهار مقام شکل گرفته است. محتوای مقدمه را مباحثی 
اعتدال در فضایل اخلاقی چهارگانه، راه شناخت بیماری‌های نفسانی، عوامل بیماری‌های نفسانی 
و راهکارهای علاج بیماری‌های نفسانی، شکل می‌دهند؛ اما محتوای مقامات سه‌گانه، حول محور 
فضایل چهارگانه و ویژگی‌های منبعث از این فضایل و مرتبط با این فضایل، سامان و سازمان گرفته 

است.
در مقام نخست، مفهوم قوۀ عاقله و رذایل برخاسته از این قوه همچون شک، شرک، وسواس 
آن  به  بررسی شده است. چنان‌که در مقام دوم، مفهوم قوه غضبیه و رذایل مربوط  و... بحث و 
همچون: خوف، غضب، عجب، کبر و... تبیین و تحلیل شده‌اند. مقام سوم به قوۀ شهویه و رذایل 
برخاسته از آن همچون حب دنیا، حرص، طمع، بخل و... اختصاص یافته است. و در مقام چهارم 
فضایل و رذایل مرتبط با هر سه قوه یا دو قوۀ نفسانی شهویه و غضبیه مورد ارزیابی و کنکاش قرار 

گرفته‌اند.
طرح بحث فضایل و رذایل اخلاقی در کنار هم و ضد را قرینه و وسیلۀ درک و فهم ضدش 
قرار دادن، به همراه شناساندن قوۀ برانگیزانندۀ فضایل و رذایل و راه‌های پیش‌گیری از رذیلت‌ها، از 
ویژگی‌های کتاب جامع السعادات است که با علم و مهارت بالای خالق کتاب و با استفاده از شیوۀ 

اخلاق فلسفی، ممکن و محقق شده است.
روش اخلاقی آیت‌الله محقق خراسانی

در میان آثار و تألیفات مرحوم آیت‌الله محقق خراسانی، تألیفی که مستقلا به اخلاق و مباحث اخلاقی 
نویسندۀ  آن‌طوری که  المقصود« است.  الی منتهی  الصعود  با عنوان »سُلّم  پرداخته است، کتابی 
دانشمند، در مقدمۀ کتاب گزارش می‌کند قرار بوده است که در سه بخش و به ترتیب با عنوان‌های 
»ایمان یا اصول سعادت«، »سموم قتاله« و »اخلاق رفیعه«1 تدوین شود. بخش اول در نجف و 
از سوی مطبعه نعمان چاپ و منتشر شده است؛ اما از بخش دوم و سوم که علی‌القاعده مشتمل 
یا  بر مباحث اصلی اخلاق است فعلا چیزی در دسترس نیست و معلوم نیست که چاپ‌نشده و 

1. محقق خراسانی، محمدعیسی، سلم الصعود، ص ۶.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 375

پروژه‌ای بوده که به اتمام نرسیده است، ولی روی‌هم‌رفته، از همان بخش چاپ‌شده و در دسترس، 
می‌توان به روش مرحوم آیت‌الله خراسانی در تدوین اخلاق پی برد و روش اخلاقی ایشان را استخراج 
نمود. طرحی که محقق خراسانی برای پروژۀ اخلاقی سُلّم الصعود ارائه می‌دهد و همین‌طور عناوین 
بخش‌های آن، می‌تواند دلیل تأثر ایشان از روش احیاء ‌العلوم و غزالی باشد، به این معنا که عناوین 
ارائه شده با عناوین بخشی از کتاب احیاء العلوم انطباق دارد. از مباحث و مطالب بخش عبادات 
در کتاب احیاء العلوم، فقط به مبحث ایمان پرداخته است، گرچند شیوۀ بحث و زاویۀ دید ایشان تا 
حدود بسیار زیادی متفاوت از احیاء‌ العلوم است؛ اما عنوان »سموم قتاله« و »اخلاق رفیعه« با 
عنوان »مهلکات« و »منجیات« در احیاء ‌العلوم، منطبق است. به هر حال، می‌توان گفت که روش 
ایشان تلفیقی است و حداقل میان روش عقلی و نقلی تلفیق نموده است و در مواردی برای توضیح و 

تبیین مسائل و قضایایی اخلاقی از داده‌ها و شیوۀ عرفانی نیز مدد می‌گیرد.
ساختار و محتوای بخش ایمان از کتاب سُلّم الصعود

بخش ایمان از کتاب سلم الصعود در هشت فصل تدوین شده است. در فصل اول، ایمان را پایۀ 
سعادت معرفی می‌کند و سه اصل افکار نیک، اخلاق نیک و اعمال سودبخش را به عنوان اصول 
سعادت، به ایمان ارجاع می‌دهد و آن‌ها را ناشی از ایمان می‌داند و چگونگی ناشی شدن افکار نیک از 
ایمان را با استفاده از آیات قرآن، روایات معصومین، داده‌های تاریخی و عقل، بحث و بررسی می‌کند.
فصل دوم، سوم، چهارم، پنجم، ششم و هفتم دربارۀ اخلاق نیک و چگونگی و چرایی ناشی شدن 
آن از ایمان و آثار آن بحث می‌کند و ایمان را عامل اصلی و اساسی این اصل معرفی می‌کند. چنان‌که 
نمونه‌های فراوانی از آثار ایمان و اخلاق نیک در تاریخ اسلام را به تفصیل و تحلیل متفاوت، بیان و 
ارائه می‌کند. به نقشه‌های سیاسی قریش برای جلوگیری از گسترش ایمان و اسلام می‌پردازد و علت 
ناکارآمدی و بی‌نتیجه شدن آن نقشه‌ها را در ایمان و اخلاق پیامبر)ص( و مسلمانان آدرس می‌دهد. 
 فصل هشتم را به اصل اعمال نیکو اختصاص دارد و به چگونگی ناشی شدن اعمال سودبخش 

از ایمان می‌پردازد و از آن بحث می‌نماید.
جمع‌بندی یافته‌های تحقیق

یا روش‌های  با عنوان روش‌شناسی نظام اخلاق اسلامی، در صدد شناسایی روش‌  نوشتۀ حاضر 
به کاررفته در نظام اخلاق اسلامی بود و با استفاده از روش توصیفی ـ تحلیلی و مطالعه داده‌های 
موجود، روی‌هم‌رفته، به این یافته‌ها باز یافت که نظام اخلاق اسلامی از چهار خرده‌نظام اخلاقی 
کاربستن  به  اسلامی  در اخلاق  این خرده‌‌نظام‌ها  تکوین  و  و علت شکل‌گیری  گرفته است  شکل 
شیوه‌ها و رهیافت‌های متفاوت برای تحلیل، تبیین و توصیف مسائل و قضایایی اخلاقی است که 
منتهی به تولید و به کارگیری دستگاه‌های مفهومی متفاوت و شکل‌دهی نظام‌های اخلاقی گوناگون 



376 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

شده است. گوناگونی این رهیافت‌ها و روش‌ها در اخلاق اسلامی همان‌گونه که می‌تواند نوعی تفاوت 
دید و چشم‌انداز به حساب آید، می‌تواند روایت‌گر نوعی تطور و تحول در اخلاق ‌اسلامی نیز باشد و 
از چارچوب‌ها و چهره‌های متفاوت اخلاق اسلامی در مراحل و ظروف گوناگون خبر دهد. حاصل 
این تحول و تطور، واقعیتی تجسدیافته در قالب میراث عظیم مکتوبی است که بازتاب‌دهنده و حامل 
چهار نظام علمی اخلاقی است؛ نظام اخلاق روایی، نظام اخلاق فلسفی، نظام اخلاق عرفانی و 
نظام اخلاق تلفیقی. هر کدام از این نظام‌ها روش و شیوه‌ای را که به شکل‌گیری آن انجامیده است، 
در درون خود مستتر دارد و نشان می‌دهد که نظام اخلاق اسلامی از چهار روش ساخته و پرداخته 

شده است:
۱. روش نقلی ـ روایی: این روش بر پایه معارفی از متن دین و استخراج آموزه‌های اخلاقی از قرآن 

و روایات، متکی است.
۲. روش عقلی ـ فلسفی: این روش در تحلیل مسائل و قضایای اخلاقی از آموزه‌های فلسفی 

کمک می‌گیرد. در این روش محتوا یک نظام هنجاری و چارچوب، مقوله‌بندی فلسفی است.
۳. روش سلوکی ـ عرفانی: در این روش بر سلوک باطنی و تربیت نفس به عنوان مقدمه کشف، 

تجرد و رسیدن به کمال شهودی تأکید می‌شود.
۴. روش تلفیقی ـ ترکیبی: در این روش از نقل و عقل و عرفان به صورت توأمان کمک می‌گیرند. 
هم آیات و روایات در توضیح مسائل اخلاقی کاربرد دارد و هم از مبانی فلسفی به علاوۀ مایه‌ها و 

داده‌های عرفانی بهره می‌گیرند.
فهرست منابع

قرآن کریم
الف. کتاب

ابن سینا، حسین؛ الالهیات من کتاب‌الشفاء، تحقیق: حسن‌زاده آملی، قم: دفتر تبلیغات اسلامی، 
.1376

ابن منظور، محمد بن مکرم، لسان العرب، بیروت: دار احیاء التراث العربی، چاپ اول، 1408.
ابی علی مسکویه، تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق، قم: انتشارات بیدار، چ اول، 1368.

ــــــــــــــــــ، تهذیب الاخلاق و تطهیر الاعراق، قم: انتشارات بیدار، 1368.
اعوانی، غلامرضا، اخلاق، دایرة المعارف بزرگ اسلامی، تهران: مرکز دایرة المعارف بزرک اسلامی، 

چ اول، 1377.
 امام فخر‌الدین رازی، شرح عیون‌الحکمه، تحقیق: احمد حجازی و احمد السقا، تهران: مؤسسۀ 

امام صادق، 1373.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 377

امینی، عبدالحسین، الغدیر فی‌الکتاب و السنه و الادب، قم: دایرة المعارف الفقه الاسلامی، چ اول، 
1416ق.

بزرک  المعارف  دایرة  مرکز  تهران:  اسلامی،  بزرگ  المعارف  دایرة  دینی،  اخلاق  احمد،  پاکتچی، 
.1375 اول،  چ  اسلامی، 

پاینده، ابوالقاسم؛ نهج‌الفصاحة، اصفهان: انتشارات خاتم‌الانبیاء، چ اول، 1385.
ترمذی، محمد، السنن، به کوشش احمد محمد شاکر و دیگران، بیروت: دار احیاءالتراث، 1427ق.

جوادی آملی، عبدالله، مبادی اخلاق در قرآن، قم: نشر اسراء، چ هفتم، 1388.
ـــــــــــــ، عبدالله، مراحل اخلاق در قرآن، قم: نشر اسراء، چ سوم، 1379.

چتیک، ویلیام، راه عرفانی عشق )تعالیم معنوی مولوی(، ترجمۀ شهاب الدین عباسی، تهران: نشر 
پیکان، 1382.

حسینی طهرانی، حسین، رساله سیروسلوک علامه بحرالعلوم، مشهد: انتشارات علامه طباطبایی، 
1418ق.

حسینی طهرانی، شرح رساله سیر و سلوک، مشهد: علامه طباطبایی، 1417ق.
دکتور ابراهیم و دیگران، المعجم الوسیط، مصر: مکتبه الشروق الدولیه، طبع چهارم، 1425ق.

راغب الاصفهانى، مفردات الفاظ القرآن، تحقیق: صفوان عدنان داودى، بیروت: ذوى القربى، 1416 
ق.

رضی‌الدین نیشابوری، محمد، دو رساله در اخلاق، به کوشش محمّدتقى دانش‌پژوه، تهران: دانشگاه 
تهران، ۱۳۴۱.

الزبیدی، محمدمرتضی، تاج العروس من جواهر القاموس، بیروت: دار مکتبه الحیاه، بی‌تا.
ساروخانی، باقر، روش‌های تحقیق در علوم اجتماعی، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات 

فرهنگی، چ دوم، 1375.
سراج طوسی، ابونصر، اللمع، تصحیح: عبدالحلیم محمود و طه عبدالباقی سرور، مصر، دارالکتب 

الحدیثه، 1997م.
شریف رضی، نهج‌البلاغه، نسخه معجم المفهرس، قم: مؤسسۀ الاسلامی، چ ششم، ۱۴۲۲.

صدرا، محمد بن ابراهیم، کسر اصنام الجاهلیه، تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا، چ اول، 1381.
ــــــ، محمد بن ابراهیم، اسفاراربعه، تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا، چ اول، 1382.

طباطبایی، محمد‌حسین، المیزان، بیروت: مؤسسۀ الاعلمی، 1417ق.
طبرسی، حسن بن فضل، مکارم الاخلاق، قم: شریف رضی، ۱۳۷۷.

طوسی، خواجه نصیرالدین، اخلاق ناصرى، تصحیح: مجتبى مینوى، علی‌رضا حیدرى، شرکت 



378 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

انتشارات خوارزمی، چ دوم، 1360. سهامی 
طوسی، خواجه نصیرالدین، اوصاف الاشراف، به اهتمام سید مهدی شمس الدین، ته‍ران‌: وزارت‌ 

ف‍ره‍ن‍گ‌ و ارش‍اد اس‍لام‍ی، چ س‍وم‌، ‌1373.
عالم، عبدالرحمن، بنیادهای علم سیاست، تهران: نشرنی، چ دوازدهم، 1383.

عطار نیشابوری، فرید‌الدین، منطق‌الطیر، تصحیح و تعلیق: شفیعی کدکنی، تهران: سخن، چ چهارم، 
.1387

عمید، حسن، فرهنگ عمید، تهران: امیر کبیر، چ چهارم، 1379.
به کوشش حسین  ترجمه موالدین محمد خوارزمی،  الدین،  احیاء علوم  ابوحامد محمد،  غزالی، 

فرهنگی، چ سوم، 1372. و  تهران: علمی  خدیوجم، 
فرانکنا، ویلیام کی، فلسفه اخلاق،‌ ترجمه هادی صادقی،‌ قم: ‌کتاب طه، 1383.

فیاض لاهیجی، ملا عبدالرزاق، گوهر مراد، قم: مؤسسۀ تحقیقاتی امام صادق، چ اول، 1383.
فیض کاشانی، مولی محسن، الحقایق فی محاسن الاخلاق، قم:دارالکتاب الاسلامی، چ چهارم، 

.1427
فیض کاشانی، مولی محسن، المحجة البیضاء فی تهذیب الاحیاء، تحقیق و اعداد: مؤسسۀ احیاء 

الکتب الاسلامیه، قم: انتشارات حسنین، چ اول، 1426.
قشیری، ابوالقاسم عبدالکریم، الرسالة القشیریه، تحقیق: عبدالحکیم محمود و محمدبن‌الشریف، 

قم: انتشارات بیدار، 1374. 
قیصری، داود بن محمود، رسائل قیصری، تحقیق: سید جلال‌الدین آشتیانی، تهران: مؤسسۀ حکمت 

و فلسفه ایران، 1381.
کاشانی، عبدالرزاق، شرح منازل السائرین، تحقیق و تعلیق: محسن بیدارفر، قم: انتشارات بیدار، 

.1385
تهران:  همایی،  جلال‌الدین  تصحیح:  مفتاح‌الکفایه،  و  مصباح‌الهدیه  محمود،  عزالدین  ــــــــ، 

.1376 هما،  نشر  مؤسسۀ 
کاظمی، علی‌اصغر، روش و بینش در سیاست، تهران: دفتر مطالعات سیاسی و بین‌المللی، چ اول، 

.1374
کریمی زنجانی اصل، محمد، تهذیب الاخلاق، دایرة المعارف بزرگ اسلامی، چ اول، ۱۳۸۷.

گولد، جولیوس و کولب، ولیام.ل، فرهنگ علوم اجتماعی، ترجمه گروهی از مترجمان، به کوشش 
محمد‌جواد زاهدی، تهران: مازیار، چ دوم، 1384.

متقی، علی بن حسام الدین، کنزالعمال فی سنن الاقوال و الافعال، بیروت: بکری حیّانی و صفوه 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 379

.۱۹۸۹/۱۴۰۹ سقا، 
مجلسی، محمد باقر، بحارالانوار، بیروت: مؤسسۀ وفا، ۱۴۰۴ق. 

محقق خراسانی، محمدعیسی، سلم الصعود، نجف، مطبعه النعمان، بی‌تا.
محمدی، مجید، نظام‌های اخلاقی در اسلام و در ایران، تهران: کویر، 1379.

مصباح یزدی، محمد تقی، پیش‌نیازهای مدیریت اسلامی، تحقیق و نگارش: غلامرضا متقی‌فر، قم: 
انتشارات مؤسسۀ آموزشى و پژوهشى امام خمینى، چ اول، 1391.

مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، تهران: صدرا، چ اول، 1383.
مظفر، محمد‌رضا، مقدمه بر جامع السعادات، تصحیح محمد کلانتر، بیروت: مؤسسۀ اعلمی، بی‌تا.
مینویی، مجتبی، مقدمه‌ و تعلیقات‌ بر اخلاق‌ ناصری‌، به کوشش مجتبی مینویی و علی‌رضا حیدری، 

تهران: خوارزمی، 1356.
نراقی، احمد بن محمد مهدی، معراج السعاده، نشر اسماعیلیان، 1382. 

ــــــ، ملامهدى، جامع السعادات، قم: اسماعلیان، چ هشتم، ۱۳۷۹.
نوری، میرزا حسین، مستدرک الوسایل، قم: مؤسسۀ آل البیت، چ اول، 1408ق.

های، کالین، درآمدی انتقادی بر تحلیل سیاسی، ترجمه‌ احمد گل‌محمدی، تهران: نی، چاپ اول، 
.1385

انتشارات  تهران:  عابدی،  محمود  تصحیح:  المحجوب،  کشف  بن‌عثمان،  علی  هجویری، 
سروش،‌1383. 

یحیی بن عدی، تهذیب الاخلاق، ترجمه، تصحیح و تعلیق: محمد دامادی، تهران: مؤسسۀ مطالعات 
و تحقیقات فرهنگی، چ دوم، 1370.

ب. مجله
احمدی طباطبایی، محمد‌رضا، اخلاق و سیاست در آموزه‌ها و اندیشه‌های اخوان‌الصفا، جستارهای 
سیاسی معاصر، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، سال چهارم، شمارۀ سوم، پاییز 1392.
بابایی، مهدی، عناصر و مؤلفه‌های عرفان عملی، فصلنامۀ معارف عقلی، شماره 8، زمستان 1386.

پارسانیا، حمید، روش‌شناسی و اندیشۀ سیاسی، فصلنامۀ علوم سیاسی، 1383، شماره 28.
روحانی‌نژاد، حسین، نگرشی ‎به ‎مراحل ‎تطور علم ‎اخلاق ‎اسلامی، فصلنامۀ کتاب نقد، بهار 1383، 

شمارۀ 30.
رودگر، محمدجواد، گذری بر منابع و مسلک‌های اخلاقی اسلامی، کتاب نقد، شماره 30، بهار 

.1383
محمدرضا ضیایی بیگدلی، متدولوژی حقوق بین‌الملل، مجلۀ پژوهش حقوق و سیاست سال هفتم، 



380 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

۱۳۸۴، شماره ۱۵ و ۱۶.
پژوهشی  علمی  فصلنامۀ  غزالی،  اخلاقی  روان‌شناسی  محسن،  جوادی،  و  سادات  زهره  ناجی، 

اول. شمارۀ  یازدهم،  سال  قم،  دانشگاه 



یخ منطق جستاری در تار
یشه‌ها( )در جستجوی ر

حبیب‌الله فهیمی
چکیده

نوشتۀ پیش رو با تکیه و تأکید بر منابع معتبر موجود و در دسترس و با تردید در صدق روایت متعارف 
از تاریخ منطق نزد مسلمانان )تأسیس نظام منطقی کامل و تمام به وسیلۀ ارسطو( کوشیده در پرتو 
منابع جدید و از زاویۀ دیگر تاریخ منطق را بازخوانی کند. این پژوهش مختصر و ناتمام به این نتیجه 
رسیده است که منطق به عنوان یک توانایی و استعداد انسانی از فجر تاریخ‌، همزاد و همراه بشر بوده 
و در حقیقت عمری به درازای خود انسان بر این کرۀ خاکی دارد. از جانب دیگر منطق به عنوان یک 
رشتۀ علمی‌ مشخص )دست‌کم منطق موجود نزد مسلمانان( به طور مستند ریشه در یونان باستان 
دارد و به طور مشخص منطق به صورت مکتوب و مدوّن حاصل کار ارسطو و شاگردان اوست. صد 
البته به موازات منطق ارسطویی‌، دانشمندان مگاری ـ رواقی نظام منطقی دیگر هم تدوین کرده بودند 
که از بد حادثه از آن آثار منطقی اکنون جز چند قطعات محدود و فهرست برخی آثار‌، چیز دیگر باقی 
نمانده است. آثار محدود باقی‌مانده هم بیشتر در لابه‌لای تاریخ فلسفه‌، به وسیلۀ کسانی حفظ شده 
که این مقدار نمونه‌ای را بیشتر برای فروداشت و تحقیر صاحبان این نظام منطقی در آثارشان یاد کرده 
بوده‌اند. با این وجود در پرتو تحقیقات جدید و به میان آمدن منطق ریاضی منطق مگاری ـ رواقی دو 
باره نگاه‌ها و نظرها را به خود جلب کرده و اکنون نزد منطق‌دانان اهمیت برابر با منطق ارسطو و نزد 
کسانی چه بسا اهمیت بیشتر از آن را احراز کرده است. روی‌هم‌رفته با همۀ اهتمام به منطق رواقیان 
به عنوان پایه و اساس »منطق گزاره‌ها« در منطق جدید‌، تعیین دقیق سهم رواقیان و مگاریان در 
پیشرفت منطق کاری به غایت دشوار است و لازمه این کار این است که یک نظام منطقی متمایز بر 
اساس چند قطعۀ موجود و برخی نقل قول‌ها بایستی بازسازی گردد؛ کاری که اگر ناممکن نباشد، به 
غایت دشوار است. با این همه آن‌چه تا کنون به برکت این چند قطعه اثر باقی‌مانده از رواقیان و برخی 

فهرست آثار‌، اثبات شده شگفت‌انگیز و بیش از حد انتظار است.



382 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

کلیدواژه‌ها: منطق‌، منطق ارسطویی‌، منطق رواقی‌، منطق مگاری‌، قیاس حملی و قیاس شرطی.
طرح مسأله

متعارف و مسلم این است که ارسطو علم منطق را تدوین کرده است و اغلب چنین پنداشته می‌شود 
که گویا وی یک نظام کامل منطقی چونان میراث فاخر در اختیار انسان‌های پس از خود قرار داده 
است که دیگران پس از وی نتوانسته، بر این میراث گران‌قدر مطالب مهم و در خورِ اعتنا بیفزایند. این 
انگاره نزد دانشمندان مسلمان یک امر قطعی و مسلم بوده است. پیرو همین برداشت از سرشت و 
سرگذشت منطق ابن‌سینا در منطق شفا )اواخر کتاب سفسطه( می‌گوید: »پس از ارسطو تا به امروز 
با این دوری عصر و درازی زمان، کسی پیدا نشده که بر منطق ارسطو چیزی بیفزاید یا کاستی و 
قصوری برای آن اثبات کند، بلکه آن‌چه ارسطو آورده، کامل و میزان صحیح و حقَ صریح است.« از 
همین چشم‌انداز و در پرتو چنین سپهر فکری مسلَط)پارادایم( مرحوم حکیم سبزواری به اعتبار این‌که 
ارسطو به پیشتیبانی و تحت حمایت اسکندر منطق را تدوین کرده در سر آغاز منطق منظومه این 
علم را »تألیف ارسطوی حکیم و میراث ذوالقرنین قدیس« نامیده است. نوشتۀ حاضر در جستجوی 

ریشه‌ها بر آمده و از سر آغازها پرسش دارد.
این نوشته با تردید در این انگارۀ مسلّط، میزان صحت و سقم آن یا دست‌کم میزان دقیق بودن این 
گزاره را به عنوان مسألۀ تحقیق خود قرار داده از صدق روایت متعارف در تاریخ منطق )آن‌گونه که 
میان ما متعارف و متداول است( پرسش دارد و در پی آن است تا با نظر به برخی منابع ثابت کند که 
علی‌رغم شهرت ارسطو در بنیان‌گذاری علم منطق، حقیقت این است که وی یکی از افراد تأثیرگذار 
در تاریخ این علم است. به تعبیر دقیق‌تر وی مبتکر بخشی از قیاس منطقی است )قیاس حملی( که 
از بختیاری و اقبالِ بلند مقام بنیان‌گذاری علم منطق به نام او سکه خورده است. گذشته از این‌که 
اصولا نگاه تاریخی به دانش‌های بشری نزد مسلمانان سنّت و سابقه روشن ندارد، انصافاً که این‌گونه 
نگاه به علوم و دانش بشری دستاورد کسانی دیگر است. علم منطق به دلیل انتزاعی بودن مسائل آن 
و نیز اتهامی‌ که به آن بسته بودند‌، در میان ما همواره مشتاقان‌ اندک داشته است؛ چه برسد به این‌که 

کسانی فرصت و عمر گرانمایه صرف بررسی تاریخ آن بکند.
 طبیعی است که در مجال‌ اندک و در حد چند صفحه نمی‌توان این ماجرا را به طور شایسته 
بازگفت با این همه امید می‌رود همین اشارات کوتاه برای افراد شایسته و کسانی که صلاحیت علمی 

‌بیشتر دارند، شوقی برانگیزد تا ادامۀ ماجرا را پیگیرند.
1. در جستجوی گهوارۀ منطق)منطق تکوینی و تدوینی(

و  تعقل  و  است  انسان  خرد  نتیجۀ  که  فرهنگ‌پروری  و  تمدن‌سازی  راه  از  که  است  این  حقیقت 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 383

خردورزی تنها مایۀ امتیاز انسان از دیگر جانداران به شمار آمده است؛ در قالب »برهان انّی« می‌توان 
استدلال کرد و این‌گونه مدعی شد: بشر از روزی که در این پهنۀ خاکی و در زیر »سقف ساده و 
بسیارنقش« آسمان خود را توانا یافته تا از راز هستی پرسش کند و بر آن شده تا با سرپنجه حکمت و 
نیروی خرد از معمای وجود راز بگشاید، همواره از موهبت تفکر منطقی برخوردار بوده است و همین 
توانایی سرمایۀ اصلی بشر در گذر از بدویّت به مدنیّت و نیز تنها زاد‌راه انسان برای گام گذاشتن در 
شاهراه علم و دانش به حساب آمده است. ازاین‌رو، می‌توان گفت به‌طور طبیعی و تکوینی فکر منطقی 
همزاد و همراه بشر بوده است. ولی دربارۀ پیشینۀ منطق به عنوان یک رشتۀ علمی‌ نظرهای گوناگون 

وجود دارد. ابن‌سینا در کتاب »منطق المشرقیین« به صورت احتمال گفته است:
»امّا نحن فسهل علینا التفهم لما قالوه اول ما اشتغلنا به و لا یبعد ان یکون قد وقع الینا من غیر 
جهة الیونانیین علوم و کان الزمان الذّی اشتغلنا فیه بذلک ریعان الحداثة و وجدنا من توفیق الله ما 
قصر علینا بسببه مدّۀ التفطّن لما اورثوه ثمّ قابلنا جمیع ذلک بالنمط من العلم الذی یسمّیه الیونانیون 
»المنطق« و لایبعد ان یکون عند المشرقیین اسم غیره.«1 ما آن‌چه را که آنان )فلاسفۀ یونان( دربارۀ 
منطق می‌گویند از همان آغاز که بدان می‌پردازیم به سادگی و آسانی درک می‌کنیم و بعید نیست که 
از دیگران به جز یونانیان علومی‌ در زمان‌های پیشین به ما رسیده باشد و ما به یاری خداوند هنگام 
گاهی و التفات به این رویداد آن‌ها را با آن‌چه یونانیان آورده‌اند و منطق نامیده شده مقابله و مقایسه  آ

کرده باشیم و نیز بعید نیست که این فن در نظر مردم مشرق نامی‌ به جز منطق داشته است.
بوعلی با استفاده از سهل الوصول بودن میراث منطقی یونانیان و این‌که مطالب رسیده از آنان برای 
ما گویا از پیش آشنا بوده، این گمان را مطرح می‌کند که چه بسا همین مطالب به نام و عنوان دیگر از 

راه دیگر به ما رسیده و ما با آن سابقۀ آشنایی داشته‌ایم.
2. زادۀ دیر مغان یا بالیده در دولت شهر یونان

 سخن منقول از بوعلی چه بسا سبب شده برخی دانشمندان معاصر ایرانی به مقتضای روحیۀ ناشی از 
»هنر نزد ایرانیان است و بس« کوشیده‌اند پیشینۀ علم منطق را هم وامدار دیر مغان دانند و منطق‌دانان 
بعدی و علاقه‌مندانی به این علم را روزی خوار خوان کرم موبدان زرتشتی سازند. به طور نمونه مرحوم 
استاد محمود شهابی خراسانی در کتاب خوب و خواندنی »رهبر خرد« پس از طرح دیدگاه رایج در 
باب خاستگاه علم منطق و شخص تدوین‌کنندۀ آن به صراحت می‌گوید: »نویسنده این اوراق احتمال 
می‌دهد که این منقولات اگر بالمرّه بی‌اصل نباشد لااقل مئول باشد و ارسطو نخستین مدوّن منطق 
در دنیا، یا لااقل نختسین مستنبط آن، نباشد، بلکه احتمال قوی می‌رود که منطق پیش از طلوعش 

1. ابن‌سینا، پیشین، ص 3.



384 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

در یونان از مشرق به‌ویژه ایران، مهد دانش و مرکز علم و معرفت، طالع و در مظهر کتابت و تدوین و 
لباس نظام و تألیف متجلی شده و آنگاه در فتنۀ اسکندر، به وسیلۀ وی کتب منطقی نیز، در طی سائر 
نفائس علمی‌ و مادی، به یونان انتقال یافته باشد.1« مرحوم شهابی پس از طرح اصل ادعای احتمالی 
طی چند فقره می‌کوشد که مدعایش را موجه سازد و دلایلی برای اثبات آن ارائه دهد که تمام آن‌ها باز 
احتمالی بیش نیست. هرچند برخی از این مستندات به صورت احتمال در متون قدیمی‌تر هم آمده 
است. به طور نمونه ابن خلدون در مقدمۀ معروف تاریخش در جایی می‌گوید: »و هم گویند که این 
علوم ]علوم عقلی مانند منطق و فلسفه و...[ پس از آن‌که اسکندر دارا را کشت و بر کشور کیانیان 
غلبه یافت از ایرانیان به یونانیان رسیده است.2« سخن مرحوم اشکوری از شاگردان میرداماد در کتاب 
»محبوب القلوب« مطابق آن‌چه سید احمد اردکانی در ترجمۀ آزاد خود از این کتاب گزارش کرده به 
لحاظ محتوا به آن‌چه از ابن خلدون نقل شد بسیار نزدیک و تفاوت تنها در عبارت‌پردازی و شیوه بیان 
است: »جمعی گفته‌اند که منطق و حکمتی که ارسطو آن را تألیف و تهذیب نمود، اصلش مأخوذ از 
خزاین فرُس بود، در وقتی که اسکندر بر دارا و مملکتش غالب گردید و ارسطو را میسّر نبود که بدون 

استمداد از آن کتب، این همه علوم را استنباط نماید.3«
از دانشمندان معاصر ایرانی جناب سید محمد خامنه‌ای حکمت‌پژوه و رئیس »بنیاد حکمت 
اسلامی‌صدرا« بیش از دیگران سعی بلیغ دارد تا نشان دهد که حکمت و منطق، ایرانی زاد است. وی 
در مواضع گوناگون به طرح این مدعا و انگاره پرداخته است؛ ولی در مقدمۀ مفصل و ابن خلدونی 
بر کتاب »المظاهر الالهیه« اثر صدرالدین شیرازی که به بیش از سیصد صفحه بالغ می‌گردد و خود 
در ادامۀ کار شهرزوری و اشکوری تاریخ‌نگاری ویژه برای فلسفه است، بیش از هر جای دیگر تمام 
توانش را به کار برده تا با نقل قول‌های گوناگون و پر تعداد از کتاب‌های تاریخ فلسفه و تاریخ عمومی‌ 
و... این انگاره را هرطوری شده به مخاطب بقبولاند. وی به صراحت اظهار می‌دارد که یونان نه 
تنها خاستگاه و زادگاه فلسفه نیست، بلکه یونانی‌ها در حقیقت فلسفه و حکمت را به انحطاط دچار 

کردند:
»ما در لابه‌لای بررسی‌های خود خواهم گفت یونان )به معنای خاص خود( به حکمت و علوم 
دیگر نه فقط یاری نرسانده و بر آن چیزی نیفزوده که شاید بتوان گفت آن را از مدارج پیشین خود 
پایین‌تر آورده و آن را از اصل خود دور ساخته است. این سخن اگر چه ممکن است برای بسیاری 
سخت شگفت‌آور و دور از انتظار باشد؛ اما یک حقیقت تاریخی است که قرن‌ها زیر پرده تعصّب 

1. شهابی، میرزا محمود، مقدمۀ کتاب.
2. عبدالرحمن بن خلدون، مقدمۀ ابن‌خلدون، ج 2، ص 1002.

3. قطب‌الدین، اشکوری، محبوب‌القلوب، ترجمۀ سید احمد اردکانی، ص 40 تا 41.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 385

نژادی و قاره‌ای پوشیده مانده است.1«
ایشان در بحث و همپرسی مشترک با برخی دیگر از فیلسوفان معاصر ایرانی در باب فلسفه و 
فرهنگ که صورت مکتوب آن در شمارۀ هیجدهم مجله »نامه فرهنگ« به مدیریت دکتر رضا داوری 
اردکانی نشر شده، هر چند می‌کوشد حکمای متقدم یونان را راویان علوم ایرانی قلمداد کنند ناخواسته 
و به طور ناقص به یک حقیقت اعتراف کرده است: »یونان مانند فروشگاه یا نمایشگاهی بوده است 
که کالای دیگران را عرضه می‌کرده و البته بعد از طالس و فیثاغورس و انباذقلس و مانند آن‌ها که 
ظاهرا فقط راوی علوم ایرانی و شرقی بوده‌اند و کلمات‌شان با رمز و پیچیدگی همراه است. ارسطو 
بنای جدیدی در فلسفه به وجود آورد که به ریاضت و اشراق و اصول پیشین حکما ربطی نداشت و 
کادمیسن بود.2« حقیقتی که در این سخنان به بیان آمده همان نامربوط بودن  به تعبیر غربی‌ها یک آ
فلسفه ارسطو با ریاضت و اشراق است، ولی این‌که ارسطو را گسست از پیشینیان یونانی‌تبارش بدانیم 
و حکمای قدیم یونان را که معروف به طبیعی‌دانان یا طبیعت‌گرایان است بی‌ربط به کار ارسطو قلمداد 
کنیم، در حالی‌که وی در آثارش به خصوص متافیزیک به تکرار‌، سخنان آنان را نقل و تکمیل یا رد 
می‌کند،‌ اندکی مشکل است. اگر چنین است که ایشان می‌گوید چرا از این همۀ مفاخر در کتاب‌های 
مترجمان اولیه نشان و اثری نیست، در حالی که یک فصل درخشان از تاریخ‌ اندیشه در دورۀ اسلامی‌ 
را ترجمۀ آثار علمی‌ و فلسفی از دیگر زبان‌ها تشکیل می‌دهد. سرانجام این‌که با انحصار تعلیم و تربیت 
به یک قشر خاص در ایران قدیم و نبود فضای بازپرسش و پژوهش چگونه باورپذیر است که آثار 

آن‌چنان فاخر که فیلسوفان یونان را روزی‌خوار خوان خویش سازد، پدید آمده باشد.
دانشمند دیگر ایرانی با طرح این دیدگاه با ادعای ایرانی‌زاد بودن منطق‌، برخورد واقع‌بینانه‌تر دارد. 
وی اظهار می‌دارد که مسألۀ تأثیرپذیری یونانیان از ایرانیان را به این آسانی نمی‌توان اثبات کرد؛ چون 
در منابع قدیم چیزی نیامده و منابع اسلامی‌ متأخر و تدوین‌یافته در قرن ششم که بیش‌و‌کم اشاراتی در 
این باب دارند، به دلیل فاصلۀ زمانی، اعتبار ندارد. سرانجام می‌گوید: »آری در این‌که یونانیان از ایران 
و هند و ممالک متمدّن آن زمان الهام گرفته‌اند، شکی نیست، ولی مانند الهام گرفتن خلیل عروضی 
است از صدای اصطکاک چکش مسگران یا مثل اقتباس نحو و صرف و معانی و بیان و بدیع از 
کلمات و جُمل فصیح و بلیغ عرب و این ربطی به تدوین علم و اختصاص واضع و مدوّن و فضیلتی 
که در میدان علم نصیب او شد ندارد.3« استاد جلال‌الدّین همایی در کتاب »تاریخ علوم اسلامی« که 

تقریرات درس ایشان است، در این باره منصفانه‌ترین نظر را اظهار کرده است:
»کسانی که می‌گویند سرچشمه و مادر همه علوم و فنون عقلی و نظری مملکت روم یا یونان بوده 

1. خامنه‌ای، سید محمد، المظاهر الهیه، ص 18 – 19.
2. همان، ص 14.

3. شانه‌چی، محمدکاظم، تاریخچۀ ادوار منطق، ص 6.



386 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

است، از انصاف به دورند. در مقابل هم اعتقاد به این‌که همه علوم و معارف بشری مدیون ایران و 
ایرانی است، هم به نظر من خالی از تعصّب نیست.1«

استاد محمدتقی دانش‌پژوه از کسانی است که بیش از هرکس دیگر در ایران معاصر دربارۀ منطق 
تحقیق کرده، وی در مقدمه بر کتاب »تبصره« اثر عمر ابن سهلان ساوی از تدوین همزمان علم منطق 
در سه کشور چین، هند و یونان سخن گفته است: »این فنّ آنچنان‌که تاریخ علم به ما نشان می‌دهد، 
در سالیانی نه چندان دور از هم در سه کشور چین و هند و یونان آغاز شد و در هر یکی از این سه کشور 
مراحلی را گذراند تا این‌که امروزه به شکل برترین منطقی، خواه صوری یا مادی یا ریاضی در آمده 
است.2« وی پس از این اظهارات به تفصیل بیشتر ویژگی‌های منطق چینی و هندی را برشمرده به 
اسامی‌ نحله‌ها و برخی منابع مکتوب اشاره می‌کند. غرض این‌که در سخنان ایشان به عنوان داناترین 
فرد ایرانی معاصر دربارۀ منطق‌، حتی نامی‌ از ایران در مقام بنیان‌گذاری این علم نیامده است، این 
دیدگاه بیش از پیش روایت سید محمد خامنه‌ای از تاریخ منطق را به چالش می‌کشد. شایسته است 
دیدگاه ایشان دربارۀ منطق در چین به دو دلیل تفصیل بیشتر داده شود: اول این‌که در بیان ایشان به 
نقل از تاریخ فلسفۀ چین چنان‌چه خواهد آمد سخن از منطق نه بخشی در چین است که این روایت 
)دست‌کم به لحاظ ساختار( از قرابت و همانندی منطق چین و یونان حکایت می‌کند. دیگر این‌که 
برخی صاحب‌نظران اصولا منطق در چین را امتداد منطق هندیان می‌دانند. از‌این‌رو، خوب است 

روی این قسمت از سخنان استاد دانش‌پژوه درنگ بیشتر صورت گیرد.
این‌گونه روایت  تاریخ فلسفۀ چینی‌، منطق‌نگاری در چین را  از کتاب  به نقل  آقای دانش‌پژوه 
می‌کند: »دربارۀ منطق چینی که مانا کهن‌ترین روش علمی‌است، در کتاب تاریخ فلسفۀ چینی نگارش 
ا.و. زنکر )E.v.zenker( چاپ 1932 در پاریس )payot( صفحه 185 و پس از آن فصلی آمده 
است و از آن بر می‌آید که در کشور آسمانی چین گذشته از سوفسطائیان که به روش جدل و خلاف، 
 )Mingkia( آشنایی داشته و به راه استدلال می‌رفته‌اند، دانشمندانی هم بودند که آن‌ها را مینگ کیا
یا دوست‌دار منطق و دیالکتیکایی می‌خوانده‌اند. آنان به مینگ یا »نام« و »مفهوم« می‌پرداخته‌اند و 
از آن کاوش می‌کرده‌اند و به زبان آن‌ها »مینگ هیو« )Ming Hio( همان منطق است. این منطق 
 )Utilitaire( دانشمند اجتماعی یا سوسیالیست و دوستارسود )Meiti( یادگاری است از مئی‌تی
که به آیین تائویی می‌گراییده و گوشه‌نشین بوده است. تاریخ زندگی او را 420 تا 500 پیش از مسیح 
دانسته‌‌اند. شاگردان این دانشمند بودند که به منطق و شناخت‌شناسی یا بحث معرفت می‌پرداختند. 
از خود »مئی‌تی« کتابی به زبان چینی بر جای مانده که سی‌وهفتمین اثر اوست و کهن‌ترین کتاب 

1. همایی، جلال‌الدین‌، تاریخ علوم اسلامی، ص 21.
2. دانش‌پژوه، محمدتقی، تبصره و دو رسالۀ دیگر در منطق، ص 2.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 387
منطق جهان است و نه بخش می‌باشد.1

ماکوولسکی فیلسوف و منطق‌دان شوروی سابق در کتاب »تاریخ منطق« که آقای فریدون شایان 
از زبان فرانسه آن را به پارسی ترجمه کرده، دربارۀ آغاز منطق دیدگاه متفاوت دارد. وی برخلاف استاد 
دانش‌پژوه، زادگاه منطق را منحصر به یونان و هند می‌داند و پیشگامی‌ چینی‌ها در آفرینش نظریات 
منطقی را منکر است و آنان را در این خصوص ریزه‌خوار خوان هندیان به شمار آورده است. وی بر 
این است که منطق در اصل در هند و یونان آغاز شده و منطق یونانی بیشتر در قالب منطق ارسطویی 
در تمام اروپا و نیز در خاور نزدیک رواج یافت و منطق هندی در کشورهایی مانند چین، ژاپن، 
تبت، مغولستان، سیلان و ‌اندونزی شایع گردید: »یونانیان قدیم و هندیان، نخستین کسانی بودند که 
نظریه‌های منطقی آفریدند. منطق ارسطویی بعدها در اروپای باختری و خاوری و در خاورمیانه و در 
خاور نزدیک رواج یافت؛ اما کشورهایی نظیر چین، ژاپن، تبت، مغولستان، سیلان و‌اندونزی منطق 

هندی را جذب نمودند.2«
3. منطق رایج میان مسلمانان

پروندۀ زادگاه منطق را مفتوح می‌گذاریم و به همین اشارات کوتاه در باب زادگاه منطق بسنده می‌کنیم. 
با قطع نظر از شرقی یا غربی بودن منطق به لحاظ زادگاه، اکنون می‌رویم سراغ این امر که بر فرض 
یونانی تبار بودن منطق )به خصوص منطق رایج میان مسلمانان که واقعا و حقیقتا هم یونانی‌تبار 
است(. در خود یونان پیش از ارسطو آیا منطق و قواعد منطقی بوده یا این‌که مطابق مشهور ارسطو 
منطق و قواعد منطقی را ابداع کرده، از میان تمام آدمی‌زادگان این افتخار تنها نصیب او شده است.
خود این پرسش باز به دو گونه قابل بررسی است؛ یک بار به لحاظ اصل وجود قواعد منطق 
در یونان باستان و این‌که شایسته است بررسی شود، پیش از ارسطو آیا اصولا قواعد منطقی موجود 
بوده است یا نه. صورت دیگر این‌که وجود قواعد منطقی مسلّم گرفته شود و از وجود منطق مدوّن 
و مکتوب و سازمان‌یافته‌، پرسش گردد که آیا پیش از ارسطو منطق به صورت یک رشتۀ علمی‌ و در 

قالب متن مکتوب وجود داشته است یا نه؟
آن طوری که از سخنان ارسطو در اواخر کتاب »سفسطه« بر می‌آید، وی یادآور می‌شود و به 
درستی گوشزد می‌کند که یک علم در آغاز به صورت برخی مبادی و اصول اولیه ظهور و بروز می‌کند 
و به مرور رو به پیشرفت و توسعه می‌گذارد و گویا علم منطق نیز این‌گونه است که برخی قواعد آن در 
کلام پیشینیان به طور عملی به کار رفته بودند که وی بر اساس این کاربردهای جزئی توانسته است، 
قواعد کلی‌ای را استنباط کند. در بخش‌های خاص منطق )به‌طور نمونه خطابه( از گذشتگان میراث 

1. همان، ص 2 - 3.
2. ماکوولسکی، تاریخ منطق،  ص 21.



388 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

قابل توجه به یادگارمانده است، ولی بخش‌هایی هم این‌گونه نیست، بلکه بیشتر در اثر رنج و زحمت 
وی به ثمر نشسته است:

»فأما فی عمل القیاس فلم یکن عندنا قدیما فیه شیء؛ الّا أنّا بعد أن کددنا فی الطلب زمانا طویلا 
فإن کان قد یظهر لنا عندالفحص أن لهذه الصناعة من الامور التّی تجری هذا المجری فی ابتداء أمرها 
ما یکتفی به و هو زائد علی ما للصنائع الُاخر التّی انّما تزیدت بتعاقب الناظرین فیها علیها، فلیتشاغل 
جمیع من سمع قولی الی الصفح عما وقع فیه تقصیر من هذه الصناعة«1؛ در کار قیاس )برخلاف 
خطابه( از گذشتگان نزد ما چیزی درخور، نبود. ما بودیم که در پی تنظیم این قواعد زمانی دراز رنج 
بردیم و در هنگام فحص و جستجو از قواعد قیاس به این نتیجه رسیدیم که صنعت قیاس هم بسان 
خطابه در آغاز خود بسنده نبوده و مانند صنعت‌های دیگر منطقی به مرور زمان و در اثر دقت و نظر 
کاربران منطق رو به فزونی نهاده است، ازاین‌رو اگر کوتاهی در این باب به چشم آید، بزرگوارانه آن را 

نادیده انگارید.
ارسطو در این متن ضمن اشاره به یک حقیقت کلی که عبارت باشد از توسعۀ تدریجی علوم، به 
رنج کوشش خویش در جهت سامان دادن قواعد منطقی اشاره می‌کند. این‌که ارسطو وجود قیاس 
رسیده از پیشینیان را منکر می‌شود با این‌که در سخنان سوفسطائیان و نیز هم‌پرسه‌هایی افلاطونی 
قیاس و قواعد منطقی به فراوانی یافت می‌شود‌، سخنان ابن‌سینا چنان‌که در ادامه خوهد آمد، از این 
راز پرده برمی‌دارد و به این مطلب تصریح دارد که منظور ارسطو قواعد منسجم و سامان‌یافته و کلی 
است نه وجود برخی قواعد منطقی در مقام کاربرد و عمل و به طور جسته‌گریخته و جزئی؛ یعنی 
ارسطو در این باب خصوص قیاس قواعد کلی رسیده از پیشینیان را منکر است، نه وجود و حضور 

قیاس در سخنان ایشان در مقام کاربرد را.
به  مجلس(  )نسخۀ 595  کبیر  اوسط  دیباچۀ  در  فارابی  دانش‌پژوه  محمدتقی  گزارش  مطابق 
اکتساب  دربارۀ  کسانقراطیس  مانند  ارسطو  از  پیش  دانشمندان  دارد: »گرچه  تصریح  مطلب  این 
حد از برهان و افلاطون دربارۀ اکتساب آن از راه قسمت و مباحث دیگر، و ارخوطس در حدود و 
افروطاغوراس دربارۀ سفسطه و ثراماخوس در خطابه، اومیروس در شعر سخنانی داشته‌اند، ولی 
آن‌ها از روی صناعت و هنر و علم در این‌گونه مسائل سخنی نیاورده‌اند، بلکه آشنایی آن‌ها از روی 
آزمایش و مزاولت بوده است نه این‌که این مباحث را تدوین کرده باشد. ایشان در ادامه به صریح 
سخنان فارابی اشاره می‌کند: »و امّا المنشیء لهذه الصناعة و المثبت لها فی کتاب والجاعل لها 

سبیلا بها یمکن اقتناؤها فقصد الیها و تعلّمها بقول فهو ارسطو وحده.2«

1. ارسطو، منطق ارسطو، ج 3، ص 1051.
2. دانش‌پژوه، پیشین، ص 7 ـ 8.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 389

 مطابق آن‌چه از فارابی به ما رسیده است وی اعتقاد داشته بنیان‌گذار این صنعت )قیاس منطقی( 
و تثبیت‌گر این امر به صورت مکتوب و مدوّن که حفظ آن را میسّر گردانیده و نیز نخستین کسی به 

گاهانه با گفتار خویش به آموزش منطق اقدام کرد، ارسطو است. طور آ
ابن‌سینا نیز در فصل ششم از مقالۀ دوم کتاب سفسطه عبارتی را از ارسطو نقل کرده که بیانگر 
همین محتواست: »و قد کان لنا فی الصنائع البرهانیة و الجدلیة المذکورة أصول مأخوذة ممن سبقنا«1 
مطابق سخن ابن‌سینا ارسطو اذعان کرده که اصول و مبادی برهان و جدل را وی روزی‌خوار خوان 

دانشمندان گذشته است.
بوعلی در ادامه همین متن کوتاه به تأکید و تفصیل بیشتر یادآور می‌شود که مقصود ارسطو از این 
سخن وجود قیاس به طور پراکنده در سخنان سوفسطائیان و دیگران است که به ارسطو انتزاع قوانین 
کلی به وی داده است: »لیس یعنی من حیث هی مجرّدة عن المواد، بل من حیث استعملت فی مواد، 
فکان هناک جزئیات استعملت فی البراهین – مثلا فی الهندسه- و جزئیات استعملت فی السؤال و 

الجواب فی الجدل و الخطابه، أمکن ان ینتزع منها قوانین کلیة.2«
 بوعلی در پارۀ عبارات چنان‌که دیده می‌شود به صراحت به همان امری تأکید کرده که پیش از این 
در سخنان فارابی دیدیم؛ یعنی کاربرد قوانین و قیاس منطقی در ضمن خطابه و جدل و به طور عملی 
که می‌توان با نظر به موارد کاربرد، قوانین کلی و فراگیر به دست آورد و این به معنای وجود منطق 

مدون و مکتوب به وسیلۀ افراد پیش از ارسطو نیست.
با این وجود، برخی از تاریخ‌نگاران منطق معتقد است که شخصی به نام »دموکریت« نخستین 
کسی است که بسیار پیشتر از ارسطو نظام منطقی را در یونان قدیم بنیان گذاشته است: »دموکریت 
پایه‌گذار نخستین نظام منطقی در یونان قدیم است. وی رسالۀ خاصی در این زمینه تحت عنوان 
شمه‌ای در منطق یا اصول به رشته تحریر در آورده که شامل سه کتاب است. متأسفانه به علت دستبرد 
زمانه، از این کتاب به جز بخش‌های منفردی به دست ما نرسیده است.3« وی در ادامه با کوشش 
تمام با استناد به کارهای سوفسطائیان و برخی از شاگردان دموکریت می‌خواهد این ادعا را قابل 
قبول سازد و برخی ویژگی‌هایی نیز برای منطق دموکریت بر می‌شمارد: »دموکریت منطق خود را بر 
شالودۀ تجربی بنا می‌نهد. او یکی از بانیان منطق استقرایی است که بعدا به توسطه نحلۀ اپیکور توسعه 
می‌یابد.4« این تاریخ‌نگار منطق در ادامه پا از این فراتر می‌گذارد و مدعی می‌گردد که منطق دموکریت 
صورت زودرسی از منطق بیکن است و علاوه بر آن، ارسطو برخی از آرای خود را از دموکریت اخذ و 

1. ابن‌سینا، سفسطه، ج4، ص 111.
2. همان.

3. آ.ماکوولسکی، پیشین، ص 76-75.
4. همان، ص 76.



390 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اقتباس کرده است: »در حقیقت می‌توان گفت که ]در[ جریان فکری منسوب به دموکریت و اپیکور 
‌اندیشه‌های اصلی و آرای اساسی وجود دارد که صورت زودرسی از منطق بیکن محسوب می‌شود. 
ارسطو پاره‌ای از آرای دموکریت را اقتباس نموده، چنانچه می‌توان نشانه‌های فکری دموکریت را در 
مقولات )قاطیغوریاس( نخستین تحلیل‌ها )قاطیغوریاس( مابعد الطبیعه و توپیک متعلق به ارسطو 

کرد.1« مشاهده 
استاد دانش‌پژوه در مقدمۀ مفصل خویش بر کتاب تبصره اثر زین‌الدین عمر بن سهلان ساوی 
پس از طرح دیدگاه‌های مختلف دربارۀ انتساب کتاب مقولات به ارسطو و تشکیک در اصالت آن، 
به نقل از ابن زرعه در کتاب »اغراض ارسطاطالیس المنطقیة« یادآور می‌شود که مطابق گزارش ابن 
زرعه مستند به گواهی ثأوفراسطس و ادیموس کتاب مقولات از آن خود ارسطو است.2 وی پس 
از این به شرح و توضیح ترتیب و سامان منطقی کارهای ارسطو پرداخته می‌گوید: »او نخست از 
مفاهیم کلی موجودات آن چنان‌که خود دریافته بود بحث نمود و از مقولات یاد کرد، سپس به مرکبات 
پرداخت و از قضایا کاوش نمود آنگاه از ترکیب قضایا و تشکیل قیاس و سپس از مواد برهانی و جدلی 
و مغالطی و خطابی و شعری یاد کرده است. فرفوریوس صوری مباحثی مربوط به اجناس و انواع 
را از کتاب جدل ارسطو در آورده و کتاب مدخل را نوشته است و روی‌هم‌رفته این‌ها همان نه کتاب 
منطق می‌شود که کندی و فارابی )در احصاء( و مسکویه رازی )در ترتیب السعادات( و ابن هیثم از 
آن‌ها تعریف کرده و اغراض آن‌ها را روشن کرده داشته‌اند. این روشی که ارسطو در پیش گرفته در 

منطق چین و هند دیده نمی‌شود و دانشمندان یونانی پیش از وی هم‌چنین راهی نرفته‌اند.3
به هر روی چه پیش از ارسطو آثار منطقی مکتوب نبوده یا از اقبال بلند ارسطو گردش روزگار و 
تحولات زمانه این آثار را به یغما برده باشد، اکنون آثار منطقی مکتوب و سامان‌یافته پیش از وی در 
دست نداریم؛ می‌توان گفت در عمل وی تنها کس و نیز نخستین کسی است که افتخار سازماندهی 
و تدوین و حفظ قواعد منطق به طور مکتوب، به نام وی در تاریخ ثبت شده است. تعیین این‌که ریشۀ 
‌اندیشه‌های ارسطو به کجا بر می‌گردد و تا چه میزان وی وامدار متفکران پیش از خود است، داستان 
شور‌انگیز در تاریخ تفکر است، ولی شگفت‌انگیزتر از این پیشینۀ چگونگی سیر و سفر فکر و ‌اندیشۀ 
وی در عالم مسیحیت و عالم اسلام است. شاید بیان یکی از محققان در این باره ما را بسنده باشد 
و بی‌نیازکننده از هرگونه زبان‌درازی: »هزار و پانصد سال پس از در گذشت او، شاعر بزرگ قرون 
وسطی، دانته، او را استاد حکیمان می‌نامد؛ مجامع کلیسایی اروپای مسیحی هرگونه انحراف را از 

1. همان، ص 78.
2. دانش‌پژوه، پیشین، ص 8.

3. همان، ص 8 - 9.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 391

تعالیم بنیادی این متفکر بی‌دین را زیان‌بار می‌شمردند و رد می‌کردند و هر چند گاه یک بار تودۀ هیزم 
برای سوزاندن مخالفان او شعله‌ور می‌گردید. این متفکر محبوب دنیای مسیحیت، در عالم اسلام 
نیز از حرمت و تکریم فراوان برخوردار بود و در بغداد و قاهره و قرطبه و سمرقند، زمام ذهن‌ها را به 
دست داشت و جنگجویان صلیبی و مسلمانان آنگاه که زبان به ستایش او می‌گشودند و در تجلیل او 

بر یگدیگر پیشی می‌جستند، خصومت و ستیز را از یاد می‌بردند.1«
قدیس‌سازی از ارسطو در عالم اسلام خود حکایت عجیب و حدیث غریبی است که بازگفت 
این دانشمند بی‌دین  با برهان محرک اول  ادیان  اثبات خدای  شایستۀ آن مجال مستقل می‌طلبد. 
)مطابق تعبیر گمپرتس( خود داستان جالب در تاریخ ‌اندیشه است. در سخنانی که پیش از این از 

ابن‌سینا نقل شد نیز این شیفتگی و اعجاب نسبت به ارسطو آشکار است.
4. مگاری‌ها و رواقی‌ها زبان می‌گشایند

سلطه و حاکمیت نام ارسطو بر قلمرو منطق هر چند دیرپا بود، ولی در پرتو پیشرفت منطق جدید 
موسوم به منطق ریاضی و نگاه دیگرگونه به تاریخ منطق و اهمیّت یافتن بیش از پیش منطق گزاره‌ها، 
سرانجام این سلطه به پایان آمد. اکنون محققان منطق به خصوص کسانی که با منطق جدید سر و 
کار دارند دوران استیلای بی‌رقیب ارسطو را خیلی پیش از این پایان‌یافته اعلام کردند. شاید بهتر باشد 
حکایت این ماجرا را از زبان یکی از منطق‌دانانی که خود سهمی ‌در روشن سازی نقش ارسطو در 
منطق و تعیین جایگاه وی داشته، بشنویم: »بینسون میتس« در مدخل کتاب »منطق رواقی« پس 
از نقل سخنان فیلسوف معروف آلمانی ایمانوئل کانت مبتنی بر این‌که منطق از زمان ارسطو تا امروز 
نتوانسته یک گام به پیش بردارد، به گونه‌ای که بر اساس همۀ ظواهر، می‌توان آن را تام و کامل به شمار 
آورد، با حفظ احتیاط و آوردن قید احتمالا در سخنش به صراحت اظهار می‌دارد که طی پنجاه سال 
پس از این اظهارات کانت منطق چنان پیشرفت کرد که دانشجویان منطق اکنون ارسطو را تنها در 
پانوشت و حاشیه‌های متون درسی‌شان، بایست جستجو کنند شاید نقل مستقیم سخنان این محقق 

خالی از لطف نباشد:
»طی پنجاه سال پس از آن‌که عبارات کانت نوشته شدند، پیشرفتی آغاز گردید که سرانجام موفق 
شد منطق را به رشته‌ای دگرگون سازد به همان‌اندازه دقیق و رضایت‌بخش که هر بخشی از ریاضیات. 
چندان گام‌های رو به جلو برداشته شده است که دانشجوی امروزی منطق احتمالًا باید ارسطو را تنها 
در پانوشت‌های تاریخی متن درسی‌اش مذکور بیابد. اگر متون کهنِ معینی دقیق‌تر بررسی می‌شدند، 

دورۀ تسلط ارسطویی بر منطق شاید خیلی زودتر به سر آمده بود.2«

1. گمپرتس، تئودور، متفکران یونانی، ج3، ص1238.
2. میتس، بینسون، منطق وراقی، ص 32 تا 33.



392 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

 در این کتاب که شاید جامع‌ترین کتاب موجود و ترجمه‌شده در زبان فارسی باشد، بنیان‌گذاران 
و نیز ویژگی‌های منطق رواقی ـ مگاری به تفصیل بیان شده که مطابق ادعای این کتاب تمام آن‌چه 
در منطق ارسطویی و مشّایی به عنوان قیاس‌های شرطی یاد شده، حاصل کار منطق‌دانان رواقی ـ 
مگاری است. از جانب دیگر، همین کار رواقیان پایه برای تمام منطق گزاره‌های جدید به شمار آمده 
است. نویسنده و محقق کتاب در این اثر برخی از وجوه منطق رواقیان را با دیدگاه پیشگامان منطق 
ریاضی چون »فرگه« و »کارناپ« سنجیده و در این کارش کوشیده قرابت‌ها و تفاوت‌ها را، روشن 

سازد.1
منطق حملی  با  زمان  مرور  به  رواقیان  دستاوردهای  رواقی«  »منطق  کتاب  نویسندۀ  نگاه  از 
ارسطویی در هم آمیخته و به نام ارسطو شناخته شده است. از قضا با پیشرفت منطق نمادی یا منطق 
ریاضی و اهمیّت یافتن منطق گزاره‌ها و نیز توجه به تاریخ منطق، در اثر کارهای پژوهشی برخی 
منطق‌دانان به خصوص پژوهش‌های »لوکاسیه ویچ« منطق‌دان لهستانی‌ اندک‌اندک غبار تاریخی و 
دیرینه‌سال از چهرۀ برخی حقیقت‌ها زدوده شده است و اکنون در میان منطق‌دانان سهم رواقیان در 

تدوین و ابداع بخشی از قوانین منطق، امر مسلّم و پذیرفته‌شده است.
از منطق‌دانان مسلمان فارابی در کتاب »شرح العبارة« پس از نقل عبارت کوتاهی از ارسطو 

می‌گوید:
»ینبغی ان نعلم انه انما ینظر فی هذا الکتاب و فی انولوطیقی الاولی فی القول الجازم من جهة 
مادته. و هذا القانون ینبغی ان نحتفظ فی جمیع الاقاویل الجازمة، کانت بسیطة او کانت مرکبة. و 
فی هذا الکتاب خاصة، انما ینظر فی القول الجازم الحملی البسیط. و ذلک ان القول منه حملی، و 
منه شرطی. فهو لیس ینظر فی تألیف الشرطی فی هذا الکتاب اصلا، و ینظر فی کتاب القیاس نظرا 
یسیرا. و قد نظر فیه اصحاب الرواق و اخروسیبس و غیره من الرواقیین نظرا مستقصی و افرطو فیه 
واستقصوا امر القیاسات الشرطیة. و کذلک ثاوفرسطس و اوذیمس بعد ارسطوطالیس. و زعموا انّ 
لارسطوطالیس کتبا فی المقاییس الشرطیة، و اما فی المنطق فما نعلم انه افرد قولا فی المقاییس 

الشرطیة، و انما یوجد ذلک فی تفاسیر المفسرین یحکونها عن ثاوفرسطس.2«
فارابی در عبارات توضیح می‌دهد که ارسطو در کتاب عبارت و نیز کتاب قیاس تنها به قول جازم 
)گزاره حملی( پرداخته آن هم از لحاظ ماده‌اش و شایسته است همین مطلب در بررسی گزاره‌های 
حملی همواره به یاد ما باشد، خواه گزاره بسیط باشد یا مرکب. از یاد نبریم که ارسطو در این کتاب 
)کتاب عبارت( با گزاره‌های حملی بسیط سر و کار دارد. وی در این‌جا به هیچ وجه قیاس شرطی 

1. همان، ص 61 تا 72.
2. فارابی، ابونصر ، منطقیات‌الفارابی، ج2، ص45.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 393

را بررسی و بحث نکرده است و در کتاب قیاس هم به طور بسیار مختصر به آن پرداخته است. ناگفته 
نماند که این رواقیان به خصوص »خریسپوس« و دیگر رواقیان است که به‌طور مستوفی از قیاس‌های 
شرطی بحث کرده‌اند و در این کارشان افراط هم کرده‌اند و همین‌طور شاگرد ارسطور تئوفراستس و 
اودیموس هم پس از ارسطو به قیاس‌های شرطی پرداخته‌اند. این‌که برخی گمان کرده‌اند که ارسطو 
در قیاس‌های شرطی کتابی نوشته‌، گمانی بیش نیست و این انگاره در سخنان مفسران بعدی بیشتر 

تحت تأثیر تئوفراستس رواج یافته است.
با صرف نظر از منابع تازۀ تفحص‌شدۀ غربیان اگر به همین سخنان فارابی با ذهن مسأله‌مند و 
گرانبار از پرسش رویارو شویم و نگاه تاریخی هم به منطق و مسائل منطقی داشته باشیم، یک دنیا 

سخن در آن موج می‌زند.
ابن‌سینا که به گواهی محققان تاریخ منطق بیشترین کار و بهترین شرح و تفصیل قیاس‌های 
شرطی از آن اوست، معتقد بوده که ارسطو کتابی در قیاس‌های شرطی نوشته، ولی به دست ما نرسیده 

است. وی در کتاب قیاس ناظر به سخنان رواقیان می‌گوید:
»و ان هذا التکلف منهم إنما دعاهم إلیه سبب واحد، وهو فقدانهم ما تولاه المعلم الاول من 
تفصیل القیاسات الشرطیة، واحتیاجهم الی ان یخوضوا فیه بأنفسهم«.1 رواقیان برای ساماندهی به 
قیاس‌های شرطی این همه زحمت کشیده‌اند‌، ازاین‌رو است که به کارهای ارسطو و تفصیلی که وی 
دربارۀ قیاس‌های شرطی داده بود، دسترسی نداشته و به ناگزیر به این‌گونه کارها در این باب خود را 

سرگرم کرده بوده‌اند.
 ابوالبرکات بغدادی یکی دیگر از منطق‌دانان مهم دورۀ اسلامی‌ در کتاب معروف »المعتبر فی 
الحکمة« که مطابق سنت رایج میان متکلمان و فیلسوفان اسلامی ‌اسلامی ‌جلد اول آن را به عنوان 
مقدمۀ فلسفه و کلام‌، به منطق اختصاص داده، معتقد است سخن برخی از دانشمندان پسین در باب 
این‌که ارسطو کتابی دربارۀ قیاس‌های شرطی نوشته ولی به عربی ترجمه نشده‌، ظن و گمانی بیش 

نیست:
»و لم یذکر ارسطوطالیس فی کتابه فی المقاییس التّی تکون من الشرطیة سوی هذه الاستثنائیة 
... قال بعضی المتأخّرین ان ارسطوطالیس صنّف فیها کتابا خاصا و لم ینقل الی العربیة و هو تخمین 
لا حقیقة له«.2 ارسطو در کتابش دربارۀ قیاس‌های شرطی غیر از همین قیاس استثنایی چیزی 
دیگر ندارد، این‌که برخی از منطق‌دانان پسین گفته که ارسطو دربارۀ قیاس‌های شرطی کتابی نوشته 

بی‌شک گمانی است که بهره‌ای از حقیقت ندارد.

1. ابن‌سینا‌، ‌الشفاء )المنطق(، ج 2، ص 397.
2. ابوالبرکات بغدادی‌، المعتبر فی‌الحکمه، ج 1، ص 155.



394 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

یکی از منطق‌دانان معاصر ایرانی معتقد است که شیوۀ کار ارسطو در »ارغنون« سبب سوء فهم 
تاریخی و مانع نگاه دیگرگونه به منطق گزاره‌ها بوده است:

»شاید در تاریخ منطق چیزی شگفت‌انگیزتر از این نباشد که ارغنون ارسطو را ورق بزنیم و به 
شرحی که خواهیم آورد، دریابیم که منطق جمله‌ها از آن غایب است. اساس منطق ارسطو قیاس‌های 
حملی است که به منطق محمول‌ها تعلق دارد و منطق جمله‌های آن به قیاس استثنایی و یکی دو 
قاعدۀ دیگر محدود می‌شود. از این گذشته، ارسطو از همین مقدار بسیار ناچیز منطق جمله‌ها هم 
پس از قیاس‌های حملی بحث می‌کند. این ترتیب که درست عکس ترتیب طبیعی و پذیرفته‌شدۀ 
امروز است، تأثیر بنیادی در تاریخ منطق سنتی نهاده است. بدین معنی که پس از ارسطو منطق‌دانان 
دیگر که به این خلأ اساسی در منطق ارسطو پی بردند پنداشتند که باید منطق جمله‌ها را بر پایۀ منطق 

محمول‌ها استوار کرد.1«
این محقق در دو مقاله پرنکته و خواندنی »ارسطو و منطق جمله‌ها: تاریخ یک اشتباه« و »نظریه 
قیاس‌های شرطی ابن سینا« که در کتاب »از ارسطو تا گودل« نشر شده‌، تمام همّت و توانش را به 
کار می‌گیرد تا اثبات کند که کوشش‌های فراوان بوعلی در بسط و تفصیل قیاس‌های شرطی؛ چون 
بر بنیان نااستوار و برداشت ناصحیح بنا شده بود، به نتیجۀ دلخواه نرسید. وی در ادامه با نقل قولی از 
ارسطو در تحلیل اول که گویا وعده داده بوده که دربارۀ قیاس‌های شرطی شرح دهد، ادعا می‌کند که 
ارسطو هرگز آن‌چه را وعده داده بود ننوشت، بلکه جانشین ارسطو و گردآورندۀ آثارش تئوفراستوس و 
سپس اسکندر افرودیسی به این مهم پرداختند. وی با استناد به چندین منبع خارجی و تحقیق‌های 
انجام‌شده به وسیلۀ مورخان غربی می‌گوید: »همه برآنند که در استنتاج‌های شرطی تنها رواقیان 

بوده‌اند که به معنای دقیق کلمه نوآوری کرده‌اند نه پیروان ارسطو.2«
 نیکولاس رشر منطق‌دان و فیلسوف آلمانی که شاید بتوان گفت شایسته‌ترین فرد زنده برای اظهار 
نظر در تاریخ منطق در سطح جهان است‌، مطابق ترجمه و روایت استاد لطف‌الله نبوی در کتاب 
»منطق سینوی به روایت نیکولاس رشر« اظهار می‌دارد که کارهای ابن‌سینا دربارۀ قضایای فصلی و 
شرطی ریشه در یونان دارد و در واقع بر اساس منابع تا کنون موجود، ادامۀ کاری است که رواقیون به 
آن پرداخته بوده است: »فیلسوفان عرب‌زبان در آثار منطقی خویش با تلاش‌های طاقت‌فرسا مستقیما 
به منابع یونانی راه یافته‌اند. در نتیجه جالب خواهد بود که در کارهای ابن‌سینا بحثی دربارۀ قضایای 
فصلی و شرطی بیابیم که از نقطه‌نظر تاریخی به وضوح از یونان ریشه گرفته و در واقع بر اساس 

منابعی که تا کنون‌، یافت شده از رواقیون آغاز می‌شود.3«

1. موحد، ضیا، از ارسطو تا گودل، ص 171.
2. همان‌، ص 173.

3. نبوی‌، لطف‌الله، منطق سینوی به روایت نیکولاس رشر، ص 23.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 395

دکتر علی سامی‌النشار دانشمند مصری که از ظاهر کتابش پیداست با جریان‌های فکری جدید و 
تحولات پدید‌آمده در منطق آشنا بوده  و معمولا کسانی که با منطق جدید آشنایند صاحب چشمان باز 
و بینا دربارۀ کار رواقیان می‌گردند. با این وجود در کتاب »المنطق الصوری منذ ارسطو الی عصورنا 
الحاضرة« از کارهای رواقیان به طور مشخص نام نبرده و تنها در مقدمۀ چاپ اول کتابش ادعا 
کرده که میراث یونیان به طور آمیخته از منطق ارسطویی، رواقی به دست منطق‌دانان مسلمان رسیده 
است و در ادامه از کتابی نام برده که دکتر ابراهیم بیومی ‌مدکور به زبان فرانسه نگاشته و در آن‌جا به 
طور مشخص منطق موجود نزد مسلمانان را به ریشه‌های ارسطویی ـ رواقی‌شان برگردانده است که 
متأسفانه بر اثر گرفتاری و مشغلۀ فراوان‌، نویسنده تا هنوز نتوانسته این اثرش را به عربی ترجمه نماید:
المفکرین  أن  لوجدنا  بلادنا  فی  الارسطاطالیسی  المنطق  دراسة  عن  نتکلّم  ان  حاولنا  »اذا 
الاسلامیین الأقدمین تناولوه بالبحث المفصّل‌ و تعمّقوا فی أبحاثه و عرضوه فی صورة مختلفة عرفوه 
خالصا احیانا و مزجوه بعناصر رواقیة احیانا اخری، والکتب العربیة القدیمة بین أیدینا فیها عرض 
تام للتراث المنطقی الیونانی جمیعه فی صور مختلطة متشابکة‌، والکتاب الوحید الذی نظفر به و هو 
یحدثنا فی اسلوب علمی‌ممتاز عن منطق ارسطو فی العالم العربی‌، هو کتاب حدیث للعالم المصری 
الاستاذ الدکتور ابراهیم بیومی‌ مدکور کتبه فی لغة الفرنسیه ... یرد مسائل المنطق عندالاسلامیین الی 
اصولها فی المنطق الیونانی أرسطاطالیسیا کان أو رواقیا.1« اگر قرار باشد منطق ارسطو را در عالم 
اسلام به‌طور شایسته بررسی کنیم می‌یابیم که دانشمندان مسلمان در روزگاران گذشته این مطلب 
را به طور مستوفی بررسی کرده‌اند و به صورت گوناگون عرضه کرده‌اند گاه خالص و گاه به طور 
آمیخته به منطق رواقیان. آثار منطق‌دانان مسلمان گذشته منطق یونانی را در هیچ‌کدام از صورت‌ها 
فروگذار نکرده و همه را در پیوند هم برای ما به یادگار گذاشته است. تنها کتابی نو و در دسترس که 
به‌طور روشمند منطق ارسطو را بررسی کرده، کتابی است که استاد دکتر ابراهیم بیومی ‌مدکور به زبان 
فرانسه نگاشته و ایشان در این کتاب مسائل منطق موجود نزد مسلمانان را به ریشه‌های یونانی آن 
بر می‌گردانده و تعیین کرده که کدام مسائل ریشه ارسطویی دارد و کدام یک دیگر خاستگاه رواقی.
از کتاب دیگر این محقق که با عنوان »مناهج البحث عند مفکّری الاسلام و اکتشاف المنهج 
العلمی‌فی العالم الاسلامی« نشر شده، آشکار می‌گردد وی به اصل منطق یونانی چندان اعتقادی 
ندارد تا بخواهد به جزئیات و سیر تحول آن التفات محققانه نشان دهد. با این وجود، وی در مبحث 
تصدیقات همین کتاب با اشاره به »کتاب العبارة« ارسطو یادآور می‌شود که تقسیم قضیه به شرطیه و 
حملیه در کار ارسطو نبوده و این امر نتیجه کار شارحان یونانی و مسلمان‌، ارسطو است. وی پیش از 
همه از تئوفراستس و ادیموس نام می‌برد و سرانجام می‌گوید صورت کامل قضیه شرطیۀ کار رواقیان 

1. سامی‌النشار‌، علی، ا‌لمنطق الصوری منذ ارسطو حتی عصورنا حاضره، ص 2.



396 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

است که از طریق شارحان یونانی به عالم اسلامی‌منتقل شده است:
»ان المنطق الأرسطاطالیسی لم یعرف علی لاطلاق القضایا الشرطیه بنوعیها. و لکن وجدت 
اوّلا لدی ثیوفراسطس و أدیموس‌، ثم ظهرت فی صورتها الکاملة لدی الرواقیین و عن طریق الشرّاح 
اقسام قضایای شرطیه  از  ارسطویی هیچ یک  الی عالم الاسلامی«؛‌1 در منطق  انتقلت  الیونانیین 
)متصله و منفصله( شناخته‌شده نبوده، اولین بار تئوفراستس و ادیموس به آن پرداخته، ولی صورت 
کمال‌یافتۀ آن حاصل کار منطق‌دانان رواقی است و از طریق شارحان یونانی به عالم اسلام انتقال یافته 

است. 
یکی دیگر از محققان و تاریخ‌نگاران منطق با تأکید تمام این امر را یادآور می‌شود که شایسته است 
آن‌چه را به منطق رواقی معروف شده‌، منطق مگاری ـ رواقی بنامیم؛ زیرا بنیان‌گذار این رویکرد 
در منطق »اقلیدس« مگاری یکی از شاگردان سقراط بوده که منطق‌دانان رواقی کار وی و دیگر 
مگارایی‌ها را بسط و گسترش داده‌، تکمیل کرده‌اند. از‌این‌رو، سزاوار است این منطق مگاری ـ رواقی 
نامیده شود. وی در یک فصل نسبتا بلند از کتابش ضمن اشاره به دیدگاه تاریخ‌نگاران منطق نسبت 
به این رویکرد منطقی به برخی از ویژگی‌های منطق مگاری ـ رواقی نیز اشاره کرده است؛ از قبیل 
این‌که این رویکرد منطقی به امر زبانی و مباحث لغوی بیشتر اهمیّت می‌داده است و نیز منطق در 
نگاه آنان جزو علوم فلسفی به شمار می‌آمده است، در حالی‌که ارسطو و تابعان او منطق را ابزار فلسفه 

می‌دانسته‌اند.2
 کارهای منطق‌دانان رواقی ـ مگاری به بررسی مستوفای قیاس‌های شرطی محدود نیست، برخی 
از محققان معاصر پرداختن به مفهوم »استلزام مادّی« را هم از ابتکارات آنان ‌دانند: »مفهوم استلزام 
مادّی را اوّلین بار فیلون مگاری در قرن چهارم قبل از میلاد شناسایی کرد. منطقیون کلاسیک به‌ویژه 
منطقیون مسلمان با مفهوم مزبور آشنایی داشته و آن را در تعریف شرطیه ماتٌصله )متّصله مقسمی( 
به کار برده‌اند و استفادۀ مجدّد آن در منطق جدید به کارهای فرگه )1879( و پیرس )1885( بر 
پارادوکس  پایه‌ای‌ترین مفاهیم منطق جدید محسوب می‌شود.3«  از  می‌گردد. استلزام مادّی یکی 
دروغگو که در سنّت منطق‌نگاری مسلمانان هم فوق‌العاده به آن توجه شده و رساله‌‌ها دربارۀ آن 
پرداخته‌اند‌4، ریشه یونانی دارد. مطابق گفتۀ یکی از دانشمندان معاصر این کار خاستگاه یونانی دارد 

1. همان‌، ص 47.
2. بلانشی، روبیر ‌، المنطق و تاریخه من ارسطو حتی راسل، ص 123 تا 161.

3. نبوی‌، لطف‌الله، ص 122.
4. استاد احد فرامرز قراملکی منطق‌دان ایرانی و استاد دانشگاه تهران دوازده رساله منطقی در باره پارادوکس دروغگو از 
منطق‌دانانی چون دشتکی، دوانی، خفری و بخاری را گرد‌آوری، تصحیح و نشر کرده است که وجود این همه رساله در این 

موضوع نشان اهتمام منطق‌دانان مسلمانان به این مسأله منطقی و نیز زنده بودن آن در گذر روزگاران است.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 397

و به طور مشخص کار منطق‌دانان مگاری ـ رواقی است: »صورت مدون پارادوکس دروغگو‌، از آن 
منطق‌دانان مگاری و رواقی است‌، تقریرهای فراوان و راه‌حل‌های گوناگون آن‌، موضوع تأملات و 
رساله‌های متعدد نزد یونانیان شده است. می‌گویند این پارادوکس بسیاری از متفکران را زجر داده و 
حتی مرگ نابهنگام یکی از آنان به نام فیلاتس از اهالی قس منجر شده است )دردا که این معما شرح 
و بیان ندارد(. چنان‌ که میتس در منطق رواقیان گزارش می‌کند بر سنگ نبشته مزار این فیلسوف و 
شاعر رواقی نوشته است: این‌جا مدفن من‌، فیلاتس قسی است/ این معمای دروغگو بود که مرا 

هلاک کرد/ و چه شبهای سخت که از این بابت بر من گذشت.1«
 در زبان پارسی تنها اثری که دربارۀ منطق مگاری ـ رواقی نوشته شده )یا دست‌کم تنها اثری 
که من خبر دارم( رسالۀ دکتری جناب دکتر مهدی امامی‌جمعه است که با عنوان »منطق مگاری ـ 
رواقی و تأثیر آن در منطق ابن سینا« با راهنمایی مرحوم استاد دکتر محمد خوانساری و مشاورۀ دو 
تن از منطق‌دانان معاصر ایرانی آقایان دکتر ضیاء موحد و دکتر لطف‌الله نبوی‌، خزان سال 1378 در 
دانشگاه تربیت مدرس دفاع شده است. محقق محترم در این رساله که در اصل پیگیر نشان دادن 
میزان تأثیر منطق مگاری ـ رواقی بر منطق ابن سیناست؛ به مناسبت و به مقتضای منطق تحقیقش 
هنگام بررسی پیشینۀ بحث‌، نکات آموزندۀ تاریخی دربارۀ منطق مگاری ـ رواقی دارد. وی در مقدمۀ 
رساله مدعی است که منطق مگاری ـ رواقی در زمان خودش نظام منطقی منسجم و کاملا جدید 
بوده است: »باری بحث‌های منطقی جدید که توسط مگاری‌ها آغاز شده بود‌، به دست رواقیون نظام 
منسجمی‌ پیدا کرد و به صورت یک مکتب منطقی که مغایر منطق ارسطویی بود‌، عرض‌اندام کرد. 

منطق رواقی ـ مگاری از چند جهت شایسته توجه است:
1. حوزه‌های درس منطق در ایران‌، فقط به منطق ارسطویی می‌پردازند‌ و منطق رواقی ـ مگاری 
در این حوزه‌ها شناخته‌شده نیست‌ و اصولا منطق ارسطویی را تنها نظام منطقی می‌دانند که در عصر 

باستان شکل گرفته و تدوین شده است.
2. منطق رواقی ـ مگاری به لحاظ بنیادی با منطق جدید قرابت دارد. چرا که همچون منطق 
جدید حوزۀ منطق جمله‌ها را شناسایی نموده و آن را زیربنای نظام استنتاجی قرار داده است. از‌این‌رو، 

به عنوان مدخلی برای منطق جدید قابل تأمل است.
3. منطقیون متقدم در جهان اسلام و به خصوص ابن سینا‌، با دیدگاه‌های منطق رواقی ـ مگاری 
آشنا بوده و از آن الهام‌های زیادی گرفته‌اند. منطق ابن‌سینا اگر چه از جهت نظام و سیستم منطق 
ارسطویی است‌؛ اما در مسائل زیادی که در جهت تکمیل منطق ارسطویی مطرح نموده‌، از مبانی 

1. فرامرز قراملکی، احد، دوازده رساله در پارادوکس دروغ‌گو، ص 17.



398 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

رواقی ـ مگاری متأثر بوده است.1«
و  الفاظ  دلالت  به  مربوط  مباحث  تا  نیست  بی‌میل  پژوهی  منطق  عرصۀ  محققان  از  برخی 
دلالت‌شناسی در علم منطق را که در آثار منطق‌دانان مسلمان یافت می‌شود و آنان از منظر گوناگون به 

رابطۀ لفظ و معنا پرداخته‌اند، الهام‌پذیر از رواقیان بدانند ـ کارهایی از قبیل:
1. دلالت لفظ بر معنا؛

2. عام و یا خاص بودن معنا؛
3. جایگاه لفظ در مراتب وجود )وجود لفظی(؛

4. بررسی لفظ از جهت مفرد یا مرکب بودن؛
5. چیستی معنای مفرد در منطق؛

6. نسبت لفظ و معنا.
از دید این محقق گویا همۀ این مباحث حاصل کار رواقیان یا الهام‌یافته از آنان است:

»ان من الثابت أن هذ التقسیم لم یعرفه المنطق الارسطی علی هذه الصورة‌، کما لم یعرفه منطق 
الشراح الیونانیین. و بذلک تکون امام احتمالات ثلاثة: اولها: ان المناطقة العرب ابتدعو هذا التقسیم 
»الدلالة«  الفکرة  وصلتنا  قد  و  الرواقیة‌،  من  ذلک  استمدوا  انهم  ثانیها:  و  لغویة.  تأثیرات  تحت 
و»المدلول« من الرواقیة. وهو احتمال لا یمکن الجزم به. و ثالثها وهو الارجح: ان المناطقة العرب 
استمدوا او عرفوا فکرة الدلالة من الرواقیة‌، مع وجود فکرة اخری عن هذا المبحث لدیهم‌، فقد 
قدم رجال النحو تعریفا آخر للدلالة غیر هذا التعریف المنطقی. مما یدل علی ان هذا الفکرة لیست 
غریبا علیهم و لا جدیدة بالنسبة لهم.2« مطابق گزارش محمد مهران‌، در این کتاب پس از نفی و 
انکار وجود مباحث دلالت سه گانه لفظ )دلالت مطابقی‌، تضمنی و التزامی( در منطق ارسطویی 
و شارحان یونانی‌، دربارۀ خاستگاه این مباحث در علم منطق سه دیدگاه مطرح شده است: دیدگاه 
نخست این است که منطق‌دانان مسلمان این سنخ از مباحث را تحت تأثیر لغویان عرب و مسلمان 
ابداع کرده است. دوم این‌که این فکر را از رواقیان اقتباس کرده باشد و در نتیجه فکر بررسی مدلول و 
دلالت از آنان به ما رسیده باشد. احتمال سوم و احتمال برتر این است که بگوییم آنان هرچند چه بسا 
از رواقیان هم استمداد و اقتباس کرده باشد، ولی این‌گونه مباحث برای آنان بیگانه نبوده و خود آنان با 
سطوحی از مباحث آشنا بوده و نحویان در این میان تعریفی از دلالت ارائه داده که می‌توان گفت غیر 
از تعریف منطقی آن است. این کار برای آنان تازگی نداشته است. نقل آقای رشر این دیدگاه و گذر از 

آن را بدون نقد و بررسی می‌رساند که وی هم در این باره مانند دکتر سامی‌النشار می‌اندیشد.
1 .  امامی‌جمعه، مهدی‌، منطق رواقی‌ـ مگاری و تأثیر آن بر منطق ارسطو، ص 11.

2. رشر، نیکولاس، پیشرفت منطق عربی‌، ترجمه محمد مهران، ص 43، به نقل از مناهج البحث عند مفکری الاسلام و 
اکتشاف المنهج العلمی‌فی العالم الاسلامی.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 399

از آن‌چه تا کنون گفته شد روشن می‌گردد که ارسطو یگانه پهلوان بی‌رقیب این عرصه نیست. اگر 
ارسطو از برکت چندین رساله و کتاب منطقی مفصّل که به همّت شاگردان با واسطۀ وی سده‌ها پس 
از وی تدوین و حفظ گردیده توانست، سلطه‌اش را بر قلمرو منطق ادامه دهد مگاری‌ها و رواقی‌ها 
با ارسطو  به زبان آمده مدعی رقابت و سهم‌خواهی شراکت  پانصد سال  اکنون پس از دو هزار و 
است. با کمال شگفتی آنان این سهم‎خواهی را به مدد آثاری به فرجام رساندند که بیشتر برای استهزا 
و فروداشت آنان نگاشته شده بوده است و در خلال آثار دیگران و بیشتر مخالفان این رویکرد‌، حفظ 
شده است. از آثار خود آنان به گواهی منطق‌نگاران جز قطعات محدود چیزی باقی نمانده است، 
در حالی‌ که گفته می‌شود تنها »خروسیپوس« یکی از منطق‌دانان رواقی )البته که مهم‌ترین‌شان( 
705 رساله و کتاب در منطق نگاشته بوده است: »اگر فهرستی که دیوگنس به دست داده بتواند موثق 
باشد‌، خروسیپوس 705 کتاب نوشته است. از این‌ها ما تنها عناوین و شمار ‌اندکی از قطعات را در 
دست داریم، ولی عناوین نشان می‌دهد که او تقریبا دربارۀ هر جنبه مهمی‌ از منطق گزاره‌ها مطلب 
نوشته است.1« با این وجود‌، شیفتگی برخی منطق‌دانان جدید و ادعای این‌که کار رواقیان پایه منطق 

گزاره‌ها در منطق ریاضی است، بیش از پیش اهمیّت کار آنان را نشان می‌دهد.
اگر خروسیپوس هم مانند ارسطو این بخت و اقبال را می‌داشت که شاگردان وی کتاب‌هایش را 
جمع‌آوری و حفظ می‌کرد‌، شاید اکنون تاریخ منطق طوری دیگر نوشته می‌شد‌، چنان‌که به گواهی 
منطق‌نگاران آن‌چه ما امروزه به نام منطق ارسطو )ارگانون( می‌شناسیم حاصل کار یازدهمین حلقه 
و سلسله از شاگردان ارسطو کسی به نام ‌اندرونیکوس رودسی است که آثار استاد استادانش را گرد 
آورده و به ترتیبی که می‌شناسیم سامان داده است: »والحقیقة أن ترتیب هذه الرسائل و عنوانها لیسا 
من ارسطو و ان تألیف کتاب الاورغانون له تاریخ لا نعرف منه الّا جزءا یسیرا. ففی القرن الاوّل قبل 
المسیح‌، قام التلمیذ الحادی عشر لارسطو‌، ‌اندرونیکوس الرودسی بنشر أعمال المعلّم فرتّبها حسب 
مواضعها.2« آن‌گونه که این تاریخ‌نگار منطق روایت می‌کند ما از تاریخ گردآوری ارگانون چندان چیز 
روشن نمی‌دانیم جز این‌که گویا آقای‌اندرونیکوس یکی از شاگردان ارسطو در یک قرن قبل از میلاد 
مسیح یعنی بیش از دوصد و ‌اندی سال پس از مرگ ارسطو )322 ق.م.( آثار وی را تدوین کرده‌، 

ترتیب امروزی به آن داده است.
5. نتیجه

حاصل تحقیق این است که منطق به طور تکوینی و طبیعی همرا و همزاد بشر و یکی از نعمت‌های 
خداوند به انسان و عامل مهم در پی‌ریزی مدنیّت و فرهنگ به شمار می‌رود. از‌این‌رو، پیشینه‌ای به 

1. میتس‌، بینسون، پیشین، ص 41.
2.  بلانشی‌، روبیر، پیشین‌، ص 37.



400 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

درازای عمر بشر دارد، ولی منطق به‌طور مدوّن و به عنوان یک رشتۀ علمی‌ مطابق تحقیق تاریخ‌نگاران 
در هند و چین و بنابر ادعای برخی در ایران قدیم هم وجود داشته و در این کشورهای صاحب تمدّن 
دیرینه‌، ریشه دارد. ولی آن‌چه اکنون به‌طور مستند به عنوان آثار منطقی در دست داریم و آن‌چه در 
مجامع علمی‌، نزد دانشمندان به عنوان یک رشتۀ علمی ‌موضوع بحث و بررسی و نقد است، بر محور 
آثار منطقی است که از یونانیان به ارث رسیده است؛ به ‌خصوص میراث منطقی ارسطو که قریب به 
دو هزار سال بر فکر بشر سیطرۀ بی‌رقیب داشته است، ولی در پرتو توسعۀ منطق و به میان آمدن منطق 
ریاضی با گرایش‌های گوناگونش و نیز کاوش در آثار کهن به‌خصوص تحقیقات منطق‌دان لهستانی 
جناب »لوکاسیه ویچ« منطق رواقیان و مگاریان هم توانست نگاه‌ها و نظرها را به خود جلب کند و 
اکنون محققان در عرصۀ منطق و منطق‌نگاری پذیرفته‌اند که منطق‌دانان رواقی ـ مگاری در تدوین 
و توسعۀ قواعد منطق نقش مهم و حتی از نگاه برخی نقشی برابر با ارسطو داشته‌اند؛ به طوری که 
گزاره‌های شرطی در منطق رواقیان پایه برای منطق گزاره‌ها در منطق جدید به شمار آمده است. با 
این همه تعیین دقیق سهم هریک از منطق ارسطویی و منطق رواقی ـ مگاری در پیشرفت منطق کار 
آسانی نیست به‌خصوص با در نظر داشت این واقعیت تلخ که از آن همه کار منطقی رواقیان و مگاریان 
جز قطعات کوتاه و برخی عناوین کتاب‌ها و نیز ‌اندک مطالب پراکنده در لابه‌لای آثار فلسفی ـ منطقی 
دیگران‌، چیز دیگر به عنوان اثر مستقل در دسترس نداریم و تاریخ منطق بایستی با توجه به آن‌ اندک 
آثار باقی‌مانده بازنگاری گردد؛ کاری که به زودی و به این راحتی ناممکن است. قدر مسلّم این است 

که اکنون منطق رواقیان و مگاریان در جنب منطق ارسطو به امر غیرقابل‌انکار تبدیل شده است.

منابع
آ. ماکوولسکی‌، تاریخ منطق )ترجمه فریدون شایان(‌، تهران‌: نشر مرزبان ـ پیشرو‌، 1364.
ابن خلدون، عبدالرحمن‌، مقدمه ابن خلدون‌، تهران‌: انتشارات علمی‌ و فرهنگی‌، 1382.

ابن سینا‌، منطق المشرقیین‌، قم‌: کتابخانه آیت‌الله العظمی‌ مرعشی نجفی‌، 1405.
_______‌، الشفاء‌، قم‌: انتشارات ذوی القربی‌، 1428.

ارسطو‌، منطق ارسطو )با تحقیق و مقدمه عبدالرحمن بدوی(‌، بیروت‌: دارالقلم‌، 1980م.
و  چاپ  سازمان  تهران‌:  اردکانی(‌،  احمد  سید  )ترجمه  القلوب  محبوب  قطب‌الدین‌،  اشکوری، 

.1380 اسلامی‌،  ارشاد  و  فرهنگ  وزارت  انتشارات 
امامی‌جمعه‌، مهدی‌، منطق رواقی ـ مگاری و تأثیر آن در منطق ابن‌سینا )رساله دکتری با راهنمایی 
دکتر محمد خوانساری و مشاوره استادان ضیاء موحد و لطف‌الله نبوی(‌، تهران‌: دانشگاه تربیت 

مدرس‌، پاییز 1378.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 401

بغدادی‌، ابوالبرکات‌، المعتبر فی الحکمة‌، اصفهان‌: انتشارات دانشگاه اصفهان‌، 1373.
خامنه‌ای‌، سید محمد، المظاهر الالهیه )مقدمه کتاب(‌، تهران‌: بنیاد حکمت اسلامی‌ صدرا‌، 1378.
______‌، نامه فرهنگ )مجله ـ فصلنامه تحقیقاتی(‌، تهران‌: سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی‌، 

شمارۀ ‌18، تابستان 1374.
 دانش‌پژوه، محمدتقی، تبصره و دو رساله دیگر در منطق )مقدمه کتاب(‌، تهران‌: دانشگاه تهران‌، 

.1337
 رشر‌، نیکولاس‌، تطور المنطق العربی )ترجمۀ محمد مهران(‌، قاهره‌، دارالمعارف‌، 1985م.

 روبیر- بلانشی‌، المنطق و تاریخه من ارسطو حتی راسل، )ترجمه الدکتور خلیل احمد خلیل(‌، 
بی‌تا. الجامعیة‌،  المطبوعات  دیوان  الجزائر‌، 

 سامی‌النشار‌، علی‌، المنطق الصوری منذ ارسطو حتی عصورنا الحاضرة‌، مصر‌، دار المعرفة الجامعیة‌، 
2000 م.

 _________‌، مناهج البحث عند مفکّری الاسلام و اکتشاف المنهج العلمی‌ فی العالم الاسلامی‌، 
قاهره‌، دارالاسلام للطباعة و النشر و التوزیع و الترجمة‌، 2007م.

 شانه‌چی، محمدکاظم، تاریخچه ادوار منطق‌، بی‌جا‌، 1338.
 شهابی، میرزا محمود‌، رهبر خرد‌، تهران‌، خیام‌، 1364.

 ضیاء موحد، از ارسطو تا گودل‌، تهران‌، هرمس‌، 1382.
 فارابی‌، المنطقیات‌، قم‌: کتابخانه آیت‌الله مرعشی نجفی‌، 1409ق.

 فرامرزقراملکی‌، احد‌، دوازده رساله در پارادوکس دروغگو )مقدمه‌، تصحیح و تعلیق با همکاری 
طیّبه عارف نیا(‌، تهران‌: مؤسسۀ پژوهشی حکمت و فلسفه ایران‌، 1386.

 گمپرتس، تئودور‌، متفکران یونانی‌، تهران‌: انتشارات خوارزمی‌، 1375.
 متیس‌، بنسون‌، منطق رواقی‌، قم‌: انتشارات مؤسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی‌، 1396.

 نبوی‌، لطف‌الله‌، منطق سینوی به روایت نیکولاس رشر‌، تهران‌: شرکت انتشارات علمی‌ و فرهنگی‌، 
.1381

 _______‌، تراز اندیشه‌، انتشارات بصیرت )با همکاری مؤسسۀ انتشارات حکمت(‌، 1385.
همایی، جلال‌الدین‌، تاریخ علوم اسلامی‌، تهران‌: مؤسسۀ نشر هما‌، 1363.



تأملی در شرایط مقدمات برهان منطق
عبدالله جعفری

چکیده
برهان در علوم فلسفی قدیم روش کشف واقع و تبیین آن برای دیگران است. شناخت حقیقی تنها 
از کانال برهان امکان‌پذیر است. استدلال برهانی به لحاظ قالب ساختار خاصی را باید داشته باشد 
و از نظر محتوا مواد خاص محتوای آن را تشکیل دهد، افزون بر شرایط حاکم بر ساختار و محتوا، 
گزاره‌های تشکیل‌دهندۀ برهان نیز واجد رابطه درون‌گزارۀ خاص باشد، به این معنا که میان موضوع و 
محمول، مقدم و تالی رابطۀ خاص حاکم باشد تا بتواند افادۀ یقین نماید. این نوشتار کوشیده با نگاهی 
به آثار آیت‌الله محقق خراسانی شرایط درون‌گزاره‌ای مقدمات برهان را بررسی نماید. ذاتی بودن، 
اولی بودن، ضرورت، کلی بودن و رابطه لزومی در این نوشتار مورد بحث قرار گرفته، تفسیرهایی که 
از شرایط مذکور شده و آرایی که از سوی منطق‌دانان در این زمینه ابراز شده، در این مقال آمده اند. 

نگارنده سعی نموده با نگاه انتقادی هر یک از شرایط را مورد بررسی قرار دهد.
واژه‌های کلیدی: برهان، ذاتی، کلی، ضروری، اولی، علاقۀ لزومیه.

درآمد
ارائه نگاه کلی به ساختار جهان هستی و ویژگی‌های آن است.  هدف فلسفه شناخت حقیقت و 
شناخت حقیقی کاشفیت از واقع را دارد و غیرقابل زوال است، چنین شناختی یقینی است و در 
علوم عقلی از طریق استدلال برهانی به دست می‌آید. استدلال برهانی در صورتی مفید یقین است 
که از نظر ساختاری، محتوایی و ارتباط درون‌گزاره‌ها واجد شرایط لازم باشد. اگر استدلال به لحاظ 
ساختار در قالب قیاس باشد نه در قالب استقرا و تمثیل، واجد شرایط شکلی خواهد بود. از نظر 
محتوا اگر از گزاره‌های مفید یقین در آن به کار رفته باشد، واجد شرایط محتوایی خواهد بود. افزون بر 
شرایط ذکرشده اگر گزاره‌ها از نظر ارتباط درون‌گزاره‌ای شرایط لازم را داشته باشد که در کتب منطق 
از آن به عنوان شرایط مقدمات برهان یادشده، عنصر سوم شرایط نیز کامل خواهد بود. هر یک از 
ساختار، محتوا و ارتباط درون‌‌گزاره‌ای می‌تواند مورد بحث و بررسی قرار بگیرد؛ اما در این نوشتار 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 403

سعی شده شرایط مقدمات برهان با نگاهی به آثار آیت‌الله محقق خراسانی که این اثر به منظور یادبود 
از ایشان نگارش یافته، مورد بررسی قرار گیرد. شرایط مقدمات برهان را می‌توان به شرایط ناظر به 
معرفت و ناظر به واقع تقسیم‌بندی نمود که در کتب منطق‌دانان یک جا ذکر شده است. شرایط ناظر به 
معرفت مربوط به حصول شناخت ماست،‌ اموری مانند یقینی بودن مقدمات برهان، شناخته‌تر بودن 
مقدمات از نتیجه از این قبیل‌اند. ما در صدد بیان این نوع از شرایط نیستیم. مورد بحث این نوشتار 
شرایط ناظر به واقعیت خارجی است. این شرایط عبارتند از: ذاتی بودن محمول برای موضوع، اولی 
بودن، ضروری بودن، شمول موضوع نسبت به همه افراد و دوام به حساب زمان و رابطه لزومی میان 

موضوع و محمول. هر یک از شرایط ذکرشده در مقال گفتاری را به خود اختصاص داده است.

گفتار اول: ذاتی بودن محمول نسبت به موضوع
1. مفهوم ذاتی بودن محمول

ذاتی بودن محمول برای موضوع اولین شرط مقدمات برهان است. ذات به مفهوم نفس شئ، هویت 
و نحوه وجود شئ و چیزی که در تحقق خود وابسته به چیز دیگر نیست آمده، ذاتی منسوب به ذات 
است، به چیزی که وابسته و متعلق به ذات و نفس شئ است ذاتی گفته می‌شود. در اصطلاح منطق به 
معانی متعدد به کار رفته است،‌ گاهی ذاتی به مفهوم چیزی است که قوام ذات به آن است، تمام ماهیت 
ذات و یا جزء ماهیت ذات را تشکیل می‌دهد، در برابر عرضی چیزی است که خارج از ذات است. 
ذاتی به این معنا بر جنس و فصل اطلاق می‌گردد. مقصود از ذاتی در باب کلیات خمس این معناست.
گاهی مراد از ذاتی چیزی است که نفس ذات در انتزاع محمول و وصف کافی است و نیاز به 
ضمیمه شدن چیز دیگر ندارد، مثل انتزاع سفید از سفیدی؛ غیرذاتی چیزی است که نفس ذات در 
انتزاع محمول از آن کافی نیسیت، بلکه نیاز به ضمیمه دارد، مثل حمل سفیدی بر جسم، چون جسم 
جوهر قابل ابعاد سه‌گانه است و سفیدی از آن قابل انتزاع نیست و وقتی ابیض بر آن قابل حمل است 

که چیزی به آن ضمیمه شود.
گاهی ذاتی به مفهوم چیزی است که در حمل و عروض خود بر موضوع نیاز به واسطه ندارد، 
بلکه بدون واسطه عارض می‌شود، مانند عروض خط بر سطح که بدون واسطه عارض می‌گردد،‌ در 
برابر عرض غریب چیزی است که با واسطه بر موضوع عارض می‌گردد. البته بر نوع اول محمول من 

ضمیمه و بر نوع دوم محمول بالضمیمه نیز گفته می‌شود.1
تعریف شده است: چیزی است که  این‌گونه  از کتاب‌های منطق  برهان در بسیاری  باب  ذاتی 
موضوع، ماهیت محمول یا جزء ماهیت محمول را تشکیل می‌دهد و یا بر عکس محمول، ماهیت 

1. طباطبایی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، تحقیق غالب کعبی، ص 110 تا 111.



404 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

موضوع و یا جزء ماهیت موضوع به شمار می‌رود. فارابی می‌گوید:
»والعرض‏ الذاتی‏ هو الذی یکون موضوعه ماهیته أو جزء ماهیته، أو توجب ماهیة موضوعه أن 
یوجد له على )النحو( الذی توجب ماهیة أمر ما أن یوجد له عرض ما«؛1 عرض ذاتی چیزی است که 
موضوع آن تمام ماهیت و یا جزء ماهیت او را تشکیل می‌دهد و یا ماهیت موضوع موجب می‌شود که 

محمول برای او تحقق یابد، همان‌گونه که موجب می‌شود عرض بر او عارض شود.
مشابه این تعریف در سایر کتب منطق‌دانان قدیم مانند شفا و نجات ابن‌سینا، التحصیل ابو الحسن 

بهمنیار و شرح اشارات محقق طوسی آمده است.2
در میان معاصرین علامه طباطبایی همین تفسیر را پذیرفته و می‌گوید:

»ما یحمل علی الشئ فی نفس الامر ویحدّ بانّه المحمول الذی موضوعه او موضوع موضوعه 
مأخوذ فی حده او هو فی حد الموضوع و هذا هو المراد بالذاتی فی کتاب البرهان؛«3 ذاتی عبارت 
است از چیزی که بر چیز دیگر قابل حمل است و این‌گونه تعریف می‌شود؛ محمولی است که مقوم 
موضوع باشد و یا این‌که موضوع و یا یکی از مقومات موضوع مقوم آن باشد. مقصود از ذاتی در کتاب 

برهان به این معناست. مشابه این تعریف را مرحوم مظفر از منطق‌دانان معاصر دارد.4
بنابراین تعریف یادشده برای ذاتی، باب برهان تعریف رایج است که هم منطق‌دانان قدیم و هم 
منطق‌دانان جدید آن را پذیرفته‌اند. به نظر می‌رسد طبق این تعریف ذاتی شامل چهار امر می‌شود:
الف. محمولی که تمام ماهیت موضوع را تشکیل دهد، مثل الانسان ناطق؛ در این صورت از قبیل 

1. فارابی، ابو نصر محمد، كتاب الحروف، تحقیق محسن مهدی، ص 95.
2. ابن‌سینا، الشفاء )المنطق(، البرهان، ص 27: ويقال ذاتى للمحمول إذا أخذ في حده الموضوع أو جنسه. أى أن كل محمول 

برهانى إما مأخوذ في حد الموضوع أو الموضوع وما يقومه مأخوذ في حده.
ابن‌سینا، حسین، النجاة من الغرق فى بحر الضلالات، ص 131- 132: الحمل الذاتى، يقال على وجهين: فانه اما أن كيون 
المحمول، مأخوذا فى حد الموضوع، مثل الحيوان فى حد الانسان؛ واما أن كيون المحمول‏، مأخوذا ف‏ى حده الموضوع‏، أو 
جنسه، مثل الفطوسة التي يؤخذ فى حدها الانف، والمثلث الذي يؤخذ فى حده السطح‏ وانما كان هذا ذاتيا، لانه خاص بشي‏ء 
من موضوع للصناعة التي الشي‏ء فى جملته‏، فهو يتبع‏ الشي‏ء؛ أو موضوع صناعته من حيث هو، ولا كيون دخيلا عليه، غريبا.
بهمنیار بن مرزبان، التحصيل، ص 209:‌ المقدّمات البرهانيّة يجب ان تكون ذاتيّة، ونعنى بالذاتىّ شيئين: احدهما أن كيون 
المحمول مأخوذا فى حدّ الموضوع، مثل الحيوان فى حدّ الانسان. والثاني ان كيون الموضوع مأخوذا فى حدّ المحمول او 

جنس الموضوع او موضوع المعروض له.
طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 60: و حينئذ كيون رسمها ما يؤخذ في 

حده موضوعه، أو ما يقوم موضوعه، أو معروضه، أو معروض جنسه.
طوسی، محمد بن الحسن و حلی، حسن بن یوسف بن مطهر، الجوهر النضيد، ص 208: والذاتي هاهنا أعم من المقوم 
فإنه يشمل أيضا الأعراض الذاتية وهي التي تلحق الموضوع لماهيته كالضحك للإنسان والزوجية للعدد فكل ما يقع في حد 

الموضوع أو يقع الموضوع في حده فهو ذاتي له كما سنبينه‏.
3. طباطبایی، محمدحسين، البرهان في المنطق، ص 111.

4. مظفر، محمدرضا، المنطق، ص 327: فاعلم ان مقصودهم من الذاتی فی کتاب البرهان ما یعم المعنی الاول والثانی و 
یجمعهما فی البیان ان یقال: الذاتی هو المحمول الذی یؤخذ فی حد الموضوع او الموضوع او احد مقوماته یؤخذ فی حده.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 405

حمل فصل بر نوع خواهد بود؛
یا الحیوان ناطق. در این  ب. محمولی که جزء ماهیت موضوع باشد، مثل الانسان حیوان و 

صورت، از قبیل حمل جنس بر نوع و یا فصل بر جنس می‌گردد؛
ج. موضوعی که تمام ماهیت محمول را تشکیل دهد، مانند الاثنان زوج؛

د. موضوعی که جزء ماهیت محمول را تشکیل ‌دهد، مانند العدد زوج؛
یابی تعریف بررسی و ارز
اشکال اول: ابهام تعریف

به نظر می‌رسد این تعریف برای بیان ذاتی دو اشکال دارد، اشکال اول این‌که تعریف به قرار دادن 
اخذ موضوع در حد محمول فی حد ذاته تعریف مبهم و مجمل است؛ چرا که به اعتراف منطقیین و 
فلاسفه مشاء ارائۀ تعریف حدی به غایت دشوار است، اگر تعریف حدی دشوار است منوط دانستن 
شناخت ذاتی به شناخت حد و معیار قراردادن نوعی ارائۀ معیار مجمل و مبهم است که هیچ مشکلی 

را حل نمی‌کند.
اشکال دوم: اختصاص به ذاتی کلیات خمس

طبق این تفسیر ذاتی از دایره ذاتیات کلیات خمس خارج نیست؛ زیرا یا موضوع دخیل در ماهیت 
محمول است یا محمول دخیل در ماهیت موضوع، اگر موضوع دخیل در ماهیت محمول باشد، 
محمول جزئی از موضوع است و اگر محمول دخیل در ماهیت موضوع باشد، نیز همین‌گونه است. 
حمل ذات و اجزای ذات بر ذات از دایرۀ حمل ذاتیات کلیات باب خمس به شمار می‌رود. آن‌چه که 
در برخی از کتب فلسفی آمده که حمل فصل بر جنس از قبیل حمل عرضی است نه حمل بر ذات، 
بر فرض در جای خود درست باشد؛ ولی حمل ذات و ذاتیات در دایرۀ ذاتیات می‌چرخد و خارج از 
آن را در بر نمی‌گیرد، در حالی‌ که تردیدی نیست پاره‌ای از محمولات ذاتی جزء ذاتیات کلیات خمس 

نیست، بلکه خارج از محدودۀ ذاتیات کلیات خمس است.
2. معیار ذاتی باب برهان

تعریف ذکرشده برای ذاتی باب برهان هم به جهت تبیین و توضیح ناکافی است و هم به لحاظ تحلیلی 
تنها شامل ذاتیات کلیات خمس می‌شود. ازاین‌رو، لازم است ما به جای تعریف ذاتی باب برهان 
سراغ معیار در ذاتی باب برهان برویم. تفاوت معیار و تعریف در این است تعریف هر شئ در صدد 
است که مجموعۀ شاخصه‌های یک شئ را ذکر نماید؛ اما معیار در صدد بیان شاخص اصلی یک 
شئ و عامل تمایز یک شئ از اشیای دیگر است. با توجه به این امر، تردیدی نیست ذاتی باب برهان 
ویژگی محمول بودن و عارض بودن بر چیزی را دارد؛ اما این مقدار به عنوان شاخص کافی نیست، 



406 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مهم آن است که ما مشخص نماییم در کنار این ویژگی وجه تمایز آن با سایر اشیا در چیست. به طور 
کلی می‌توان گفت چهار معیار به عنوان شاخصۀ ذاتی باب برهان ذکر شده است.

دیدگاه اول: عروض بدون واسطه و مساوات با موضوع
علامه طباطبایی دو چیز را در ذاتی بودن دخیل می‌داند یکی عروض بدون واسطه و دیگری مساوات 
محمول با موضوع. اگر عارض بدون واسطه بر موضوع عارض شود و مساوی با موضوع هم باشد، 
عارض ذاتی خواهد بود؛‌ اما اگر یکی از دو مؤلفۀ مذکور فراهم نباشد، عارض ذاتی نخواهد بود. 

می‌گوید:
»وقد بان من ذلک ان العارض الذاتی یمتنع ان یکون اعم من موضوعه او اخص، اذ لو کان اعم 
یوجد مع غیر نوع الموضوع کانت الخصوصیة التی فی الموضوع لغوا، و انما الذاتی للموضوع حصة 
منه لا هو نفسه؛ ولوکان اخص کان موضوعه هو حصة ما من الموضوع المفروض لا هو نفسه؛ فیجب 
ان یکون مساویا مع الموضوع؛«1 از مطالب پیشین روشن شد که عارض ذاتی محال است اعم و یا 
اخص از موضوع باشد؛ زیرا اگر اعم از موضوع باشد، اخذ خصوصیت در موضوع لغو خواهد بود، 
محمول ذاتی حصه‌ای از موضوع است نه ذاتی کل موضوع. اگر عارض اخص از موضوع باشد، 
موضوع عارض حصه‌ای از موضوع است، نه تمام موضوع؛ بنابراین لازم است عرض ذاتی مساوی 

با موضوع باشد.
در تعلیقه اسفار نیز عروض بدون واسطه و مساوی بودن با موضوع را شرط ذاتی بودن دانسته 

می‌گوید: است. 
»و خامسها: أن المحمول الذاتی لا یعرض موضوعه بواسطة أصلا سواء کانت مساویة أو أعم 
أو أخص. والمراد بالواسطة ما یؤخذ فی حد المحمول وحده من غیر أخذ الموضوع ذی الواسطة 
کعروض السواد للغراب مثلا بواسطة ریاشه. و سادسها: أن المحمول الذاتی یجب أن یکون مساویا 
لموضوعه لا أعم منه، إذ المأخوذ فی حده حینئذ هو الأعم من الموضوع الأخص ولا أخص منه 
إذ المأخوذ فی حده حینئذ حصة من الموضوع لا نفسه؛«2 امر پنجم این‌که محمول ذاتی به واسطه 
شئ دیگر بر موضوع عارض نمی‌گردد، چه واسطه مساوی با موضوع باشد و یا اعم و یا اخص. 
مراد از واسطه چیزی است که در تعریف محمول و حد محمول اخذ می‌گردد، بدون آن که موضوع 
ذی‌الواسطه مانند عروض سواد نسبت به غراب اخذ گردد که به واسطه پرهای اوست. امر ششم 
این‌که محمول ذاتی لازم است مساوی با موضوع باشد، نه اعم از آن؛ زیرا در این صورت چیزی که 
در تعریف موضوع اخذ می‌گردد، امر اعم از موضوع خواهد بود. همین‌طور نباید محمول اخص از 

1. طباطبايی، محمدحسين، البرهان فی المنطق، ص 116.
2. صدر المتألهين، محمد شيرازی، الحكمة المتعالية فى الاسفار العقلية الاربعة، حاشية الطباطبائی، ج 1، ص 32.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 407

موضوع باشد؛ زیرا در این صورت چیزی که در تعریف آن اخذ خواهد گردید حصه‌ای از موضوع است 
نه نفس موضوع.

وجه دیدگاه اول
علامه طباطبایی برای اثبات نظریۀ خود این‌گونه استدلال می‌کند: هدف از اقامه برهان تحصیل یقین 
است، یقین به ثبوت محمول برای موضوع در صورتی حاصل می‌شود که با وضع موضوع محمول 
وضع شود و با رفع آن رفع گردد؛ چرا که اگر با محمول با وضع موضوع وضع نشود ما نمی‌توانیم از 
ثبوت موضوع وجود محمول را استنتاج نماییم و بر عکس نمی‌توانیم از ثبوت محمول وجود موضوع 
را کشف نماییم. همین‌طور نمی‌توانیم از رفع موضوع رفع محمول و از رفع محمول رفع موضوع را به 

دست آوریم.
این معنا که وضع و رفع محمول دایر مدار وضع و رفع موضوع باشد، در صورتی حاصل می‌گردد 
که اولا: محمول فی حد نفسه بر موضوع عارض گردد و الا اگر نیاز به ضمیمه شدن چیزی باشد و 
یا نیازی به واسطه داشته باشد، در این صورت صرف وضع موضوع برای وضع محمول و رفع موضوع 
برای رفع محمول کافی نیست، بلکه اگر یکی از قیود موضوع حذف گردد حکم رفع خواهد شد و 
حکم دایر مدار وجود موضوع نخواهد بود، بنابراین ما نمی‌توانیم از وضع و رفع موضوع یقین نماییم 
موضوع هم‌چنان باقی است. ثانیا: لازم است محمول مساوی با موضوع باشد؛ زیرا اگر محمول ذاتی 
اعم باشد،‌ در این صورت نیز با رفع موضوع، ضرورتاً حکم رفع نخواهد گردید و اگر اخص باشد چه 
بسا با وجود موضوع، محمول ثابت نگردد؛ در نتیجه از طریق وضع و رفع موضوع نمی‌توانیم وضع و 

رفع محمول را اثبات نماییم.1
بنابراین، اثبات می‌گردد عارض ذاتی لازم است فی حد نفسه بر ذات موضوع عارض گردد نه بر 
واسطه، افزون بر آن مساوی با موضوع نیز باید باشد. از این‌جا می‌توان نتیجه گرفت معیار در عارض 

ذاتی آن است که بدون واسطه بر ذات عارض گردد و مساوی با ذات هم باشد.
اختصاص نظریه به علامه طباطبایی

در بعضی از کتب فلسفی این نظریه به فخر رازی نسبت داده شده که معتقد است:‌ اگر عارض بر ذات 
اخص و یا اعم از موضوع باشد، عرض ذاتی نخواهد بود، در صورتی عرض ذاتی است که مساوی با 
موضوع باشد و بدون واسطه بر موضوع عارض گردد، صدر المتألهین در تعلیقه الهیات شفا می‌گوید:
»کل ما یلحق الشی‏ء لذاته ولا یتوقف لحوقه على شرط ولا أیضا على أن یصیر نوعا خاصا من 
أنواعه فذلک الشی‏ء من عوارضه الذاتیة و أحواله الأولیة و لا ینافی ذلک کون اللاحق العارض أمرا 

1. طباطبایی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، ص 117 تا 118؛ طباطبایی، محمدحسین، حاشیة الکفایة، 
ج 1، ص 6- 7.



408 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

أخص من ذلک الشی‏ء کما توهمه بعضی أجلة المتأخرین‏ ونسب کلام الشیخ إلى التناقض حیث إن 
ما یلحق الشی‏ء لأمر أخص فهو عرض غریب لیس عرضا ذاتیا مع أنه مثل العرض الذاتی بالمستقیم 
و المستدیر للخط و منشأ هذا التوهم عدم الفرق بین العارض الأخص وبین العارض لأمر أخص أو 
توهم أن کل ما یعرض الشی‏ء لذاته یجب أن یکون لازما لذاته و لیس کذلک فإن الفصول المقسمة 
لجنس واحد کفصول الحیوان من الناطق و غیره کل واحد منها عارض ذلک الجنس لذاته مع کونه 
أخص منه‏؛«1 هر چیزی که بر ذات فی حد نفسه عارض گردد و عروض آن متوقف بر شرطی نباشد 
و نیاز به این‌که تبدیل به نوع خاص گردد نباشد، آن شئ از عوارض ذاتی و اولی ذات شمرده می‌شود. 
عارض بر ذات ممکن است امر اخص از ذات باشد. آن‌چه را که بعضی از بزرگان متأخرین )فخر 
رازی( تصور کرده و کلام ابن‌سینا را به تناقض نسبت داده و گفته است آن‌چه بر امر اخص عارض 
می‌گردد، عرض غریب است نه ذاتی، نادرست است.‌ این تصور از این‌جا نشأت گرفته است که میان 
عارض اخص و عارض بر امر اخص نتوانسته تفاوت بگذارد یا این تصور از این‌جا نشأت گرفته 
است که هر چیزی که عارض بر ذات می‌گردد، ضروری است که لازم ذات باشد، در حالی‌ که چنین 
نیست، فصول مقسم جنس واحد مثل فصول حیوان عارض جنس می‌گردد و اخص از حیوان است.
پیش از صد المتألهین شهرزوری این سخن را به امام رازی نسبت داده و می‌گوید: ذکر فخر الدین‏ 
أنّ الأعراض الذاتیة ما یلحق الموضوع، لا لأمر أعم، و لا أخصّ؛2 فخر رازی گفته است اعراض ذاتی 

چیزی است که عارض بر موضوع می‌گردد، نه به واسطه امر مساوی و یا اخص.
منشأ این سخن آن است که فخر رازی در کتاب المنطق الملخص خود دارد: موضوع کل علم 
ما یبحث فیه عن عوارضه التی تلحقه‏ لما هو هو؛3 موضوع هر علم چیزی است که از عوارض ذاتی 
آن علم بحث می‌شود و عوارض ذاتی اموری است که بر ذات فی حد نفسه و بدون واسطه عارض 

می‌گردد.
در تنزیل الافکار می‌گوید: والمراد من الذّاتىّ هاهنا المحمول الّذى یلحق الموضوع من ذاته؛ مثل 
ما یلحق الکمّ من المساواة والمناسبة، و ما یلحق العدد من الزّوجیة و الفردیة؛ وکلّ ما یلحق الشّ‏ىء 
لماهیته او لبعض اجزائه فهو ذاتىّ له؛ و أمّا ما یلحق الشّ‏ىء لامر أخصّ، کالضّحک للحیوان، فلیس 
بذاتىّ. والّذى یلحقه لامر أعمّ فان کان الاعمّ مقوّما لحقیقة الشّ‏ىء فهو ذاتىّ؛ و الّ فلا، و ما یلحق 
الشّ‏ىء لا لأمر اعمّ، ولا لأمر اخصّ فیقال له الذّاتىّ الاوّلىّ؛4 مراد از ذاتی در باب برهان محمولی 
است که فی حد ذاته و بدون واسطه بر موضوع عارض می‌شود، مانند آن‌چه بر کم از مساوات و 

1. صدر المتألهين، محمد شیرزای، الحاشية على الهيات الشفاء، ص 11.
2. شهرزوری، شمس‌الدین محمد، رسائل الشجرة الالهية فى علوم الحقايق الربانية، ص 380.

3. رازی، فخر‌الدین محمد، منطق الملخص، ص 9.
4. به نقل از: طوسی، محمد، تعدیل المعیار فی نقد تنزیل الافکار، ص 228.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 409

بنابراین هر چیزی  تناسب عارض می‌گردد و آن‌چه بر عدد از زوجیت و فردیت عارض می‌شود، 
عارض بر ماهیت و یا بر بعضی اجزای ماهیت شود، ذاتی است؛ اما آن‌چه به واسطه امر اخص بر 
شئ عارض می‌گردد، مانند ضحک نسبت به حیوان،‌ ذاتی به شمار نمی‌رود؛ اما چیزی که به واسطه 
امر اعم بر موضوع عارض می‌گردد، اگر امر عام مقوم حقیقت شئ باشد،‌ ذاتی خواهد بود، و الا 
ذاتی نیست. چیزی که نه به واسطه امر اعم و نه به واسطه امر اخص عارض می‌گردد، اولی شمرده 

می‌شود.
اگر مستند مطلب ذکرشده کتاب تنزیل الافکار و منطق الملخص باشد، نسبت مذکور به فخر 
رازی صحیح نیست،‌ بلکه فخر رازی همان مطلبی را می‌گوید که مشهور گفته است؛ یعنی عرض 
ذاتی چیزی است که به واسطه امر اخص و یا اعم بر ذات عارض نگردد؛ اما این‌که خود عرض ذاتی 
عام باشد و یا خاص نفیا و اثباتا از آن ساکت است، چون عبارت ذکرشده در المنطق الملخص دارد: 
»تلحقه لما هو هو« این عبارت این معنا را می‌رساند که بدون واسطه بر موضوع عارض گردد؛ اما 
این‌که عارض اعم باشد و یا اخص از عبارت مذکور فهمیده نمی‌شود؛ این عبارت در کلام ابن‌سینا 

نیز آمده است، می‌‌گوید:
و یعنی‏ به ما یعرض للشی‏ء أو یقال علیه لذاته و لما هو هو، لا لأجل أمر أعم منه، ولا لأجل أمر 
أخص منه. و حین استعمل على هذا المعنى فی التعلیم الأول فقد یتضمن‏ شرط الأولیة؛1 گاهی مراد 
از ذاتی چیزی است که بر موضوع فی حد نفسه عارض گشته و بدون واسطه بر آن حمل می‌گردد، 
امر خاص و یا عام واسطه در ثبوت نیست. هرگاه ذاتی به این معنا در منطق به کار رود شرط اولی 

بودن را نیز همراه دارد.
روشن است که این معنا از ذاتی با خاص بودن و عام بودن محمول نیز سازگار است، مهم آن 
است که واسطه عام و خاص وجود نداشته باشد، در حالی‌ که طبق نظریۀ علامه طباطبایی مساوات 

محمول با موضوع ضروری است. 
در تنزیل الافکار تصریح می‌کند که اگر عرضی بر ذات و یا بعضی اجزای ذات عارض گردد 
عرض ذاتی خواهد بود، روشن است این به این معناست که چه عارض اعم باشد و یا اخص جزء 
عرض ذاتی خواهد بود، این نشانه آن است که نسبتی که به فخر رازی داده شده ناتمام است. در نتیجه 

چنین نظریه‌ای از سوی فخر رازی ابراز نشده و این نظریه از اختصاصات علامه طباطبایی است.
گسترۀ دیدگاه اول

این دیدگاه ضیق‌ترین دیدگاه به لحاظ دایره و قلمرو است. طبق آن تنها اموری عارض ذاتی شمرده 
می‌شود که اولا بدون واسطه بر موضوع عارض شوند و ثانیا مساوی با موضوع باشند؛ اما اگر چیزی 

1. ابن‌سینا، حسین، الشفاء )المنطق(، البرهان، ص 128.



410 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

با واسطه عارض شود، هر چند واسطه مساوی باشد،‌ عارض ذاتی به شمار نمی‌رود.
دیدگاه دوم: عدم واسطه در ثبوت

پیروان حکمت متعالیه معتقدند عارض ذاتی آن است که عارض بر ذات شود، چه بر تمام ذات عارض 
شود و یا بر جزء ذات عارض گردد و آن جزء اعم باشد و یا اخص ذاتی شمرده می‌شود. ذاتی را به 
آن جهت ذاتی گویند که مستند به ذات است، فرقی نمی‌کند عرض به جزء ذات مستند گردد و یا به 
تمام ذات، در هر صورت ذاتی حساب می‌شود. معیار در عروض بر ذات آن است که واسطه در ثبوت 
میان ذات و عرض وجود نداشته باشد. واسطه سه نوع است،‌ واسطه در اثبات، واسطه در ثبوت و 
واسطه در عروض. واسطه در اثبات چیزی است که واسطه در حصول علم و یقین می‌گردد و بیش 
از آن نقشی در عروض عرض بر موضوع نداشته باشد. واسطه در ثبوت آن است که شئ واسطه در 
عروض عرض بر ذاتی داشته باشد، به این معنا که عرض در گام اول بر واسطه عارض شود، سپس 
به خاطر اتحاد میان واسطه و موضوع، بر موضوع نیز عارض گردد. واسطه در عروض آن است 
که چیزی حقیقتا بر واسطه عارض گردد، ولی از باب مجاز بر ذات نیز عارض گردد،‌ مثل عروض 
حرکت بر جالس سفینه و عروض جریان بر ناودان. تفاوت دو نوع اخیر در این است که در قسم 
اول عرض حقیقتا بر واسطه و ذات هر دو عارض می‌گردد؛ ولی در قسم دوم عرض حقیقتا بر ذات 
عارض نمی‌گردد. این اصطلاح منطقی است.1 البته واسطه در عروض به معنای مذکور از زمان صدر 
المتألهین رایج شده و در کلمات سبزواری به این معنا به کار رفته است و سپس این معنا در میان 
عالمان علم اصول رایج شده است.2 اما قبل از صدر المتألهین واسطه در عروض تقریبا مرادف با 

واسطه در ثبوت به کار رفته است.
به هر روی طبق این دیدگاه عرض ذاتی آن است که میان عارض و معروض واسطه در ثبوت وجود 
نداشته باشد. صدر المتألهین در کتاب‌های مختلف خود مانند اسفار و شواهد ربوبیه تصریح به این 

مطلب نموده و صریح‌ترین آن در حاشیه بر الهیات شفاست. می‌گوید:
»کل ما یلحق الشی‏ء لذاته ولا یتوقف‏ لحوقه‏ على شرط و لا أیضا على أن یصیر نوعا خاصا من 
أنواعه فذلک الشی‏ء من عوارضه الذاتیة وأحواله الأولیة. ولا ینافی ذلک کون اللاحق العارض أمرا 

1. ر.ک: سبزواری، هادی، شرح الاسماء الحسنی، تحقیق نجفقلی حبیبی، ص 331. حاشیه رقم 1؛ تهانوی، محمدعلی، 
کشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، ج 2، ص 1751. البته در این کتاب واسطه در ثبوت را واسطه در عروض نامیده، به نظر 

می‌رسد صحیح نیست.
2. صدرالمتألهین، محمد شیرازی، الحكمة المتعالية فى الاسفار العقلية الاربعة، ج 5، ص 13؛ سبزواری، هادی، شرح 
المنظومة، تصحیحق و تعلیق حسن‌زاده آملی، ج 2، ص 346 و 387؛ ج 3، ص 504؛ مشکینی، علی، اصطلاحات 
الاصول، ص 278؛ صنقور، محمد، المعجم الاصولی، ج 2، ص 601 و سبحانی،‌ جعفر، ارشاد العقول، تقریر محمدحسین، 

عاملی، ج 1، ص 13.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 411

أخص من ذلک الشی‏ء کما توهمه بعضی أجلة المتأخرین و نسب کلام الشیخ إلى التناقض حیث إن 
ما یلحق الشی‏ء لأمر أخص فهو عرض غریب لیس عرضا ذاتیا مع أنه مثل العرض الذاتی بالمستقیم 
و المستدیر للخط ومنشأ هذا التوهم عدم الفرق بین العارض الأخص و بین العارض لأمر أخص أو 
توهم أن کل ما یعرض الشی‏ء لذاته یجب أن یکون لازما لذاته ولیس کذلک فإن الفصول المقسمة 
لجنس واحد کفصول الحیوان من الناطق و غیره کل واحد منها عارض ذلک الجنس لذاته مع کونه 
أخص منه‏؛«1 هر عرضی که عارض بر ذات شئ می‌گردد و عروض آن متوقف بر شرطی نیست و 
نیز متوقف بر این‌که آن شئ نوع خاصی بگردد، نیست؛ آن عارض از اعراض ذاتی و احوال نخستین 
آن شئ خواهد بود، فرقی نمی‌کند که عارض اخص از آن شئ باشد و یا نباشد. بنابراین، آن‌گونه که 
بعضی از بزرگان متأخرین )فخر رازی( تصور کرده و به ابن‌سینا نسبت تناقض داده و گفته است 
عارض اخص عرض غیرذاتی است نه ذاتی، سخن نادرست است؛ چون که عارض اخص بودن 
منافات با ذاتی بودن ندارد. منشأ این تصور از آن‌جا ناشی شده که بین عارض اخص و عارض بر امر 
اخص فرق نگذاشته است. یا این تصور از این‌جا نشأت گرفته است که عارض بر ذات شئ لازم آن 

شئ است، به تبع مساوی آن خواهد بود نه اخص از آن، در حالی‌ که این چنین نیست.
مشابه همین مطلب را شاگرد او فیاض لاهیجی دارد و می‌گوید: والمعتبر فى ذلک عروضه 
للمعروض من حیث ذاته من غیر ان یتوقف عروضه له على صیرورته نوعا معینا اولا لیعرضه ذلک 
العارض ثانیا کالتعجب بالنسبة الى الحیوان فانه لا یعرض الحیوان الا بعد صیرورته انسانا و ان کان 
المعروض بعروض ذلک العارض یصیر نوعا معینا کالناطق للحیوان فهو عرض ذاتى له لان عروضه 
له لا یتوقف على صیرورته نوعا معینا بل یصیر بذلک نوعا معینا؛2 معیار در عرض ذاتی آن است که 
بر ذات معروض عارض گردد و عروض آن توقف بر تحصل شئ به صورت نوع معین نداشته باشد، 
و الا اگر عروض عرض متوقف بر تحصل شئ به صورت نوع معین داشته باشد، چنین عرضی ذاتی 
نخواهد بود، مانند تعجب نسبت به حیوان که عروض آن توقف بر تحصل حیوان به صورت انسان 
دارد. البته اگر عرض به گونه‌ای است که با عروض آن معروض تبدیل به نوع معین می‌گردد، مانند 
ناطق نسبت به حیوان، چنین چیزی عرض ذاتی خواهد بود؛ زیرا عروض آن بر تحصل آن به صورت 

نوع معین ندارد، بلکه با عرض تبدیل به نوع معین می‌شود.
محقق عراقی از عالمان طراز اول اصول نیز مشابه این عقیده را دارد که اگر عارض بر ذات یا 
بر جزء ذات بدون واسطه باشد و یا واسطه علی وجود داشته باشد عرض ذاتی خواهد بود؛ اما اگر 

1. صدر المتألهین، محمد شیرازی، الحاشیة علی الهیات الشفاء، ص 11.
صدر المتألهین، محمد شیرازی، الحكمة المتعالية فى الاسفار العقلية الاربعة، ج 1، ص 33- 34؛ صدرالمتألهین، محمد 

شیرزای، شرح الهدایة الاثیریة، ص 259.
2. لاهيجى، فياض، عبدالرزاق، شوارق الإلهام في شرح تجريد الكلام، ص 5 ـ 6.



412 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

واسطه حیثیت تقییدی باشد که طبق تعبیر منطقی نیاز به تحصل نوعی دارد،‌ در این صورت عرض 
غریب خواهد بود. می‌گوید:

فعلى کل تقدیر لا مجال للقول بالتفصیل بین کون الواسطة مساویةً و بین کونها أعمّ أو أخصّ 
بل لا بد من ملاحظة کون الواسطة من الجهات التعلیلیة الموجبة لعروض الشی‏ء على شی‏ء أو من 
الجهات التقییدیة الموجبة لصحة سلب العروض على نحو الاستقلال عن الجامع بینها، فعلى الأول 
یکون العرض المنسوب إلى الشی‏ء من الاعراض الذاتیة و على الثانی یکون من الاعراض الغریبة 
لذلک الشی‏ء؛1 در هر صورت تفصیل میان این‌که واسطه مساوی و یا اعم و اخص باشد قابل پذیرش 
نیست، معیار آن است که ملاحظه نماییم واسطه از حیثیات تعلیلی است که موجب عروض چیزی 
بر چیز دیگر می‌شود و یا از حیثیات تقییدی که موجب صحت سلب عارض از معروض به صورت 
استقلالی می‌گردد، در فرض اول عارض بر شئ از اعراض ذاتی است و در فرض دوم از اعراض 

غیرذاتی شمرده می‌شود.
بر اساس این دیدگاه محقق عراقی معتقد است سه نوع عارض ذاتی و چهار نوع دیگر جزء 

از: عبارت‌اند  ایشان  دیدگاه  ذاتی طبق  می‌رود. عوارض  به شمار  غیرذاتی  اعراض 
1. عرضی که از اجزای ماهیت شئ باشد، مانند جنس و فصل.

2. عرضی خارج از ماهیت ولازم شئ بدون آن که نیاز به واسطه و حیثیت تعلیلی و یا تقییدی 
داشته باشد، بلکه نفس وجود موضوع برای ثبوت محمول کافی است، مثل حرارت نسبت به آتش.
3. عرض خارج از ماهیت که عروض و ثبوت نیاز به واسطه و حیثیت علی وجود دارد، مانند 
عروض حرارت نسبت به آب که در ثبوت حرارت نیاز به واسطه علی وجود دارد،‌ نه حیثیت تقییدی.
4. عرض نوع نسبت به جنس؛ عرض در این قسم به واسطه حیثیت تقییدی بر موضوع عارض 
می‌شود؛ اما موضوع جزء تحلیلی واسطه است و ذی‌الواسطه به صورت ضمنی معروض عرض قرار 

می‌گیرد.
5. عرض فصل نسبت به جنس؛ در این قسم عرض بر موضوع به واسطه حیثیت تقییدی عارض 

می‌گردد و واسطه جزء تحلیلی موضوع است.
6. عرض فصل نسبت به جنس؛ در این قسم عرض بر موضوع به واسطه حیثیت تقیید عارض 

می‌گردد و واسطه ذاتا مباین با ذی‌الواسطه و وجوداً با آن متحد می‌باشد.
7. عرض مباین نسبت به مباین؛ در این نوع عرض به واسطه حیثیت تقییدی بر موضوع عارض 
می‌گردد و واسطه ذاتا و وجوداً مباین با ذی‌الواسطه است، مانند عروض کندی و تندی بر جسم، در 
حقیقت بر حرکت عارض می‌گردد و به واسطۀ حرکت بر عارض می‌گردد، جسم و حرکت وجوداً و 

ماهیتاً با همدیگر متغایرند.2

1. عراقی،‌ ضیاءالدین علی، نهاية الأفكار، تقریر محمدتقی بروجردی، ج ‏1، ص 17.
2. عراقی، ضیاءالدین، نهاية الأفكار، تقریر محمدتقی بروجردی، ج 1، ص 14 تا 15 و بدائع الافكار في الأصول، تقریر میرزا 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 413

دلیل نظریۀ دوم
محقق عراقی این‌گونه استدلال کرده است، عرض ذاتی از نام آن پیداست چیزی است که ذات به 
طور مستقیم معروض عارض قرار بگیرد، در هر جایی ذات و یا جزء‌ ذات معروض عرض قرار بگیرد 
عارض ذاتی است و هر جایی ذات و جزء ذات معروض عرض قرار نگیرد، عارض ذاتی نیست؛ تنها 
یک فرض از این حالت استثنا می‌شود و آن‌جایی است که واسطه حیثیت تعلیلی باشد نه تقییدی، 
چون حیثیت تقییدی ضمیمه حساب نمی‌شود؛ لذا منافات با عروض عارض بر ذات ندارد. بر همین 
پایه محقق عراقی معتقد است سه نوع اول از اعراضی که او ذکر عرض ذاتی و چهار نوع دیگر عرض 

غیرذاتی به شمار می‌رود.1
شهید صدر بر نظریۀ محقق عراقی اشکالاتی را مطرح کرده که به طور مبسوط در کتاب بحوث 
فی علم الاصول آمده است؛‌ اما پاره‌ای از اشکالات بر پایۀ تقریر میرزا هاشم آملی از درس‌های محقق 
عراقی در کتاب بدائع الافکار صورت گرفته، این اشکالات بر تقریر محمدتقی بروجردی در کتاب 
از آن است که شهید صدر نظریۀ فیلسوفان  ناشی  از اشکالات  نهایة‌ الافکار وارد نیست. برخی 
حکمت متعالیه را با فیلسوفان حکمت مشاء در باب عرض ذاتی، واحد دانسته است، در حالی‌ که 
دو دیدگاهی است که با همدیگر قدری تفاوت دارند، این دسته از اشکالات نیز وارد نیست.2 جای 

تفصیل آن در این مقال نیست.

گسترۀ عرض ذاتی
اعراض از نگاه منطق‌دانان پنج دسته است: عارض بر ذات،‌ عارض بر جزء ذات و عارض بر امر 
خارج از ذات. در فرض دوم امر خارج واسطه میان ذات و عارض یا مساوی با ذات است و یا اعم 
از آن و یا اخص از آن. برخی از منطق‌دانان قسم ششمی را نیز اضافه نموده‌اند و آن در جایی است 
که واسطه مباین با ذات باشد، ولی همان‌گونه که صاحب شارح تذکر داده است، این قسم را نمی‌توان 
جزء اعراض شمرد؛ زیرا امر مباین موضوع عارض بر موضوع نمی‌شود.3 طبق این دیدگاه تنها دو 

قسم اول جزء اعراض ذاتی به شمار می‌رود.
دیدگاه سوم: عدم واسطه در ثبوت جز واسطه مساوی

مشهور منطق‌دانان و فیلسوفان حکمت مشاء معتقدند معیار در عارض ذاتی آن است که واسطه 

هاشم آملی، ص 10 تا 11.
1. عراقی، ضیاءالدین، نهاية الأفكار، تقریر محمدتقی بروجردی، ج 1، ص 16.

2. صدر، محمدباقر، بحوث في علم الأصول، تقریر سید محمود هاشمی شاهرودی، ج ‏1، ص 81.
3. رازی، قطب‌الدين محمد، شرح مطالع الانوار فى المنطق، ص 18.



414 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

در ثبوت نداشته باشد، جز‌ واسطه مساوی که منافات با ذاتی بودن ندارد.1 محقق طوسی در شرح 
می‌گوید: اشارات 

وهی على ما رسمه کل ما یلحق الموضوع من جوهر الموضوع و ماهیته فجوهر الشی‏ء حقیقته، 
سواء کان بسیطا أو مرکبا، والماهیة ربما یخص بالمرکبات و کل ما یلحق الموضوع فهو إما أن یلحقه 
لأنه هو، و إما أن یلحقه لأمر آخر، و ذلک الأمر إما أن یساویه، أو یکون أعم منه، أو أخص منه، والأول 
وحده هو العرض‏ الذاتی‏ الأولی، وهو مع القسم الثانی أعنی الذی یلحقه بسبب أمر یساویه کالفصل أو 
العرض‏ الذاتی‏ الأولى إنما یلحقان الموضوع من جوهر الموضوع و مهیته، إلا أن الأول یلحقه من غیر 
واسطة، والثانی یلحقه بواسطة، فالمجموع هو العرض‏ الذاتی؛2 عرض ذاتی چیزی است که به حسب 
ذات و جوهر موضوع بر آن عارض می‌گردد، چه ذات بسیط باشد و یا مرکب، هر چند ماهیت مرکب 
است. چیزی که بر موضوع عارض می‌گردد یا بر ذات عارض می‌گردد و یا به واسطۀ امر دیگر عارض 
می‌شود و آن امر دیگر یا مساوی با ذات است و یا اعم و یا اخص. قسم اول و قسم دوم که به سبب امر 
مساوی عارض می‌گردد مانند فصل عرض ذاتی است، چون این دو عارض بر ذات به حسب جوهر 
و ماهیت آن می‌گردد، جزء آن که نوع اول بدون واسطه عارض می‌گردد و نوع دوم با واسطه عارض 

می‌شود؛ ولی هر دو عرض ذاتی‌اند.
قطب‌الدین رازی نیز مشابه همین بیان را دارد و می‌گوید: أنّ العوارض ست: لأنّ ما یعرض للشی‏ء 
إمّا أن یکون عروضه لذاته أو لجزئه أو لأمر خارج عنه، والأمر الخارج عن المعروض إمّا مساو له أو 
أعمّ منه أو أخصّ منه أو مباین له؛ فالثلاثة الأول ـ وهی العارض لذات المعروض و العارض لجزئه و 
العارض للمساوی ـ تسمّى »أعراضا ذاتیة« لاستنادها إلى ذات المعروض؛3 عارض بر یک شئ شش 
نوع است، ‌چیزی که عارض بر چیز دیگر می‌شود یا بر ذات آن شئ عارض می‌گردد و یا بر جزء ذات 
و بر امر خارج از ذات. امر خارج از ذات یا مساوی با ذات است و یا اعم و یا اخص و یا مباین با آن. 
سه نوع اول، یعنی چیزی که بر ذات و یا بر جزء ذات و یا بر امر مساوی عارض می‌گردد اعراض 
ذاتی نامیده می‌شود؛ چون این سه نوع مستند به ذات موضوع‌اند؛ اما سه قسم دیگر اعراض غریب 

به شمار می‌روند.
1. شهرزوری، شمس‌الدین محمد، رسائل الشجرة الالهية فى علوم الحقايق الربانية، ص 379 و نعني بـ »الأعراض الذاتية« 
ما يلحق الماهية إمّا لذاتها، كالتعجب للإنسان، أو لأمر يساوي ذاتها؛ حلی، حسن بن یوسف، القواعد الجلية في شرح الرسالة 
الشمسية، ص 189 تا 190 و نعني بالأعراض الذاتية: الأعراض التي تلحق الموضع لذاته، كالتعجب اللاحق للانسان لذاته لا 
باعتبار آخر. أو التي تلحقه لجزئه، كالمشي اللاحق للانسان بواسطة كونه حيوانا أو التي تلحقه باعتبار عرض آخر يساوي ذاته، 
كالضحك اللاحق‏ للانسان بواسطة التعجب؛ شهابی، محمود، رهبر خرد، ص 37 تا 38: ذاتی در کتاب برهان عبارت است از 

عارض ذاتی که به واسطه امر اعم یا اخص خارج از شئ بر آن عارض نشده باشد.
2. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 59.

3. رازی، قطب‌الدین محمد، تحرير القواعد المنطقية فى شرح الرسالة الشمسية، ص 70.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 415

گسترۀ عرض ذاتی
طبق این نظریه عرض ذاتی شامل سه نوع از انواع پنجگانۀ اعراض منطق‌دانان می‌شود، و آن عبارت 
است از عرض عارض بر ذات،‌ عارض بر جزء ذات و عارض بر ذات به واسطه امر خارج مساوی؛ 
اما شامل سه نوع دیگر نمی‌شود که عبارتند از عارض بر ذات به واسطۀ امر عام و یا خاص و یا مباین.

وجه نظریۀ سوم
این نظریه این‌گونه استدلال کرده است: معیار در عارض ذاتی طبق نظر  اثبات  شهید صدر برای 
فلاسفه علت بودن موضوع نسبت به محمول است چه با واسطۀ علت باشد و یا بدون واسطه. برای 
تبیین این دیدگاه این‌گونه توضیح داده است: اگر عرض ذاتی بدون واسطه بر موضوع عارض می‌گردد، 
روشن است عرض ذاتی است؛ چون وقتی بدون واسطه بر موضوع عارض می‌گردد، نشانۀ آن است 

که موضوع به تنهایی منشأ آن بوده و نفس موضوع برای ثبوت محمول کافی بوده است.
اگر عرض به واسطۀ امر مساوی بر موضوع عارض ‌گردد، واسطه از سه حال خارج نیست یا اعم 
از موضوع است و یا اخص و یا مساوی و یا بدون واسطه. اگر واسطه به واسطه امر اخص عارض 
شود، خلف فرض است، چون چیزی که به واسطۀ امر اخص عارض می‌گردد، اخص خواهد بود، 
در حالی‌ که فرض این است که مساوی باشد. اگر واسطه به واسطه امر اعم عارض گردد، نیز خلف 
فرض است، چون چیزی که به واسطه امر اعم عارض می‌‌گردد اعم خواهد بود، در حالی‌ که فرض 
آن است که واسطۀ مساوی است. در نتیجه دو حالت بیشتر وجود ندارد: یا واسطه میان موضوع و 

محمول بدون واسطه بر موضوع عارض می‌گردد و یا به واسطۀ امر مساوی.
اگر واسطه بدون واسطه دیگر بر موضوع عارض می‌شود، معنایش این است که موضوع فی نفسه 
منشأ واسطه است؛ واسطه نیز منشأ وجود محمول است. بنابراین، موضوع با واسطه منشأ و علت 
محمول است. اگر واسطه به واسطۀ امر مساوی دیگر بر موضوع عارض شده، نقل کلام به واسطه 
دوم می‌شود و همان برهان سابق جاری می‌شود، به منظور پرهیز از تسلسل باید منتهی به واسطه 
مساوی شود که بدون واسطه بر موضوع عارض می‌گردد. در این فرض نیز محمول با وسایط متعدد 

معلول موضوع خواهد بود و منشأ آن موضوع است.
در برابر عرض ذاتی که به واسطۀ امر اخص عارض بر موضوع می‌شود عرض ذاتی نیست؛ چون اگر 
عرضی به واسطۀ امر اخص بر موضوع عارض شود، مثل عروض ضحک بر حیوان که به واسطۀ انسان 
عارض می‌گردد، موضوع فی حد ذاته منشأ و سبب محمول نخواهد بود، بلکه ذات موضوع به علاوۀ 
امر دیگر سبب و منشأ برای تحقق محمول شده است، روشن است وقتی موضوع فی حد نفسه منشأ و 
سبب محمول نباشد، سببیت بالذات نخواهد داشت، در نتیجه ذاتی و عرض ذاتی موضوع نخواهد بود.



416 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

همین‌طور اگر عرضی به واسطۀ امر اعم بر موضوع عارض گردد، چه اعم ذاتی باشد؛ مانند جنس 
نسبت به نوع و یا غیرذاتی، چنین عرضی ذاتی نخواهد بود؛ زیرا اگر عرضی به واسطۀ امر اعم بر 
موضوع عارض گردد، مثل عروض حرکت بر انسان که به واسطۀ جسم بودن انسان است، در حقیقت 
آن امر اعم سبب و منشأ عروض عرض است و امر خاص هیچ‌گونه نقشی در عروض عرض ندارد. 
ضمیمه کردن امر خاص در کنار امر عام بسان ضمیمه نمودن حجر در جنب انسان است و هیچ‌گونه 
نقشی در عروض عرض ندارد، ازاین‌رو موضوع خاص فی حد نفسه منشأ عرض ذاتی نیست و چنین 
عرضی ذاتی نخواهد بود. در نتیجه هرگاه چیزی بر موضوع بدون واسطه و یا به واسطه امر مساوی 

داخلی و یا خارجی عارض گردد، ذاتی خواهد بود.1
قابل ذکر است که مراد از اعم و اخص و مساوی گاهی مراد از آن مساوات و عموم و خصوص 
به لحاظ انطباق و صدق است، طبق این تفسیر اگر مورد انطباق دو چیز با همدیگر مساوی بودند، 
مساوی‌اند و اگر مورد انطباق با همدیگر متفاوت بودند، اعم و اخص‌اند. گاهی مراد مساوات و عموم 
و خصوص به لحاظ مورد است، مقصود از مساوات آن است که دو شئ به لحاظ مورد کاملا متکافئ 
و برابر باشد؛ به گونه‌ای که هرگاه این یکی وجود داشته باشد دیگری نیز باشد. مراد از تساوی و اعم 

و اخص در این‌جا معنای دوم مراد است.
دیدگاه چهارم: عروض حقیقی

حکیم سبزواری و آخوند خراسانی معیار در ذاتی بودن را عروض و اتصاف حقیقی می‌دانند. به این 
معنا که عارض شدن عرض بر موضوع و به تبع اتصاف موضوع به وصف و حمل آن بر موضوع دو 
حالت دارد: گاهی عارض شدن عرض بر موضوع حقیقی می‌باشد و به تبع موضوع حقیقتا متصف 
به آن وصف می‌گردد، مثل اتصاف زید به قیام و قیام بر آن حمل می‌گردد، گاهی عرض حقیقتاً بر 
موضوع عارض نمی‌گردد، بلکه بر امر مقارن و ملازم آن عارض می‌شود و به تبع موضوع حقیقتا 
متصف به آن وصف نمی‌شود، بلکه ملازم آن متصف به وصف می‌گردد، ولی از باب مجاز وصف به 
شئ نسبت داده می‌شود، مثل نسبت حرکت به شخص نشسته در کشتی و نسبت جریان به ناودان، 
در حالی‌ که آن‌چه جاری می‌شود آب است و آن‌چه حرکت می‌کند کشتی است. آخوند خراسانی 
معتقد است اگر عرضی حقیقتا بر شئ عارض گردد و شئ حقیقتا متصف به آن گردد، آن عارض ذاتی 
خواهد بود؛ اما اگر چیزی بر شئ عارض نگردد و صرفا آن شئ از باب مجاز به آن متصف گردد، در 

این صورت عارض غیرذاتی است. حکیم سبزواری در تعلیقه اسفار می‌گوید:‌
والحق فی معنى العرض الذاتی أن یقال: هو ما یکون عارضا للشی‏ء و وصفا له بالحقیقة بلا شائبة 
مجاز و کذب، أن یکون من قبیل ما یقال له عند أهل العربیة الوصف بحال الشی‏ء لا الوصف بحال 

1. صدر، محمدباقر، بحوث في علم الأصول، تقریر سید محمود هاشمی شاهرودی، ج 1، ص 82 تا 85.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 417

متعلق الشی‏ء و بعبارة أخرى العرض الذاتی ما لا یکون له واسطة فی العروض؛1 حق در تفسیر عرض 
ذاتی آن است که عرض ذاتی عبارت است از چیزی که حقیقتا بر چیزی عارض می‌گردد و آن شئ به 
طور حقیقی متصف به آن می‌گردد و به تعبیر عالمان ادب از قبیل وصف به حال شئ است نه از قبیل 
وصف به حال متعلق شئ، به بیان دیگر عرض ذاتی به عرضی اطلاق می‌گردد که بین عرض و موضوع 

واسطه در عروض نباشد.
آخوند خراسانی می‌گوید:

العروض‏؛2  الذاتیة أی بلا واسطة فی  فیه عن عوارضه  الذی یبحث  أن موضوع کل علم و هو 
موضوع هر علم چیزی است که از عوارض ذاتی آن بحث می‌شود، مراد از عوارض ذاتی آن است که 

میان موضوع و محمول واسطه‌ای در عروض نباشد.
شاید مقدم بر حکیم سبزواری بتوان این نظر را از کلام حکیم نوری از شارحان برجستۀ حکمت 
متعالیه استفاده کرد. او در حاشیۀ اسفار می‌گوید: والملاک فی العرض الأولی هو نفی الواسطة فی 
العروض؛3 ملاک در عرض ذاتی اولی آن است که واسطه در عروض میان موضوع و محمول نباشد.
نه  باشد،  بالذات  موضوع  بر  محمول  حمل  که  است  آن  عروض  در  واسطه  نبودن  از  مقصود 
بالعرض، چون طبق اصطلاح منطقی حمل با واسطه در عروض اختصاص به جایی دارد که محمول 
بر موضوع مجازاً حمل گردد؛4 اما اگر حمل حقیقی باشد، هر چند میان موضوع و محمول واسطه 

وجود داشته باشد، در این صورت حمل حقیقی و بالذات است و مجاز نیست.
محقق اصفهانی معتقد است مراد آخوند خراسانی از واسطه در عروض، واسطه در عروض 
اصطلاحی نیست، بلکه مراد عدم وجود واسطه در ثبوت است، مگر در جایی که واسطه مساوی 
باشد. بنابراین، با نظر مشهور فیلسوفان مشاء هماهنگ است. می‌گوید: وتفسیر العرض الذاتی بما 
فسّره ـ مدّ ظله ـ هو المعروف المنقول عن أهالی فن المعقول، فإنه المناسب لمحمولات قضایا العلم، 
دون العرض الذاتی المنتزع عن مقام الذات، فإن التخصیص به بلا موجب ـ کما هو واضح ـ مع أنهم 

1. صدر المتألهین، محمد شیرازی، الحكمة المتعالية فى الاسفار العقلية الاربعة، تعلیقه سبزواری،‌ ج 1، ص 32.
مشابه همین سخن را در تعلیقات خود بر شواهد الربوبیة دارد، می‌گوید: و الأولى في تفسير العرض الذاتي أن يقال هو العارض 
الذي لا كيون له واسطة في العروض و إن كان له واسطة في الثبوت و بعبارة أخرى ما يقال له عند أهل العربية الوصف بحال 
الشي‏ء لا الوصف بحال متعلق الشي‏ء فكيون حاله و وصفه بالحقيقة بلا شائبة مجاز و لا يعتبر المساواة و لا يمانعه الأخصية. 

)سبزواری، هادی، التعليقات على الشواهد الربوبية، ص 408(.
2. خراسانی، محمدکاظم، کفایة‌ الاصول، ص 7.

3. صدر المتألهین، محمد شیرازی، الحكمة المتعالية فى الاسفار العقلية الاربعة، حاشیۀ شماره 1، ملا علی نوری، ج 1، ص 34.
4. سبزواری، هادی، شرح المنظومة، تصحیح و تعلیق حسن حسن زاده آملی، ج‏3، ص 505: الواسطة في‏ العروض‏ أن تكون 
منشأ لاتصاف‏ ذي الواسطة بشي‏ء و لكن بالعرض كوساطة حركة السفينة لحركة جالسها. خراسانی، محمدعیسی قاسمی، 
الیتیمة شرح و ایضاح لحاشیة التهذیب، ص 104: ومعنی الواسطة فی العروض هو ان یکون اسناد العرض و حمله علی 

الواسطة علی سبیل الحقیقة وعلی ذی الواسطة علی سبیل المجاز والمسامحة.



418 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

صرحوا أیضا: بأن العارض للشی‏ء بواسطة أمر أخصّ أو أعمّ- داخلیا کان، أو خارجیا ـ عرض غریب، 
و الأخص و الأعم واسطة فی العروض؛1 تفسیر عرض ذاتی ذکر‌شده در کلام محقق خراسانی همان 
تفسیری است که فیلسوفان برای عرض ذاتی نموده‌اند، این تفسیر مناسب با محمول قضایای علم 
است، نه عرض ذاتی به معنای چیزی که از مقام ذات انتزاع می‌شود، اختصاص دادن عرض ذاتی 
به آن وجهی ندارد،‌ این امر آشکار است، به علاوه این‌که آنان تصریح کرده‌اند که عارض بر چیزی 
به واسطۀ امر خاص یا عام داخلی باشد و یا خارجی عرض غریب است، اعم و اخص واسطه در 

عروض حساب می‌شود.
به نظر می‌رسد مراد محقق خراسانی از واسطه در عروض معنای اصطلاحی منطقی آن است؛ 
چرا که محقق خراسانی شاگرد حکیم سبزواری است و از آرای او تأثیر پذیرفته و شاید فرصت این‌که 
در این مسأله بازنگری مجدد نماید نداشته و هم این‌که شاگرد دیگر محقق خراسانی ابو الحسن 

مشکینی کلام استاد خود را مطابق با رأی حکیم سبزواری تفسیر نموده است. می‌گوید:‌
أشار المصنف ـ قدّس سرّه ـ بقوله: )أی بلا واسطة فی العروض( إل‏ىخطأهم فی ذلک، و أنّ 
التوسّط  یکون  أو  له واسطة أصلا،  یکن  لم  العروض، سواء  فی  الوساطة  الذاتیة عدم  فی  الملاک 
فی الثبوت؛2 مؤلف با این سخن خود که فرمود: »بلاواسطة فی العروض« به اشتباه منطق‌دانان و 
فیلسوفان اشاره می‌کند و این‌که از نگاه ایشان ملاک در ذاتی بودن آن است که واسطه در عروض 

نباشد، چه اصلا واسطه نباشد و یا واسطه در ثبوت باشد.
آیت‌الله شیخ محمدعیسی قاسمی معروف به محقق خراسانی که این نوشتار به منظور تجلیل از 
او نگارش یافته در این مسأله به تبع حکیم سبزواری و محقق خراسانی در برابر سعدالدین تفتازانی و 

شارح معتقد است عرض ذاتی چیزی است که واسطه در عروض در آن نباشد. می‌گوید: 
 )و العرض الذاتی ما یعرض الشی‏ء إما أولا و بالذات( ای بلا واسطة فی العروض دون الإثبات 
الثبوت لا یضر بکونه ذاتیا؛3‏ )ماتن  او  الی واسطة فی الاثبات  الذاتی  العرض  الثبوت، فاحتیاج  و 
می‌گوید(: عرض ذاتی چیزی است که بر ذات اولا و بالذات، )محقق خراسانی به عنوان تعلیقه بر آن 
می‌گوید(: مقصود از ذاتی بودن عرض ذاتی آن است که میان موضوع و محمول واسطه در عروض 

نباشد؛ اما وجود واسطه در اثبات و ثبوت با ذاتی بودن منافات ندارد.
آیت‌الله خراسانی در عبارت فوق به صورت آشکار مراد خود از عرض ذاتی را بیان می‌کند، ولی 
شایسته بود عبارت مؤلف و شارح را این‌گونه تفسیر نمی‌کرد، بلکه به عنوان تعلیق و رد بر آن ذکر 

می‌نمود تا دقیقاً دیدگاه ایشان در برابر دیدگاه دیگران روشن باشد.

1. اصفهانی، محمدحسین، نهایة الدراية فی شرح الکفاية، ج 1، ص 19.
2. مشکینی، ابوالحسن، حاشیة کفایة‌ الاصول، ص 46 تا 47.

3. خراسانی، محمدعیسی قاسمی، الیتیمة شرح و ایضاح لحاشیة التهذیب، ج 1، ص 103.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 419

دلیل نظریۀ چهارم
برای اثبات این نظریه آیت‌الله خراسانی این‌گونه استدلال کرده است: عرض ذاتی از دو حال خارج 
نیست یا مراد از عارض ذاتی، عارضی است که اولا و بالذات بر موضوع عارض می‌‌گردد و هیچ 
واسطه‌ای میان موضوع و محمول وجود ندارد، نه واسطه در اثبات وجود دارد، نه در ثبوت و نه در 
عروض؛ یا مراد از عارض ذاتی آن است که واسطه در عروض ندارد. احتمال اول باطل است، چرا 
که اگر مراد از عرض ذاتی به این معنا باشد که هیچ واسطه‌ای در کار نباشد، در این صورت در مسائل 
برهانی ما نیاز به استدلال و برهان نخواهیم داشت، بلکه بدون دلیل ثابت خواهد شد، در حالی‌ که ما 
نیاز به استدلال و برهان داریم. بنابراین، احتمال دوم ثابت می‌گردد و مراد از عرض ذاتی آن است که 

تنها واسطه در عروض میان موضوع و محمول نباشد.1
گسترۀ ذاتی طبق دیدگاه چهارم

این دیدگاه قلمرو ذاتی بسیار گسترده است، همه اقسام شش‌گانه اعراض منطقی را شامل  طبق 
نمی‌ماند. آن خارج  از قلمرو  می‌گردد و چیزی 
3. وجه شرط نمودن ذاتی بودن محمول

پس از مشخص شدن مفهوم ذاتی و معیار آن در باب برهان نوبت به بحث دیگری می‌رسد این‌که وجه 
شرط نمودن ذاتی بودن مقدمات برهان و به تعبیر دقیق‌تر علت شرط نمودن ذاتی بودن محمول برای 

موضوع چیست؟ دو وجه برای لزوم ذاتی بودن محمول ذکر شده است.
وجه اول: تحصیل یقین

این‌گونه  و  می‌داند  یقین  تحصیل  برای موضوع  را  بودن محمول  ذاتی  لزوم  طباطبایی علت  علامه 
استدلال می‌کند: هدف از برهان تحصیل یقین است،‌ یقین در صورتی حاصل می‌شود که محمول 
نسبت به موضوع ذاتی آن باشد، و الا اگر محمول ذاتی نباشد، محمول با وضع موضوع وضع و با رفع 
آن رفع نمی‌شود؛‌ چون لازمۀ ذاتی بودن همین است. اگر وضع و رفع محمول دایر مدار وضع و رفع 
موضوع نباشد، چه بسا ممکن است موضوع باشد و محمول نباشد و چه بسا ممکن است موضوع 
رفع شود، ولی محمول هم‌چنان باقی باشد. ازاین‌رو، در فرض وضع موضوع یقین به وضع محمول و 

در فرض رفع موضوع یقین به رفع محمول حاصل نمی‌شود. می‌گوید:
و ان یکون ذاتیة المحمول الموضوع ای بحیث یوضع المحمول مع الموضوع ویرفع برفعه، مع قطع 
النظر عمّا عداه اذ لو رفع مع وضع الموضوع او وضع مع رفعه لم یحصل یقین وهذا خلفُ؛2 از شرایط 

1. همان، ص 103 تا 104.
2. صدر المتالهین، محمد شیرازی، الحکمة المتعالیة فی الاسفار الاربعة العقلیة، حاشيۀ طباطبایی، ج 1، ص 20.



420 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مقدمات برهان آن است که محمول ذاتی موضوع باشد، به ‌گونه‌ای که با وضع موضوع محمول وضع 
شود و با رفع موضوع محمول رفع گردد؛ چرا که اگر با وجود موضوع محمول رفع شود و یا با رفع 

موضوع محمول باقی بماند،‌ یقین حاصل نمی‌گردد.
بر این اساس، اگر محمول اعم از موضوع باشد، مانند الانسان ماش، با رفع موضوع محمول رفع 
نخواهد شد، اگر محمول اخص از موضوع باشد با وضع موضوع ضرورتا محمول وضع نمی‌شود، در 

نتیجه در این دو فرض با وضع و رفع موضوع یقین به رفع و وضع محمول حاصل نمی‌گردد.1
بر پایۀ این استدلال می‌توان گفت تنها اعراض ذاتی اموری است که بدون واسطه بر موضوع 
عارض گردد و مساوی با موضوع باشد و اعم و یا اخص از موضوع هم نباشد و الا از مقدمات برهان 

یقین حاصل نمی‌گردد.
وجه دوم: کاشفیت از واقع

وجه دوم برای شرط نمودن ذاتی بودن محمول آن است که در صورتی برهان کاشفیت دارد که رابطۀ 
علّی و معلولی میان موضوع و محمول وجود داشته باشد و الا اگر رابطه علّی و معلولی نباشد، کاشف 
از واقع نخواهد بود، چون کشف از واقع در فرضی صورت می‌گیرد که ملازمه میان دو شئ باشد و الا 
وجود یکی کاشف از وجود دیگری نیست، ملازمه در فرضی میان دو شئ وجود دارد که یا نسبت میان دو 
شئ نسبت علت و معلول باشد و یا هر دو معلول علت سوم باشد. اگر نسبت میان دو شئ نسبت علت 
و معلول باشد، می‌توانیم از طریق علت به معلول برسیم و از وجود معلول وجود علت را کشف نماییم. 
همین‌طور اگر هر دو معلول علت سوم باشد، از وجود یکی وجود دیگری نیز کشف خواهد شد. بنابراین، 
شرط صدق و حکایت‌گری از واقع گزاره‌ها وابسته به این است که میان دو شئ رابطۀ علت و معلولیت 
باشد و به تعبیر دقیق‌تر ملازمه میان آن دو وجود داشته باشد،‌ همان‌گونه‌ که گفته شد، ذاتی بودن به معنای 
وجود ملازمه میان موضوع و محمول است، اگر ذاتی بودن به مفهوم ملازمه میان موضوع و محمول را در 
مقدمات برهان شرط نمودیم به منظور تحصیل شرط صدق گزاره‌های برهانی است. شاید بتوان گفت 

کلام ابن‌سینا به این برهان اشاره دارد. می‌گوید:
یجب ان تکون ذاتیة المحمولات للموضوعات، الذاتیة التی تشترط فی البرهان غیر غریبتها فان 
الغریبة لا تکون عللًا و لو کانت المحمولات البرهانیة یجوز ان تکون غریبة لم تکن مبادی البرهان عللًا 
فلا تکون مبادی البرهان عللًا؛2 لازم است محمول موضوعات ذاتی موضوعات باشد، چون اگر محمول 
عرض غریب باشد، موضوع علت آن نخواهد بود، اگر بنا شود محمول‌ مقدمات برهان عرض غریب 

باشد، مقدمات برهان تشکیل‌یافته‌ای از علت‌ها نخواهد بود و در نتیجه نمی‌تواند علت نتیجه باشد.

1. طباطبایی، محمدحسین، حاشیة الکفایة، ج 1، ص 7.
2. ابن سينا، حسين، الشفاء –المنطق )البرهان(، ص 125.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 421

بررسی دیدگاه‌ها
پیوستگی بحث ایجاب می‌نمود که بررسی و نقد دیدگاه‌ها در مورد عرض ذاتی به دنبال طرح دیدگاه‌ها 
مطرح شود؛ اما از آن جهت که بررسی دیدگاه‌ها منوط به دانستن علت شرط ذاتی بودن محمول 
نسبت به موضوع در مقدمات برهان بود،‌ این بحث را تأخیر انداختیم. همان‌گونه که از مباحث پیشین 
دانسته شد، راز شرط ذاتی بودن محمول نسبت به موضوع در مقدمات برهان دو چیز است: یکی 
تحصیل مطابقت گزاره‌ها با واقع و کاشفیت و حکایت‌گری از واقع و دیگری تحصیل یقین از راه 
مقدمات، این دو هدف در صورتی تحصیل می‌گردد که محمول ذاتی موضوع باشد. حال پرسش این 

است که این دو هدف با کدام معنای ذاتی قابل تحصیل است؟
روشن است ما سه نوع برهان داریم، گاهی برهان کشف معلول از راه علت است که به آن برهان 
لمّ گفته می‌شود و گاهی کشف علت از طریق معلول است که برهان انّ نامیده می‌شود و گاهی از دو 

شئ متلازم که دارای منشأ واحد است به دیگری پی‌برده می‌شود.
اگر ذاتی به معنای اول باشد؛ یعنی محمول مساوی با موضوع و بدون واسطه بر موضوع عارض 
گردد، روشن است دو هدف فوق تأمین می‌گردد، در هر یک از انواع سه‌گانه برهان کاربرد دارد،‌ هم 
مطابقت و کاشفیت واقع تأمین می‌گردد؛ زیرا فرض این است که محمول مساوی با موضوع است، 
ازاین‌رو علم به هر یک کاشفیت از دیگری دارد، چه علم به موضوع حاصل گردد، علم به محمول 
حاصل می‌گردد که در این فرض برهان لمّ خواهد شد و چه علم به محمول حاصل گردد، کاشف از 
موضوع خواهد بود که در این فرض برهان انّ‌ خواهد شد، ممکن است موضوع و محمول در واقع 
رابطۀ سببیت و مسببیت نداشته باشد و سبب ثالث داشته باشد. در این فرض، به دلیل تلازم هر دو 
علم به هر کدام موجب علم به دیگری می‌گردد و برهان تلازم تحقق می‌یابد. نیز اگر ذاتی به معنای اول 
باشد، موجب حصول یقین در هر یک از اقسام سه‌گانه برهان خواهد شد، چون مساوات محمول با 

موضوع و عدم وجود واسطه موجب می‌شود چنین یقینی حاصل گرد.
اگر ذاتی به معنای دوم باشد؛ یعنی این‌که میان موضوع و محمول واسطه در ثبوت نباشد، اعم از 
این‌که عارض مساوی با موضوع باشد و یا اعم و یا اخص از موضوع، مهم آن است که بدون واسطه 
بر موضوع عارض شده باشد. در این فرض باید توجه داشت که برهان موجب تأمین دو هدف فوق 
نمی‌گردد؛ زیرا در فرض اخص بودن عارض از وجود موضوع نمی‌توان وجود محمول را کشف کرد. 
بنابراین، هدف کاشفیت و مطابقت با واقع محقق نمی‌گردد و همین‌طور با وجود موضوع یقین به 
وجود محمول پیدا نمی‌شود. در فرض اعم بودن عارض از وجود عرض نمی‌توان وجود موضوع را 
کشف کرد، چون تحقق عام نشانۀ تحقق خاص نیست، تنها در فرض مساوات کاشفیت و مطابقت 

با واقع وجود دارد.



422 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ممکن است گفته شود در کلام بزرگان حکمت مانند صدر المتألهین سخن از عارض اعم نیست، 
تنها آنان وجود عارض اخص را منافی با ذاتی بودن نمی‌دانند و عارض اعم تنها در کلام محقق عراقی 
مطرح شده است. پاسخ آن است که تنها نقض به عرض اخص برای عدم صحت این نظریه کافی 

است.
بر این اساس، با روشن شدن اشکال نظریۀ دوم، نظریۀ سوم و چهارم نیز قابل قبول نیست؛ چرا 
که این دو نظریه با مقداری توسعه همان نظریۀ دوم است، در نتیجه اشکال نظریۀ دوم بر دو نظریۀ 
دیگر نیز وارد خواهد بود. تنها پرسشی که باقی می‌ماند این است که آیا اگر واسطه مساوی با موضوع 
باشد، خللی در دو هدف مذکور وارد خواهد کرد یا خیر؟ پاسخ آن است که واسطه مساوی منافات 
با دو هدف مذکور ندارد، ولی ما نیاز به توسعۀ ذاتی به این معنا که عارض با واسطه مساوی را شامل 
گردد نداریم، چرا که چینش برهان این‌گونه است که در مقدمۀ اول موضوع با عارض ذاتی مساوی 
بدون واسطه ذکر گردد، در مقدمۀ دوم عارض ذاتی موضوع قرار گرفته و محمول دیگر حمل بر آن 
گردد، اگر ما مقدمۀ دوم را برداریم و محمول عارض را به صورت مستقیم بر ذات حمل نماییم، عارض 
با واسطه مساوی خواهد بود، ما نیازی به این کار نداریم، ترتیب طبیعی چینش برهان ایجاب می‌کند 
که در مقدمۀ اول عارض ذاتی بر موضوع حمل گردد و در مقدمۀ دوم عارض ذاتی محمول بر محمول 
حمل گردد. همین‌طور در صورت نیاز سلسلۀ مقدمات برهان ادامه یابد. در نتیجه تلاش بر توسعۀ 

ذاتی نسبت به عارض با واسطه مساوی تلاش غیر ضروری و غیرلازم است.
تنها اشکال باقی‌مانده‌ای که سخن آیت‌الله خراسانی داشت این است که اگر بنا شود عرض ذاتی 
اختصاص به اعراض ذاتی داشته باشد، در این صورت نیاز به استدلال و برهان نخواهیم داشت؛ زیرا 
اگر عرض ذاتی بدون واسطه در ثبوت بر موضوع عارض گردد، ثبوت آن بیّن خواهد بود. این اشکال 
هم وارد نیست؛ زیرا هدف در برهان این نیست که تنها عارض ذاتی ثابت گردد، بلکه هدف آن است 
که محمول‌ها و عوارض اشیا هر چند با چند واسطه ثابت گردد؛ به گونه‌ای که هم مطابق با واقع 
باشد و هم موجب یقین شود؛ اما رسیدن به این هدف تنها از این طریق میسور است که مقدمات 
برهان واجد شرایط برهان باشد، یکی از شرایط برهان این است که هر مقدمه فی حد نفسه محمول 
ذاتی موضوع باشد؛ به این معنا که بدون واسطه بر موضوع عارض گردد و مساوی با موضوع باشد.

4. ذاتی بودن عوارض موضوع علم
یکی از مباحثی که بسیار مورد بحث و جدال میان علمای مختلف قرار گرفته است، بحث عوارض 
ذاتی موضوع علم است. طبق نظریۀ فیلسوفان و منطقیان قدیم مسائل و مباحث یک علم از اعراض 
ذاتی موضوع آن علم است؛ اما عوارض غریب مورد بحث قرار نمی‌گیرد. در این‌که آیا ذاتی بودن 
محمول موضوعات علوم لازم است یا نیست؟ نظریات گوناگون ابراز شده‌اند، بعضی به طور مطلق آن 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 423

را لازم دانسته‌اند و برخی دیگر به طور مطلق آن را انکار نموده‌اند و بعضی دیگر میان علوم برهانی و 
علوم اعتباری تفصیل داده‌اند.

هدف ما در این‌جا بحث از لزوم و عدم لزوم ذاتی بودن عوارض موضوعات علوم نیست، صرفا 
می‌خواهم این نکته را بیان کنم که با توجه به مباحث پیشین می‌توان گفت هدف از بیان چنین مطلبی 
در میان منطق‌دانان قدیم این بوده است؛ اگر بنا شود علم ما کاشف از واقع باشد و ما بتوانیم به چنین 
کشفی یقین حاصل نماییم، لازم است محمول مسائل علم از عوارض ذاتی آن علم باشد. روشن است 
این معنا اختصاص به علوم حقیقی دارد که برهان در آن‌ها جاری می‌شود، اگر علمی اصولا عوارض 

ذاتی نداشت، بلکه وجود آن دایر مدار اعتبار بود، بحث از عوارض ذاتی در مورد آن معنا ندارد.
گفتار دوم: اولی بودن محمول نسبت به موضوع

اولی بودن شرط دیگر مقدمات برهان است که در بسیاری از کتاب‌های منطقی آمده است. به این 
معناست که محمول اولا و بالذات بر موضوع عارض شده و بر آن حمل گردد. ابن‌سینا می‌گوید:

»و کل واحد من نوعی‏ الذاتی‏ قد یقال أولا، و قد یقال غیر أول. فإذا کان الشی‏ء محمولا على 
کلیة الموضوع مثل الجنس و الفصل و العرض اللازم‏، فإنما یکون‏ أولیا له إذا کان لا یحمل أولا على 
شی‏ء أعم منه حتى یحمل بتوسط ذلک الشی‏ء علیه. فإنا إذا قلنا کل إنسان جسم فإن الجسم لیس‏ 
أولیا للإنسان؛ لأن الجسم یحمل على الحیوان فیکون حمله على الحیوان قبل حمله على الإنسان، 
فلا یتوقف حمله على الحیوان أن یکون محمولا على الإنسان. و لا یحمل على الإنسان إلا و قد 
حمل على الحیوان. والشی‏ء الذی یکون لشی‏ء و لم یکن لآخر، لا یکون للآخر إلا و قد کان له، فهو 
للشی‏ء أولا وقبل کونه للآخر؛«1 هر یک از دو نوع ذاتی باب کلیات خمس و باب برهان گاهی اولی 
و گاهی غیر اولی است، هرگاه چیزی مانند جنس و فصل و عرض لازم محمول همۀ افراد موضوع 
باشد، این محمول زمانی برای آن موضوع اولی خواهد بود که قبلًا بر چیزی اعم از موضوع حمل 
نشده باشد تا به واسطۀ آن چیز اعم بر موضوع مذکور حمل شود. وقتی می‌گوییم »هر انسانی جسم 
است« حمل جسم بر انسان اولی نیست؛ زیرا جسم بر حیوان حمل می‌شود و حمل آن بر حیوان قبل 
از حمل آن بر انسان است؛ پس حمل جسم بر حیوان متوقف بر حمل آن بر انسان نیست و جسم بر 
انسان حمل نمی‌شود، مگر این‌که قبل از آن بر حیوان حمل شود و چیزی که برای چیزی است، ولی 
برای دیگری نیست، بر چیز سوم حمل نمی‌شود، مگر آن که ابتدا بر چیز دوم حمل شود؛ زیرا آن چیز 

برای چیز دوم قبل و اول از بودنش برای چیز سوم است.2
1. ابن‌سینا، حسین، الشفاء )المنطق(، البرهان، ص 135.

2. در ترجمۀ برهان شفا از کتاب ترجمۀ برهان شفای مهدی قوام صفری استفاده شده است. به احتمال قوی ترجمۀ ایشان 
برگرفته از درس‌های آیت‌الله مصباح است. ما در سال 1381 درس‌های آیت‌الله مصباح یزدی را از نوار استفاده نموده و با 
جناب آقای جویا مباحثه ‌نمودیم، متوجه شدیم ترجمۀ ایشان مطابق با ترجمۀ عبارات توسط آیت‌الله مصباح است. اگر این 

احتمال درست باشد، شایسته بود مترجم حداقل در مقدمه یادی از ایشان می‌کرد.



424 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

1. مفهوم اولی بودن
مراد از اولی بودن محمول برای موضوع چیست؟ سه دیدگاه عمده میان منطق‌دانان مسلمان وجود 

دارد:‌
دیدگاه اول: حمل بلاواسطه

جمعی از منطق‌دانان مانند علامه حلی، شیخ مظفر و محمود شهابی بر این عقیده‌اند که مقصود از 
اول بودن محمول نسبت به موضوع آن است که محمول بدون واسطۀ چیزی بر موضوع عارض گردد 
و هیچ واسطه‌ای میان موضوع و محمول در مقام عروض نباشد، اگر محمولی با واسطه بر موضوع 
حمل گردد، آن محمول اولی نخواهد بود،‌ چون اولا و بالذات و بدون واسطه حمل نشده است.1 

علامه حلی می‌گوید:
قد بینا أن مقدمات البرهان یجب أن تکون أولیة ونعنی بالأولى ما یکون محمولا على الموضوع 
لا بتوسط غیره وذلک کحمل الجنس والفصل القریبین على النوع والعرض الذاتی الحقیقی أعنی 
العرض اللاحق بالموضوع لذات الموضوع لا لغیره کالتعجب المحمول على الإنسان لذات الإنسان 
لا لشی‏ء آخر غیره، فإن هذه کلها محمولة على الموضوع حملا أولیا؛ أما الأجناس و الفصول العالیة 
فإنها إنما تحمل على النوع بواسطة حملها على ما هو أعم‏ منه فإن الجسم إنما یحمل على الإنسان 
بواسطة حمله على الحیوان؛2 ما این مطلب را بیان کردیم که مقدمات برهان لازم است اولی باشد. 
مراد از اولی این است که محمول بدون واسطه بر موضوع حمل گردد، مانند حمل جنس و فصل 
قریب بر نوع و عرض ذاتی حقیقی که بدون واسطه بر موضوع عارض می‌گردد، مانند تعجب که بدون 
واسطه حمل بر انسان می‌شود،‌ این نوع از محمول‌ها حمل‌شان اولی است؛ اما اجناس و فصول عالی 

حمل آن‌ها بر نوع به واسطۀ نوع اعم است،‌ مثلا جسم بر انسان به واسطۀ حیوان حمل می‌گردد.
شیخ مظفر می‌گوید:

و المراد من الاولی هنا هو المحمول لا بتوسط غیره ای لا یحتاج الی واسطة فی العروض فی 
حمله علی موضوع؛3 مقصود از اول بودن آن است که محمول بدون واسطه بر موضوع حمل گردد و 

هیچ واسطه‌ای در عروض موضوع بر محمول در کار نباشد.
واسطه در عروض در اصطلاح منطقی آن است که عروض محمول بر موضوع بالعرض والمجاز 
باشد، مانند نسبت جریان به ناودان. عدم واسطه در عروض به این معناست که عروض محمول بر 
موضوع حقیقی باشد، اعم از این‌که واسطه در ثبوت وجود داشته باشد و یا وجود نداشته باشد. مراد 

1. شهابی، محمود، رهبر خرد، ص 336.
2. حلی، حسن بن یوسف بن مطهر، الجوهر النضيد، ص 211.

3. مظفر، محمدرضا، المنطق، ص 327.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 425

شیخ مظفر از عدم وجود واسطه در عروض در این‌جا مفهوم اصطلاحی آن نیست، بلکه مراد مفهوم 
لغوی آن است، مفهوم لغوی نبود واسطه در عروض این است که در عروض محمول بر موضوع 
واسطه در ثبوت نباشد. شاهد بر مدعا این‌که به دنبال متن فوق شیخ مظفر این‌گونه مثال می‌زند: 
مثلًا اگر گفته شود جسم سفید است و سطح سفید است، حمل ابیض بر سطح حمل اولی است؛ 
اما حمل آن بر جسم به واسطه سطح است، واسطه در عروض وجود دارد. ازاین‌رو، حمل ابیض بر 
سطح اولا و بالذات است و حمل آن بر جسم ثانیا و بالعرض است. روشن است در این مثال حمل 
ابیض بر جسم نیز حقیقی است، مع ذلک آن را حمل با واسطه در عروض می‌داند، از این‌جا روشن 

می‌شود که مراد از واسطه در عروض، مفهوم لغوی آن مقصود است.
دیدگاه دوم: حمل بدون واسطه اعم و اخص

جمعی دیگر از منطقیین بر این عقیده‌اند که مراد از حمل اولی آن است که محمول بر موضوع به 
واسطه امر اعم و یا اخص بر موضوع حمل نگردد. به این بیان که حمل محمول بر موضوع سه گونه 
است: گاهی حمل محمول بر موضوع بدون واسطه است، مثل حمل ناطق بر انسان. بدون شک این 
نوع از حمل، اولی و بالذات است، چون هیچ واسطه‌ای میان محمول و موضوع در مقام حمل در کار 
نیست. گاهی حمل محمول بر موضوع با واسطه امر مساوی است، مثل عروض ضحک بر انسان به 
واسطه تعجب، این نوع از حمل نیز حمل اولی و بالذات است، چرا که محمول از عوارض موضوع 
است و متعلق به موضوع دیگری نیست، هر چند در مقام حمل نیاز به واسطه دارد. گاهی محمول بر 
موضوع به واسطه امر عام و یا خاص حمل می‌گردد؛ مثل حمل ماشی بر انسان که به واسطۀ حیوان 
صورت می‌گیرد و یا حمل عالم بر انسان که اخص از انسان است. این دو نوع از حمل در حقیقت 
حمل اولی نیست، بلکه از عوارض چیز دیگر است، در نتیجه نمی‌توان آن را حمل اولی دانست. 

محقق طوسی در شرح اشارات این نظر را دارد و می‌گوید:
»حملًا اولیاً ای لا یمکن بحسب امر اعم من الموضوع فان المحمول بحسب امر اعم کالحساس 
اخص  امر  بحسب  المحمول  فان  الموضوع  من  اخص  امرٍ  بحسب  لا  و  اولیاً  محمولًا  یکون  لا 
کالضاحک علی الحساس لا یکون محمولًا علی جمیع ما هو حساس بل علی بعضه؛«1 حمل اولی 
باشد به این معنا محمول بر موضوع به واسطۀ امر عام‌تر از موضوع و یا اخص از موضوع حمل نشده 
باشد؛ چرا که اگر محمول به واسطه امر عام بر موضوع حمل شده باشد، محمول اولی نخواهد بود و 

اگر به واسطۀ امر خاص حمل شده باشد، بر همۀ افراد موضوع حمل نخواهد گردید.
مطلب فوق روشن‌تر از کلام محقق طوسی در شرح اشارات در کلام بهمنیار در التحصیل آمده 

است:
1. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبیهات للمحقق الطوسی، ج 1، ص 297.



426 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

والمقدّمة الاوّلیة یقال لها اوّلیة من وجهین‏: احدهما ان یحصل التصدیق بها فى اوّل الامر، مثل 
ان الکلّ اعظم من الجزء. والثّانی من جهة أنّ الایجاب والسلب فیها لا یقال على ما هو أعمّ من 
الموضوع‏؛ اما الایجاب فمثل قولک »کل مثلث فزوایاه مساویة لقائمتین«، فان هذا لا یحمل على ما 
هو اعم من المثلّث حملا کلیا. ولیس من شرط الأوّلى بالمعنى الثانی ان لا یکون بینه و بین الموضوع 
واسطة، فانّ بین المثلث والعارض المذکور حدودا و وسائط کلّها اقرب منه، بل الشرط ما ذکرنا؛1 
گزارۀ اولی به دو معنا به کار می‌رود: یکی به این معناست که تصدیق به آن در اول امر حاصل گردد، 
مثل بزرگ بودن کل نسبت به جزء. دوم این‌که ایجاب و سلب در گزاره بر چیزی که اعم از موضوع 
باشد، حمل نگردد، گزارۀ ایجابی مثل هر مثلثی زوایای آن مساوی با دو قائمه است، محمول در این 
گزاره به طور مطلق بر اعم از مثلث حمل نمی‌گردد. از شرایط اولی به معنای دوم این نیست که بین 
موضوع و بین محمول اول هیچ واسطه‌ای نباشد، چون روشن است بین مثلث و بین محمول مذکور 
حدود و وسایطی دیگری است که نزدیک‌تر از این گزاره است، مراد آن است که اعم از موضوع نباشد.

2. مساوات و عدم مساوات با موضوع
پرسش دیگر آیا طبق این شرط لازم است محمول و عارض مساوی با موضوع باشد و یا چنین چیزی 
لازم نیست؟ مشهور منطق‌دانان چه کسانی که طبق این شرط قایل‌اند محمول بدون واسطه‌ای بر 
موضوع عارض گردد و چه کسانی که گفته‌اند واسطۀ اعم و اخص میان موضوع و محمول نباشد، 
مساوات محمول با موضوع را شرط ندانسته‌اند، بلکه تصریح کرده‌اند با رعایت شرط عدم واسطه 
طبق نگاه اول و رعایت شرط عدم واسطه اعم و اخص طبق نگاه دوم، محمول می‌تواند اعم و یا 

اخص از موضوع باشد و می‌تواند مساوی باشد. بهمنیار می‌گوید:
و قد یکون العرض‏ الذّات‏ى الاوّلى مساویا للموضوع کمساواة الزّوایا الثلاث لقائمتین فانّه‏ مساویة 
للمثلث، وقد یکون انقص من الشی‏ء على الاطلاق مثل الزّوج للعدد، و قد یکون اخصّ من وجه 
و اعمّ من وجه مثل المساواة فانّها اعم من‏ الأعراض الذّاتیة للعدد، لانّ جنس العدد یؤخذ فى حدّه 
وهو الکمّ؛ و لکنّه اخص من العدد لانّه یوجد فى بعضی العدد، و اعم منه لانّه یوجد فیما لیس بعدد 
کالمقادیر؛2 عرض ذاتی اولی گاهی مساوی با موضوع است؛ مانند مساوی بودن زوایای سه‌گانه با 
دو قائمه که مساوی با مثلث است و گاهی اخص از موضوع است، مثل زوج نسبت به عدد و گاهی 
نسبت میان موضوع و محمول عام و خاص من وجه است، مثل مساوات نسبت به عدد، از جهتی 
اخص است چون بر بعضی اعداد صدق می کند و از جهت دیگر اعم است؛ زیرا بر مقادیر نیز صادق 

است.

1. بهمنيار بن مرزبان، التحصيل، تحقیق مرتضی مطهری، ص 210.
2. بهمنيار، التحصيل، تحقیق مرتضی مطهری،‌ ص 212.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 427

3. جایگاه شرط اولیت در مقدمات برهان
آیا اولی بودن محمول برای موضوع در مقدمات برهان شرط است یا خیر؟‌ سه دیدگاه در مورد این 

شرط وجود دارد:
دیدگاه اول: شرط مستقل بودن اولیت

جمعی از منطق‌دانان از جمله شهرزوری از شارحان برجسته حکمت اشراق همین نظر را دارد. 
می‌‌گوید:

و محمولات المقدمات کما یشترطون أن تکون ذاتیة ـ على ما فصّلناه ـ یشترطون أن تکون أوّلیة، 
تصور  على  إلّ  یتوقف  لا  بالتصدیق  الحکم  نفس  یکون  أن  الأول:  بمعنیین:  »الأوّلی«  ویفسّرون 
الطرفین وفی القضایا الأولیة المذکورة. الثانی: أنّه‏ المحمول الذی یلحق الشی‏ء لا بواسطة أمر أعمّ 
ولا أخصّ؛ فمساواة الزوایا الثلاثة لقائمتین للمثلّث أوّلی بالمعنى الثانی دون الأول، والجسمیة أولیة 
للإنسان بالمعنى الأوّل دون الثانی؛ فإنّ الجسمیة لحقت بالإنسان بتوسط الحیوان والحیوانیة أوّلیة 
للإنسان، فإنّها ما لحقت بواسطة أمر أعمّ، بل الحیوانیة عامة لا واسطة لکونها فی الإنسان؛1 محمول 
مقدمات برهان همان‌گونه که شرط است ذاتی باشد، لازم است اولی باشد. اولی به دو معناست: 
معنای اول این است که صرف تصور دو طرف قضیه در تصدیق و حکم به ثبوت محمول برای موضوع 
کافی باشد و نیاز به برهان نداشته باشد، قضایای اولی این‌گونه‌اند. معنای دوم این است که محمولی 
که عارض بر چیزی می‌شود به واسطه امر اعم و یا اخص عارض نگردد، مثل مساوی بودن زوایای 
سه‌گانه با دو قائمه، این محمول نسبت به مثلث اولی به معنای دوم است نه به معنای اول، همان‌گونه 
که ثبوت جسم بودن برای انسان اولی به معنای اول است نه به معنای دوم؛ چون جسم بودن به واسطۀ 
حیوان بر انسان عارض می‌گردد؛ اما حیوان بودن نسبت به انسان اولی به معنای دوم است، چون به 

واسطۀ امر اعم عارض نگردیده، هر چند خود اعم از انسان است.
البته ابن‌سینا در کتاب نجات نیز تعبیری دارد که ممکن است همین نظر از آن استفاده شود. 

می‌‌گوید:‌
مقدمات البرهان‏ تکون صادقة یقینیة ذاتیة و تنته‏ىالى مقدمات أولیة، مقولة على الکل کلیة، وقد 
تکون‏ ضروریة، الا عل‏ى الامور المتغیرة التی هى فى الأکثر على حکم ما، فیکون أکثریة، و تکون‏ عللا 
لوجود النتیجة، فتکون‏مناسبة؛2 مقدمات برهان ضروری است که یقین‌آور و ذاتی باشد و به مقدمات 
اولی منتهی گردد، نیز شرط است که کلی باشد و بر همۀ افراد حمل شود، البته در امر متغیره حکم 
اکثری خواهد بود. همین‌طور لازم است ضروری باشد و علت برای وجود نتیجه باشد در این صورت 

مناسب خواهد بود.
1. شهرزوری، شمس‌الدين محمد، رسائل الشجرة الالهية فى علوم الحقايق الربانية، ص 385 تا  386.

2. ابن‌سينا، حسين، النجاة من الغرق فى بحر الضلالات، ص 131.



428 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

اما به حسب ظاهر این شرط معنای دیگری را افاده می‌کند؛ این‌که مقدمات برهان بایستی به 
مقدمات ضروری اولی منتهی گردد و در صدد افادۀ شرط اولی بودن به معنای مقصود در مقدمات 

برهان نیست.
دیدگاه دوم: شرط مندرج در کلی

ابن‌سینا در برخی از کتاب‌های منطقی خود این شرط را مندرج در کلی دانسته است، در کتاب برهان 
شفا می‌گوید:

فان الکلی فی کتاب البرهان هو المقول علی کل واحد، فی کل زمان و اولا، فیکون کلیا باجتماع 
شرائط ثلاثة؛1 مراد از کلی در کتاب برهان محمولی است که بر همۀ افراد موضوع در همۀ زمان‌ها، اولا 

و بالذات حمل می‌شود، هرگاه این سه شرط جمع شود، شرط کلی بودن محمول محقق می‌گردد.
دیدگاه‌ سوم: شرط مندرج در ذاتی

مشهور منطق‌دانان اولی بودن مقدمات برهان را مندرج در ذاتی دانسته‌‌اند. از جمله محقق طوسی 
در شرح این جمله ابن‌سینا »و أن تکون مناسبة أعنی تکون محمولاتها ذاتیة لموضوعاتها أولیة«، 
می‌گوید: و خامسها أن تکون مناسبة للنتائج بمعنى أن تکون ذاتیة أولیة و نعنی بالذاتی ما یعم المقوم 
والعرض الذاتی على ما سیأتی بیانه ونعنی بالأولى ما یحمل لا بواسطة أمر أعم، کالحساس على 
الإنسان فإن المحمول بحسب الأعم لا یکون أولیا و إنما شرطنا ذلک لأن الغریب لا یفید الیقین بما 
لا یناسبه لعدم العلاقه‌ای الطبیعیة بینهما؛2 شرط پنجم آن است که مقدمات برهان با نتایج آن مناسبت 
داشته باشد، به این معنا که مقدمات برهان ذاتی و اولی باشد، مراد از ذاتی چیزی است که هم ذاتی 
مقوم را شامل می‌شود و هم عرض ذاتی را که تفسیر آن خواهد آمد. مراد از اولی این است که به واسطۀ 
امر اعم بر موضوع حمل نگردد؛ مانند حساس نسبت به انسان، چون محمول به واسطۀ امر اعم اولی 
نخواهد بود. این شرط را به آن جهت آوردیم که عرض غریب مفید یقین نیست؛ زیرا علاقۀ طبیعی 

میان موضوع و محمول وجود ندارد.
محقق طوسی به طور صریح مندرج بودن این شرط را در ذاتی در شرح اشارات ذکر کرده و قطب 
رازی نیز به تبع او همین نظر را پذیرفته و در شرح این جملۀ محقق طوسی »و کونه‏ أولیا یندرج فی 

کونه ذاتیا بالمعنى الثانی على بعضی الوجوه« می‌گوید:
قوله »و کونه أولیا یندرج« هذا مستفاد من الشرط الثالث فانه اذا کانت محمولات المقدمات 
ذاتیات أو أعراضا ذاتیة فالحمل فیها لایکون بسبب أمر أعم أو أخص؛3 شرط اولی بودن مندرج در 

1. ابن‌سینا، حسین، الشفاءـ المنطق )البرهان(، ص 135.
2. طوسی، محمد بن الحسن و حلی، حسن بن یوسف، الجوهر النضيد، ص 208.

3. رازی، قطب‌الدین محمد، المحاكمات بين شرحى الاشارات، ج 1، ص 297.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 429

شرط ذاتی بودن است؛ زیرا وقتی محمول مقدمات ذاتی و یا اعراض ذاتی باشد، حمل در آن به واسطۀ 
امر اعم و یا اخص نخواهد بود.

شیخ مظفر نیز همین نظر را دارد و می‌گوید: ان تکون مناسبة للنتائج و معنی مناسبتها ان تکون 
محمولاتها ذاتیة اولیة لموضوعاتها على ما سیأتی من معنى الذاتی والاولی هنا؛ لان الغریب لا‌یفیى 
الیقین بما لا‌یناسبه لعدم العلة الطبیعیة بینهما؛1 شرط پنجم آن است که مقدمه با نتیجه تناسب داشته 
باشد، معنای تناسب این است که محمول مقدمات برهان نسبت به موضوع ذاتی و اولی باشد، معنای 
اولی و ذاتی خواهد آمد، چون عرض غریب مفید یقین نیست؛ زیرا علت طبیعی میان آن دو وجود 

ندارد.
از کلمات علامه طباطبایی نیز استفاده می‌شود که این شرط را تابع ذاتی بودن می‌داند. می‌گوید: و ایضا ان 
العارض الذاتی ینقسم الی اولی و غیره والقانون فی تمییز القسمین؛2 عرض ذاتی به دو قسم اولی و غیر اولی 

تقسیم می‌شود و قانون در تمیز این دو قسم خواهد آمد.
4. بررسی شرط اولی بودن در مقدمات برهان

کسانی که اولی بودن را تابع کلی بودن مقدمات و یا تابع ذاتی بودن آن قرار داده‌اند، این شرط به عنوان 
شرط مستقل نیست، بلکه تفسیر و توسعۀ شرط متبوع است. ازاین‌رو، همان وجهی که شرط متبوع 
را در مقدمات برهان لازم می‌داند، علت لزوم این شرط نیز به شمار می‌رود؛ اما کسانی که این شرط را 
به عنوان شرط مستقل در مقدمات برهان قرارداده‌اند، دو پرسش فراروی آنان قرار می‌گیرد: اولا: این 
امر چه شرط را در مقدمات برهان می‌افزاید که سایر شرایط شامل آن نمی‌شود؟ ثانیاً: توجیه عقلانی 

برای لزوم این شرط چیست؟
به نظر می‌رسد با توجه به این‌که این نظریۀ تفسیر متفاوت از این شرط ذکرنکرده و استدلالی هم 
برای آن ذکر نکرده است. ازاین‌رو، هر چند به حسب عدد این شرط را به عنوان شرط مستقل آورده،‌ 

ولی در حقیقت شرط تابع ذاتی بودن است.
به هر روی در میان دو نظریۀ اخیر این شرط با ذاتی بودن تناسب دارد و به عنوان امر مندرج در 
ذاتی و توضیح و تبیین آن به شمار می‌رود. شاید اگر در کلام ابن‌سینا تابع شرط کلیت قرار داده شده، 
ایشان در صدد بیان این نکته نیست که این شرط تابع کلیت است، بلکه در صدد تأکید این نکته است 
که در عین حال که مقدمه کلیت داشته باشد، بایستی حمل آن اولی باشد؛ زیرا مفهوم اولی بودن در 
کلیت قابل اندراج نیست؛ اما در ذاتی بودن قابل اندراج است. شاهد بر مدعا این‌که محقق طوسی 
در عین حال که تصریح می‌کند اولی بودن مندرج در ذاتی بودن است، در بحث کلیت نیز این شرط 

1. مظفر، محمدرضا، المنطق، 325.
2. طباطبايی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، ص 109.



430 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

را می‌آورد. می‌‌گوید:
و خامسها أن تکون کلیة وهی هاهنا أن تکون محمولة على جمیع الأشخاص وفی جمیع الأزمنة 
حملا أولیا؛ أی لا یکون بحسب أمر أعم من الموضوع... و کونه أولیا یندرج فی کونه ذاتیا بالمعنى 
الثانی على بعضی الوجوه؛1 شرط پنجم آن است که کلی باشد،‌ کلی بودن به این معناست که بر همۀ 
افراد موضوع در همۀ زمان‌ها اولا و بالذات حمل گردد به این معنا که به حسب امر اعم از موضوع 

نباشد. سپس در ادامه می‌گوید: شرط اولی بودن در ذاتی به معنای دوم مندرج می‌باشد.
گفتار سوم: ضروری بودن مقدمات

ضرورت به معنای حتمیت و وجوب است و به عنوان یکی از شرایط مقدمات برهان در کتاب‌های 
منطق ذکر شده است. علامه طباطبایی می‌گوید:

یجب ان تکون مقدمات البرهان ضروریة، فنقول کما بینوا: ان المحمول لو جاز زواله من الموضوع 
لم یمتنع نقیضه، فلا یکون هناک یقین بالمقدمات، فلا یکون یقین بالنتیجة. هذا خلف فاذن المطلوب 
ثابت؛2 لازم است مقدمات برهان ضروری باشد؛ چرا که اگر زوال محمول از موضوع ممکن باشد، 
نقیض آن ممتنع نخواهد بود. اگر عروض نقیض آن نسبت به موضوع ممتنع نباشد، در این صورت، 
یقین به نتیجه حاصل نخواهد گردد. این خلاف چیزی است که مقصود در برهان است.‌ بنابراین، 

اثبات می‌گردد که مقدمات برهان بایستی یقینی باشد.
1. مفهوم ضروری بودن مقدمات برهان

ضرورت در منطق گاهی به عنوان ضرورت به حسب ماده و جهت قضیه به کار رفته و گاهی به مفهوم 
ضرورت صدق قضیه است. در ضرورت به حسب جهت نسبت محمول با موضوع سنجیده می‌شود، 
چنانچه نسبت میان محمول و موضوع ضروری باشد؛ یعنی ثبوت محمول برای موضوع ضروری 
باشد، از آن به عنوان قضیۀ ضروریه نام می‌برند و اگر ثبوت محمول برای موضوع ممتنع باشد، از آن به 
عنوان قضیۀ ممتنعه یاد می‌کنند و اگر ثبوت محمول برای موضوع نه ضرورت داشته باشد و نه امتناع، 
قضیه ممکنه خواهد بود.3 در ضرورت صدق، نسبت قضیه با خارج ملاحظه می‌شود که آیا مطابق با 
خارج است یا خیر؟ چنانچه قضیه مطابق با خارج باشد قضیه ضرورت صدق دارد، فرقی نمی‌کند 
که جهت قضیه به مفهوم منطقی آن وجوب باشد و یا امکان و یا امتناع، اگر قضیه مطابق با خارج 

1. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 296 تا 297.
2. طباطبايی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، ص 121.

3. سهروردی، شهاب‌الدين يحيی بن حبيش، مجموعه مصنفات )اللمحات(، ج 4، ص 157: أنّ المحمول نسبته إلى 
الموضوع إمّا أن كيون واجبة كقولك: »الإنسان حيوان« أو ممكنة كقولك: »الإنسان كاتب« أو ممتنعة كقولك: »الإنسان 
حجر«. ولفظة »الضرورة« صادقة على الأولى و »الإمكان« على الثانية و »الامتناع« على الثالثة. وهذه الألفاظ الثلاثة 

بمدلولاتها تسمّى »جهة«.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 431

نباشد، در این صورت قضیه کاذب خواهد بود.
مقصود از ضرورت در بحث برهان که به عنوان یکی از شرایط مقدمات برهان ذکر شده، چیست؟ 

دو دیدگاه در مسأله مطرح است.
دیدگاه اول: ضرورت جهت

مشهور منطق‌دانان گفته‌اند مراد از ضرورت شرط مقدمات برهان، ضرورت به حسب جهت است، با 
این توسعه که ضرورت در این‌جا اختصاص به ضرورت به حسب ذات ندارد، بلکه شامل ضرورت به 

حسب وصف نیز می‌شود. مظفر می‌گوید:‌
ان تکون ضروریة اما بحسب الضرورة الذاتیه او بحسب الوصف و لیس المراد من الضروری هنا 
المعنى المقصود منه فی القیاس، فاذا قیل هناک: کل ح ب بالضرورة یعنون به ان کل ما یوصف بانه 
ح کیفما اتفق وصفه به فهو موصوف بانه ب بالضرورة وان لم یکن موصوفا بانه ح بالضرورة؛ و اما 
هنا فیعنون به المشروطة العامة ای ان کل ما یوصف بانه ح بالضرورة فانه موصوف بانه ب؛1 از شرایط 
مقدمات برهان آن است که به حسب ذات و یا وصف ضروری باشد. مراد از ضرورت در این‌جا، به 
معنای ضرورت به کار رفته در بحث قیاس نیست. از این ‌رو وقتی گفته می‌شود هر ح ب ضرورتاً 
ب است؛ به این معناست که هر چیزی که متصف به ح شود این اتصاف هر گونه باشد )چه اتصاف 
ضروری باشد و یا نباشد(، ضرورتاً ب خواهد بود. در این‌جا مقصود از ضروری مشروطه عامه است؛ 
یعنی هر چیزی که به صورت ضروری متصف به ح شود، ضرورتاً ب خواهد بود. به هر روی مقصود 
از ضرورت ذاتی و وصفی ضرورت بحسب جهت است. استاد ربانی از اساتید رشتۀ تخصصی کلام 

در مؤسسۀ امام صادق)ع( به تبع مظفر همین رأی را دارد.2
دیدگاه دوم:‌ ضرورت صدق

علامه طباطبایی معتقد است مراد از ضرورت به عنوان یکی از شرایط مقدمات برهان ضرورت صدق 
قضیه است. می‌گوید:

والضرورة تطلق علی معینین: احدهما: وجوب ثبوت المحمول للموضوع بحیث یستحیل سلبه 
عنه او وجوب سلبه کذلک، وهی کیفیة النسبة وهذه هی الضرورة فی کتاب القضایا. الثانی: استحاله 
النسبة مما هی علیه سواءً کانت جهة القضیة هی الضرورة او الامکان و هذا القسم هو المراد بالضرورة 
فی کتاب البرهان؛3 ضرورت به دو معنا به کار می‌رود: اولی به معنای وجوب ثبوت محمول برای 
موضوع است به گونه‌ای که سلب آن از موضوع محال باشد و یا سلب آن از موضوع ضروری باشد، 

1. مظفر، محمدرضا، المنطق، ص 365.
2. ربانی گلپایگانی، علی، مناهج الاستدلال، ص 139.

3. طباطبايی، محمدحسين، البرهان في المنطق، ص 111 تا 112.



432 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

این نوع از ضرورت کیفیت نسبت است و مقصود از ضرورت در کتاب قضایا به این معناست. دومی 
ضرورت به معنای محال بودن تغییر نسبت است، چه جهت قضیه ضرورت باشد و یا امکان، مقصود 

از ضرورت در کتاب برهان این معنا از ضرورت است.
از پاره‌ای از کلمات ابن‌سینا نیز همین معنا استفاده می‌شود، ابن‌سینا در تفسیر کلام معلم اول 
ارسطو می‌گوید: أنهم قالوا لا یستنتج فی البرهان إلا من الضروریات وفی غیر البرهان یستنتج من 
أو  إمکانها  أو  البرهان فی ضرورتها  أراد أن صدق مقدمات  به غیر هذا،  یرد  لم  الضروریات و  غیر 
إطلاقها صدق‏ ضروری‏؛1 فلاسفه مشاء پیشین گفته‌اند که برهان تنها از ضروریات استنتاج می‌شود 
و غیربرهان از غیرضروریات استنتاج می‌گردد، مقصود شان این است که صدق مقدمات برهانی در 

ضرورت و امکان و اطلاق خود، صدق ضروری و حتمی است.
محقق طوسی در شرح آن می‌گوید: ان المبرهن یطلب الیقین فی کل حکم ضروریاً کان او غیر 
ضروری، یستنتج کل حکم مما یناسبه و یلیق به الّ انه انما یصدق بجمیع ما یصدق به مقدمة کانت 
الیقینیة غیر التی هی جهة  او نتیجة بالضرورة التی لا تزول، وهذه ضرورة اخرى متعلقة بالقضیة 
لبعضها؛2 اقامه‌کنندۀ برهان همواره طالب یقین است، چه آن حکم ضروری باشد و یا غیرضروری 
و حکمی را استنتاج می‌کند که مناسب با مورد باشد، چنین استدلالی با مقدمات و نتیجۀ خود به 
‌گونه‌ای ضروری صدق می‌کند و این صدق قابل زوال نیست، این ضرورت غیر از ضرورت جهت 

است.
2. ضرورت شرط عام و یا خاص

آیا ضروری بودن مقدمات برهان به عنوان شرط عام است و هر مقدمه برهانی لازم است این شرط را 
داشته باشد و یا اختصاص به مقدمات برهانی دارد که در صدد نتیجۀ ضروری هستیم؟ پیرو اختلاف 
پیشین در تفسیر ضرورت )ضرورت به حسب جهت و ضرورت به حسب صدق(، دو دیدگاه در مورد 

عام بودن و یا خاص بودن این شرط وجود دارد.
دیدگاه اول: ضرورت؛ شرط خاص

مشهور منطق‌دانان مسلمان ضرورت را به ضرورت به حسب ماده و جهت تفسیر کرده‌اند، این شرط 
را مخصوص برهانی دانسته‌اند که مقصود در آن نتایج ضروری است؛ زیرا از نگاه فیلسوفان برهان 
اختصاص به نتایج ضروری ندارد، بلکه امور امکانی نیز در قلمرو برهان قرار دارد، اگر ضرورت در 
مقدمات برهان شرط شود به منظور رسیدن به نتایج ضروری است. رئیس فیلسوفان مسلمان ابن‌سینا 

می‌گوید:
1. ابن‌سینا، حسین، الاشارات و التنبیهات، ص 50.

2. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 295.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 433

ضروریة؛1  مطلوبات  عل‏ى  کانت  إذا  ذلک  و  ضروریة،  تکون‏  أن  یجب  البرهان  مقدمات  إن  ثم 
مقدمات برهان لازم است ضروری باشد، رعایت این شرط در صورتی لازم است که در صدد به دست 

آوردن نتیجۀ ضروری باشیم.
اما ابن‌سینا و به تبع سایر منطق‌دانان مسلمان معتقد است، برهان اختصاص به مطالب ضروری 

ندارد، بلکه در امور امکانی نیز جاری می‌شود.2 ابن‌سینا می‌گوید:
کما أن المطالب فی العلوم قد یکون عن ضرورة الحکم، و قد یکون عن إمکان الحکم، وقد 
یکون عن وجود غیر ضروری مطلق کما قد یتعرف من حالات اتصالات الکواکب و انفصالاتها، 
و کل جنس یخصه مقدمات و نتیجة؛ فالمبرهن ینتج الضروری من الضروری و غیر الضروری من 
غیر الضروری خلطا أو صریحا، فلا تلتفت إلى من یقول إنه لا یستعمل المبرهن إلا الضروریات 
و الممکنات الأکثریة دون غیرها بل إذا أراد أن ینتج صدق ممکن أقلی و یستعمل فی کل باب ما 
یلیق به؛3 مطلوب و مقصود در علوم گاهی ضرورت حکم است و گاهی امکان حکم و گاهی وجود 
غیرضروری مطلق، همان‌گونه که این امر از حالات مختلف اتصالات و انفصالات ستارگان دانسته 
می‌شود، هر کدام از این اقسام مقدمات و نتیجه خاص خود را دارد. استدلال‌کننده برهانی از مقدمات 
ضروری نتیجۀ ضروری را اخذ می‌کند و از مقدمات غیر ضروری نتیجۀ غیرضروری را خواهد گرفت 
یا به صورت مختلط و یا به صورت صریح. بنابراین، به سخن کسی که می‌گوید استدلال برهانی فقط 
در دایرۀ ضروریات و ممکنات اکثری جاری می‌شود نه در غیر آن، قابل التفات نیست، بلکه حتی در 

جایی که ممکن به صورت اقلی قابل صدق باشد، برهان‌پذیر است.
دیدگاه دوم: ضرورت؛ شرط عام

کسانی که در مسألۀ پیشین مراد از ضرورت را ضرورت به حسب صدق دانسته‌اند، این شرط را شرط 
عام برای همۀ مقدمات برهان دانسته‌اند. علامه طباطبایی در کتاب برهان‌ می‌گوید: ان مقدمة البرهان 
یجب ان تکون ضروریة؛4 مقدمه برهان لازم است ضروری باشد. این سخن به این معناست که این 

شرط در همۀ مقدمات برهان لازم است. از ظاهر کلمات فارابی نیز همین نظریه استفاده می‌شود.5
را  نظر  همین  ابن‌سینا  از  قبل  منطق‌دانان  جمهور  که  می‌شود  استفاده  طوسی  محقق  کلام  از 

می‌گوید: داشته‌اند، 
ذهب الجمهور إلى أن مقدمات البرهان و نتائجه لا تکون إلا ضروریة کما سنذکره، وذهب بعضهم 

1. ابن‌سینا، حسین، الشفاء – المنطق )البرهان(، ص 150.
2. ابن سينا، حسین، النجاة من الغرق فى بحر الضلالات، ص 146.

3. ابن‌سینا، حسین، الاشارات و التنبيهات، ص 50.
4. طباطبایی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، ص 109.

5. فارابی، ابونصر محمد، المنطقيات للفارابى، ج 1، ص 354.



434 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

إلى أن الممکنات الأکثریة أیضا قد یقع فیها؛1 جمهور منطق‌دانان قایل‌اند که مقدمات برهان و نتایج 
آن جز امور ضروری نمی‌تواند باشد به زودی آن را ذکر خواهیم کرد، بعضی دیگر گفته‌اند ممکنات 

اکثری نیز می‌توانند مورد اقامۀ برهان قرار بگیرند.
3. علت شرط ضرورت در مقدمات برهان

پیرو اختلاف پیشین در تفسیر ضرورت و عام بودن و یا خاص بودن این شرط، در لزوم این شرط 
نیز دو دلیل ذکر شده است. کسانی که ضرورت را ضرورت به حسب جهت و ماده تفسیر نموده و 
این شرط را شرط خصوص قضایای ضروری دانسته‌اند. وجه لزوم این شرط در قضایای ضروری 
واضح است؛ زیرا اگر بخواهیم نتیجۀ ضروری را استنتاج نماییم، جز با مقدمات ضروری امکان‌پذیر 
نیست. ازاین‌رو، لازم است که مقدمات ضروری باشد، این امر، جزء اموری است که دلیل آن در خود 
مدعا نهفته است، به تعبیر منطق‌دانان جزء قضایای قیاساتها معهاست، امکان ندارد به دنبال نتیجۀ 
ضروری باشیم؛ اما در مقدمات استدلال ضروری بودن آن را شرط ندانیم. به طور طبیعی اگر ما در 

صدد استنتاج ضروری نباشیم، چنین شرطی هم ضرورت ندارد.
اما طبق دیدگاه کسانی که ضرورت را تفسیر به ضرورت صدق نموده و ضرورت را شرط عام 
می‌دانند، راز این شرط را نهفته در حصول یقین می‌دانند؛ به این معنا که اگر قضیۀ ضرورت صدق 
نداشته باشد، یقین به نتیجه حاصل نخواهد شد، فی المثل اگر گفته شود: کل انسان ضاحک، چنین 
برهان  یقین نخواهد شد، در حالی‌ که هدف در  نتیجه موجب  ندارد، در  گزاره‌ای ضرورت صدق 

تحصیل یقین است. می‌گوید:
ان المحمول لو جاز زواله من الموضوع لم یمتنع نقیضه، فلا یکون هناک یقین بالمقدمات، فلا یکون 
یقین بالنتیجة. هذا خلف فاذن المطلوب ثابت؛2 اگر زوال محمول از موضوع ممکن باشد، نقیض آن 
ممتنع نخواهد بود، در نتیجه یقین به مقدمات وجود نخواهد داشت و به تبع یقین به نتیجه نیز حاصل 
نخواهد گردید، این خلاف هدف برهان است. بنابراین، ضروری است که مقدمات آن ضروری باشد.

4. بررسی شرط ضرورت در مقدمات برهان
نکتۀ اول: نقد و بررسی ضرورت طبق دیدگاه‌ها؛ اگر ما ضرورت را به معنای ضرورت به حسب جهت 
بدانیم و از طرف دیگر آن را در خصوص نتایج ضروری لازم بدانیم. در این صورت، بهتر است از 
اساس این شرط را الغا نماییم؛ زیرا اموری به عنوان شرط در برهان ذکر می‌شود که وجود آن فی حد 
نفسه در برهان لازم باشد، اگر چیزی تنها در بعضی از فرض‌ها وجود آن شرط باشد، چنین چیزی 
شرطیت ندارد، بلکه از توابع آن است، مثل آن است که اگر بخواهیم نتیجۀ امکانی بگیریم، لازم است 

1. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 292.
2. طباطبايی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، ص 121.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 435

حداقل یکی از مقدمات آن امکانی باشد، در این فرض چنین چیزی شرطیت ندارد، بلکه از خواص 
نتیجه مقدمات است. اگر بخواهیم قلمرو برهان را در گزاره‌های امکانی نیز جاری بدانیم و این شرط 
را به عنوان شرط بدانیم، در این صورت ضروری است، ضرورت را به حسب صدق بدانیم؛ چرا که این 

نوع از ضرورت هم با گزاره‌های امکانی سازگار است و هم با گزاره‌های ضروری.
نکتۀ دوم: بررسی لزوم شرط ضرورت و مفهوم آن؛ به نظر می‌رسد هدف در علوم حقیقی کشف 
رابطه علّی و معلولی میان پدیده‌هاست، ممکن است این هدف با برهان کشف شود و یا با تجربه 
کشف گردد و در قالب برهان بیان گردد، در هر صورت هدف بیان رابطه علّی و معلولی است، هیچگاه 
محققان علوم صرفاً در صدد کشف امکان میان پدیده‌ها نیست؛ زیرا چنین چیزی ارزش تحقیق را 
ندارد، رابطۀ علّی و معلولی میان پدیده‌ها با ضرورت به حسب ماده و جهت سازگار است. بر این 
اساس آن‌چه در مقدمات برهان شرط است، اولًا ضرورت به حسب ماده و جهت است و ثانیا این 
شرط عام است و اختصاص به برخی از براهین ندارد؛ سوم این‌که هدف در برهان کشف ضرورت‌ها 

و رابطۀ علت و معلول‌ها است.
گفتار چهارم: کلی بودن مقدمات برهان

کلیت شرط دیگر مقدمات برهان است. بسیاری از منطق‌دانان به این شرط تصریح کرده‌اند. محقق 
طوسی در متن الجوهر النضید می‌گوید:

یجب أن تکون مقدمات البرهان بعد کونها یقینیة أقدم بالطبع و عند العقل من النتائج لتکون 
ذاتیة  أعنی تکون محمولاتها  لتعرفها وأن تکون مناسبة  النتائج  عللا بحسب الأمرین وأعرف من 
لموضوعاتها أولیة وأن تکون ضروریة کلیة؛1 مقدمات برهان لازم است یقینی باشد و به حسب ذات 
خود مقدم بر نتیجه باشد، همین‌طور به حسب فهم نیز مقدم بر نتیجه باشد، تا این‌که بتواند در عالم 
واقع و اثبات علت نتیجه قرار بگیرد و همین‌طور لازم است از نتیجه معروف‌تر باشد و میان موضوع 
و محمول تناسب و سنخیت وجود داشته باشد، به این معنا که محمول از عوارض ذاتی اولی موضوع 

باشد و نیز لازم است مقدمات برهان ضروری و کلی باشد.
1. مفهوم کلی بودن

مفهوم کلیت مورد نزاع و اختلاف نیست، منطق‌دانان متفق‌اند که مراد از کلیت فراگیری و شمول 
محمول نسبت به همۀ افراد موضوع در همۀ زمان‌هاست، مثلا اگر گفته شود: انسان موجود عاقل 
است، این ویژگی در همۀ افراد انسان و در همۀ زمان‌ها باید ثابت باشد. به بیان دو نفر از اعلام منطق 

بسنده می‌‌کنیم. محقق طوسی می‌گوید:
و خامسها أن تکون کلیة وهی هاهنا أن تکون محمولة على جمیع الأشخاص وفی جمیع الأزمنة 

1. طوسی، محمد بن الحسن، الجوهر النضيد، ص 207.



436 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حملا أولیا؛1 شرط پنجم آن است که مقدمات برهان کلی باشد، مراد از کلی بودن در کتاب برهان این 
است که محمول بر همۀ افراد موضوع در همۀ زمان‌ها اولًا و بالذات حمل گردد. در سایر کتب منطقی 

نیز مشابه این بیان آمده است.2
علامه طباطبایی می‌گوید:

ثم نبین فی فصل ان مقدمة البرهان یجب ان تکون کلیة. والکلی یطلق علی معینین: احدهما ما لا 
یمتنع فرض صدقه علی کثیرین او هو ان یکون الحکم ثابتا علی جمیع الأفراد و یکون سورا للقضیة 
وهو الکلی فی کتاب القضایا. الثانی: ان یکون الحکم ثابتاً فی جمیع الازمنة و جمیع الافراد و لا 
یکون سوراً للقضیة، بل کالجهة لمجموعها سواءً کان السور هو الکل او البعض وسواءً کانت الکیفیة 
هی الدوام او الفعلیة، نظیر ما مرّ فی الضرورة. فلو کانت القضیة موجهة بالفعل او بعضی الأوقات 
دون الدوام، کقولنا کل انسان متنفس وقتا ما، وجب ان یصدق کذلک فی جمیع الأوقات. ولو کان 
الموضوع غیر کلی، کقولنا القمر منخسف بالضرورة وقت الحیلولة، وجب ان یصدق الحکم على 
کل قمر فرض قمرا للأرض، و هذا هو المراد بالکلی فی کتاب البرهان؛ فلو فقدت القضیة شیئا من 
ذلک کانت خارجة عن صناعة البرهان غیر مستعملة فیها؛3 سپس در فصل دیگر به بیان این مطلب 
خواهیم پرداخت که مقدمۀ برهان لازم است کلی باشد. کلی به دو معنا به کار می‌رود: معنای اول: 
کلی عبارت است از چیزی که قابل انطباق بر اشیای زیاد است، یا به این معناست که حکم بر همۀ 
افراد صادق ‌باشد و کلی بودن سور قضیه است. کلی در باب قضایا به این معناست. معنای دوم: کلی 
عبارت است از این‌که حکم در همۀ زمان‌ها و نسبت به همۀ افراد ثابت باشد، کلی در این معنا سور 
قضیه نیست، بلکه بسان جهت متعلق به مجموع قضیه است، چه سور قضیه کل باشد و یا بعضی و 
نیز اعم از آن است که کیفیت قضیه دوام باشد و یا فعلیت. ازاین‌رو، اگر قضیه موجهه بالفعل باشد 
و یا در بعضی اوقات، مانند »هر انسانی در یک زمانی نفس می‌کشد« لازم است این قضیه به همین 
صورت در همۀ اوقات صدق کند. اگر گفته شود »هر مهتابی هنگام حایل شدن زمین بین ماه و آفتاب 
خسوف پیدا می‌کند.« این قضیه باید نسبت به هر مهتابی که برای زمین تصور شود قابل صدق باشد. 
مقصود از کلی در باب برهان این معناست. اگر مقدمات برهان یکی از این شرایط را فاقد باشد، برهان 

نخواهد بود.
2. کلیت شرط عام و یا خاص

آیا کلیت در همۀ انواع برهان شرط است یا در بعضی اقسام برهان شرط است؟ باز مثل مسألۀ پیشین 

1. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 296 تا 297.
2. ر.ک: ابن سينا، حسین، النجاة من الغرق فى بحر الضلالات، ص 133.

3. طباطبایی، محمدحسين، البرهان فی المنطق، ص 110.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 437

در این‌جا نیز دو دیدگاه مطرح است.
دیدگاه اول: کلیت؛ شرط عام

از بیان علامه طباطبایی استفاده می‌شود کلیت به عنوان شرط عام است و در همۀ مقدمات برهان لازم 
است این شرط تحقق داشته باشد. بعد از بیان شرط ضرورت و کلیت می‌گوید: فلو فقدت القضیة 
شیئا من ذلک کانت خارجة عن صناعة البرهان غیر مستعملة فیها؛1 اگر مقدمات برهان یکی از این 

شرایط را فاقد باشد، برهان نخواهد بود.
از کلمات ابن‌سینا نیز استفاده می‌شود که کلیت به عنوان شرط عام است و وجود آن در همه 

می‌گوید: است.  برهان‌ها لازم  مقدمات 
مقدمات البرهان ‏تکون‏ صادقة یقینیة ذاتیة، و تنته‏ى الى مقدمات أولیة، مقولة على الکل کلیة، 
وقد تکون‏ ضروریة، الا عل‏ى الامور المتغیرة التی هى فى الأکثر على حکم ما، فیکون أکثریة، و 
تکون‏ عللا لوجود النتیجة، فتکون‏مناسبة؛2 مقدمات برهان لازم است صادق یقینی و ذاتی باشد و 
به مقدمات بدیهی منتهی گردد و بر همۀ افراد در همۀ زمان‌ها حمل گردد. گاهی مقدمات برهان 
ضروری می‌باشد، مگر نسبت به امور متغیر که در این صورت حکم اکثری خواهد بود. نیز لازم است 

مقدمات علت برای نتیجه باشد، در نتیجه میان مقدمات و نتیجه سنخیت وجود خواهد داشت.
از این‌که شیخ فیلسوفان مسلمان در مورد ضروری بودن می‌گوید: گاهی ضروری خواهد بود؛ اما 
در مورد کلیت به صورت مطلق آن را ذکر می‌کند به این معناست که کلیت در همۀ مقدمات برهان لازم 

است. از ظاهر کلمات فارابی نیز همین نظریه استفاده می‌شود.3
دیدگاه دوم: کلیت؛ شرط خاص

مشهور منطق‌دانان مسلمان مانند محقق طوسی، علامه حلی و از معاصران شیخ مظفر قائل‌اند که 
کلیت از شرایط خاص است؛ یعنی تنها در برهان‌هایی این شرط لازم است که شخص در صدد نتیجۀ 

کلی باشد و الا رعایت این شرط لازم نیست. محقق طوسی می‌گوید:
واعلم أن الأخیرین من هذه الشروط یختصان بالمطالب الضروریة و الکلیة؛4 بدان دو شرط اخیر 
اختصاص به مطالب ضروری و کلی دارد. عین مطلب را علامه حلی در الجوهر النضید آورده است.5

مظفر می‌گوید:
و هذان الشرطان الأخیران )الکلیة والضروریة( یختصان بالنتائج الضروریة الکلیة، فلو جوزنا ان 

1. طباطبایی، محمدحسين، البرهان فی المنطق، ص 110.
2. ابن سينا، حسین، النجاة من الغرق فى بحر الضلالات، ص 130- 131.

3. فارابی، ابونصر محمد، المنطقيات الفارابى، ج 1، ص 354.
4. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 297.

5. حلی، حسن بن یوسف بن مطهر، الجوهر النضيد، ص 208.



438 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

تکون نتیجة البرهان غیر ضروریة وغیر کلیة، فما کان بأس فی ان تکون احدى المقدمات ممکنة او 
غیر کلیة بذلک المعنی من الکلیة، لانه لیس یجب فی جمیع مطالب العلوم ان تکون ضروریة او کلیة، 
الا ان یراد من الضروریة، ضروریة الحکم وهو الاعتقاد الثانی و ان کانت جهة القضیة هی الإمکان، 
فان الیقین کما تقدم یجب ان یکون الإعتقاد الثانی فیه لا یمکن زواله؛ و لکن هذا الشرط عین اشتراط 
یقینیة المقدمات وهو الشرط الاول؛1 این دو شرط اخیر کلیت و ضرورت اختصاص به نتایج ضروری 
و کلی دارد، اگر خواسته باشیم نتیجۀ برهان غیرضروری و غیرکلی باشد، در این صورت می‌توانیم 
از مقدماتی استفاده نماییم که ممکنه باشد و یا کلیت نداشته باشد؛ چرا که لازم نیست، همۀ مطالب 
علوم ضروری و کلی باشد؛ مگر این‌که کسی بگوید مقصود از ضروری، ضروری بودن حکم است، 
هر چند جهت قضیه امکان باشد، ولی ضروری بودن حکم همان اعتقاد دوم در یقین است؛ چون 
یقین عبارت است از یقین به ثبوت محمول برای موضوع و یقین به استحاله زوال محمول از موضوع، 
در این فرض این شرط به شرط اول که عبارت است از یقینی بودن مقدمات، بازخواهد گشت و چیزی 

جدیدی نیست.
3. علت شرط کلیت در مقدمات برهان

علت این شرط طبق دیدگاه کسانی که کلیت را تنها در گزاره‌های کلی به معنای به کار‌رفته در باب 
برهان شرط می‌دانند، روشن است؛ چرا که اگر بنا شود نتیجۀ کلی به دست بیاوریم، ضروری است 
مقدمات با نتیجه سنخیت داشته باشد و الا نتیجۀ کلی به دست نخواهد آمد. از این‌ رو نیاز به استدلال 

ندارد، بلکه دلیل قضیه همراه با اصل مدعاست.
علامه  مانند  دانسته‌اند  لازم  برهان  در  را  شرط  این  مطلق  طور  به  که  کسانی  نظریۀ  طبق  اما 
طباطبایی علت ذکر این شرط را حصول یقین می‌داند، به این دلیل اگر مقدمات برهان کلی نباشد، 
به این معناست که زوال محمول از بعضی افراد موضوع و یا در بعضی زمان‌ها ممکن است، با وجود 
این احتمال دیگر یقین به نتیجه حاصل نخواهد شد؛ در حالی‌ که هدف از برهان یقین به نتیجه است. 

بنابراین لازم است مقدمات برهان کلی باشد.2
4. بررسی شرط کلیت در مقدمات برهان

اگر از کلیت در مقدمات برهان دو تفسیر مختلف میان منطق‌دانان صورت می‌گرفت: کلیت به معنای 
کلی بودن موضوع در برابر جزئی بودن موضوع و دیگری کلیت به معنای شمول محمول نسبت به همه 

1. مظفر، محمدرضا، المنطق، ص 325.
2. طباطبايی، محمدحسین،‌ البرهان فی المنطق، ص 123: یجب ان تکون مقدمة‌ البرهان کلیة، فنقول کما بینوا:‌ ان المحمول 
لو لم یکن کلیا، جاز زواله عن الموضوع فی بعضی الاوقات او عن بعضی الافراد، فلا یحصل یقین بالمقدمة، فلا یحصل یقین 

بالنتیجة، هذا خلف، فاذن المطلوب ثابت.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 439

افراد موضوع با قطع نظر از این‌که موضوع جزئی باشد و یا کلی، دو نظریۀ مختلف در عام بودن و یا 
خاص بودن شرط کلیت معقول بود؛ چرا که طبق معنای اول این شرط اختصاص به مواردی داشت 
که موضوع کلی باشد؛ اما در مواردی که موضوع جزئی بود این شرط جریان نداشت. در مقابل طبق 
تفسیر دوم همۀ انواع برهان چه برهان بر کلی و جزئی را شامل می‌گردید، ولی همان‌گونه که گذشت 
در مفهوم کلیت میان منطق‌دانان اختلافی وجود ندارد، همۀ منطق‌دانان کلیت را به معنای فراگیری و 
شمول محمول نسبت به همۀ افراد موضوع در همۀ زمان‌ها می‌دانند، چه موضوع فی حد نفسه جزئی 

باشد و یا کلی؛ از این ‌رو اختلاف در این قضیه قابل توجیه نیست.
در هر صورت، این شرط در تمام مقدمات برهان لازم است؛ زیرا اگر این شرط نباشد، برهان به 
لحاظ افراد و به لحاظ زمان نه تنها موجب یقین نمی‌گردد، آن گونه که در استدلال علامه طباطبایی 
مطرح گردید، بلکه کاشفیت از واقع نیز نخواهد داشت؛ چون در فرض فراگیر نبودن محمول نسبت 
به همه افراد موضوع، نمی‌توان از وجود چنین مقدمه‌ای حصول محمول را کشف کرد و با عدم کشف 

محمول، نتیجه نیز کشف نخواهد گردید.
گفتار پنجم: علاقۀ لزومیه میان موضوع و محمول

یکی از شرایط برهان وجود رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول در مقدمات برهان است، محمول 
و موضوع با همدیگر ملازمه داشته‌باشند؛ به گونه‌ای که به لحاظ وجودی هرگاه یکی محقق شود، 

وجود دیگری نیز لازم باشد.
1. تبیین ملازمه میان موضوع و محمول

رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول به این معناست که هرگاه یکی از موضوع و محمول تحقق یابد، 
وجود دیگری نیز لازم و ضروری باشد. برهان تشکیل‌یافته‌ای از سه گزاره است اصغر، اوسط و اکبر. 
در گزارۀ اصغر ملازمه میان اصغر و اوسط بیان می‌شود و در اوسط ملازمه میان اوسط و اکبر و در 
اکبر ملازمه میان اصغر و اکبر استنتاج می‌گردد. با توجه به تسلسل ملازمه میان موضوع و محمول 
در گزاره‌ها، اوسط در عین حال که ملازمه میان اوسط و اکبر را می‌رساند، نقش ملازمه میان اصغر 

و اکبر را نیز به اثبات می‌رساند.
منطق‌دانان ملازمه میان موضوع و محمول را به عنوان شرط فراگیر و مستقل در بحث برهان 
مطرح نکرده‌اند؛ اما در جاهای مختلف به ضرورت ملازمه میان موضوع و محمول اشاره کرده‌اند که 
این خود ضروری بودن این شرط را می‌رساند. در بحث شرایط مقدمات برهان ملازمه میان موضوع 
و محمول را از شرایط برهان لمی دانسته‌ و به عنوان لزوم معلوم السبب بودن مقدمات برهان و یا اقدم 

بالطبع بودن آن یاد کرده‌اند. علامه طباطبایی می‌گوید:
ان مقدمة البرهان یجب ان تکون معلومة‌ بالسبب فیما له سبب. و یتبین عند ذلک ان البرهان 



440 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ینقسم الی ان و برهان لم، هذا. واعلم انّ من فوائد العلم بالسبب، العلم بکلیة التصدیق، اذ ربما علم 
حکم جزئی بحس او غیره، ثم اذا حصل العلم بالسبب –والمسبب یدور مدار سببه- حصل العلم بکلیة 
المسبب. و من فوائدالعلم بالسبب حصول التحلیل فی المسبب بتوسیط السبب و تمییز ما بالعرض 
فیه عما بالذات؛1 مقدمۀ برهان لازم است در مواردی که سبب دارد، سبب و علت آن معلوم باشد. 
بر اساس این شرط برهان به دو قسم برهان لمی و انی تقسیم می‌گردد و از فواید علم به سبب آن 
است که شخص به فراگیری و شمول تصدیق علم پیدا می‌کند؛ زیرا چه بسا شخص به حکم جزئی 
از طریق حس و امثال علم به حکم جزئی پیدا می‌کند، هرگاه علم به سبب حاصل شود، علم به کلی 
بودن مسبب نیز حاصل می‌گردد؛ چون مسبب دایر مدار وجود سبب است. از فواید علم به سبب 
توانایی تجزیه و تحلیل در مسبب از طریق سبب است و شخص می‌تواند از این طریق ما بالعرض را 

از ما بالذات تمیز دهد.
محقق طوسی با تعبیر اقدم بودن بالطبع آن را بیان می‌کند، می‌گوید:

أن شرائط مقدمات البرهان خمسة: أولها أن یکون أقدم‏ من نتائجها بالطبع لتکون عللا لها، و 
ثانیها أن تکون أقدم منها عند العقل أییکون أعرف منها لیکون عللا للتصدیق بها. الی ان یقول: و 
اقتصر الشیخ هاهنا على ذکر شرطین من هذه الخمسة )ان یکون اقدم بالطبع من النتیجة، ان تکون 
اقدم عند العقل، ان تکون مناسبة لنتائجها، ان تکون ضروریة وان تکون کلیة( و هما الثالث و الرابع، 
و ذلک لأن الأول یختص ببرهان اللم و سنذکره مع الشرط الثانی عند ذکر أقسام البرهان؛2 شرایط 
برهان پنج امر است اولین آن این است که مقدمه نسبت به نتیجه تقدم طبعی داشته باشد )تقدم طبعی 
تقدم علت ناقصه بر معلول است( تا مقدمه علت نتیجه باشد. شرط دوم: مقدمه در عالم ذهن مقدم بر 
نتیجه باشد به این معنا که شناخته‌شده‌تر از نتیجه باشد تا مقدمه بتواند علت تصدیق نتیجه قرار بگیرد. 
تا به این‌جا می‌رسد: شیخ الرئیس از میان شروط پنج‌گانه )اقدم بودن بالطبع، اقدم بودن عند العقل، 
مناسب بودن مقدمه با نتیجه، ضروری بودن و کلی بودن( تنها دو شرط مناسب بودن مقدمه با نتیجه 
و ضروری بودن را ذکر کرده است، چون شرط اول )مقدم بودن طبعی مقدمه بر نتیجه( اختصاص به 

برهان لم دارد و شرط دوم را ما در جای خود بحث خواهیم کرد.
ما در ابتدای بحث میان شرایط معرفت‌شناختی و شرایط واقعی برهان تفکیک نمودیم به این 
معنا که باید هر کدام را به طور مستقل بحث کرد و ما در این مقال در صدد بررسی شرایط ناظر به 
واقع مقدمات برهان هستیم. اگر با این نگاه به قضیه بنگریم، شرطی را که علامه طباطبایی مطرح 
کرده است، شرط معرفت‌شناسانه نسبت به مقدمات برهان است، مناسب بود که مثل سایر شرایط 

1. طباطبايی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، ص 111.
2. طوسی، محمد بن الحسن، شرح الاشارات و التنبيهات للمحقق الطوسى، ج 1، ص 296  تا 297.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 441

تنها شرایط ناظر به واقع را ذکر می‌کرد تا دقیقا برای ما شرایط ناظر به واقع مقدمات برهان مشخص 
می‌گردید؛ اما آن‌چه را محقق طوسی مطرح کرده است تا حدی میان شرط واقعی و شرط ناظر به 
معرفت تفکیک کرده است، لذا مقدم بودن طبعی مقدمه را با مقدم بودن در ذهن از همدیگر جدا 

دانسته است.
در بحث اقسام برهان قطب‌الدین شیرازی می‌گوید:‌

برهان منقسم م‏ىشود ببرهان‏ لمّ و برهان انّ؛‏ اما برهان لمّ آن است کى اعطاء علت وجود و 
تصدیق کند با هم، جنانک گویند هذه الخشبة مستها النار و کل خشبة مستها النار فهی محترقه، 
فهذه الخشبه محترقة؛ و اوسط در آن با آنکه علت تصدیق است علت حکم است اکبر بر اصغر، و 
اگر چه علت اکبر نباشد در نفس خویش، بل بسیار باشد کى معلول احد الطرفین باشد، چون حرکت 
آتش کى معلول اوست، و علت وصول او بخشبه؛ اما برهان انّ آنست کى اعطاء علت تصدیق کند 
فقط، جنانک هذه الحمى تشتد غبا، و کل حمى تشتد غبا فهی محرقه‏؛ و بسیار باشد کى اوسط 
درین معلول حکم باشد؛ و حینئذ آن را دلیل خوانند، جنانک هذه الخشبة محترقه، و کل محترق‏ 

فقد مسته النار.1
مشابه این بیان در کلمات بسیاری از منطق‌دانان آمده و بر اساس آن برهان به دو قسم برهان انی 
و لمی تقسیم می‌گردد،2 برهان چه برهان »لم« و چه برهان »ان« بدون ملازمه امکان‌پذیر نیست؛ 
ازاین‌رو وجود ملازمه در برهان کاشف از وجود ملازمه در مقدمات آن نیز هست. بر این اساس، ما 
نتیجه می‌گیریم که وجود ملازمه در برهان، در رتبۀ قبل از آن میان موضوع و محمول ضروری است.
مورد سوم در بحث قضایای لزومیه و اتفاقیه شرطیه گفته شده، لازم است قضایای لزومیه میان 

مقدم و تالی علاقه لزومیه باشد. شارح مطالع می‌گوید:
‏الشرطیة المتّصلة امّا لزومیة او اتّفاقیة لأنّها ان کان بین طرفیها علاقه‌ای بسببها یقتضى المقدم 
لزوم التالى له فهى لزومیة مثل ان یکون المقدم علّة للتّالى او معلولا له او لعلته او مضایفا له او غیر 
ذلک فان لم یکن بین طرفیها علاقه‌ای یقتضى اللزوم فهى اتفاقیة؛3 شرطیه متصله یا لزومیه است و 
یا اتفاقیه؛ زیرا اگر میان دو طرف رابطه‌ای وجود داشت که به سبب آن مقدم مقتضی لزوم تالی باشد، 
قضیه لزومیه است، مثل جایی که مقدم علت تالی یا معلول تالی یا علت تالی و یا مضایف با تالی باشد 

و اگر میان دو طرف رابطۀ مقتضی لزوم وجود نداشت، قضیه اتفاقیه خواهد بود.
وجود علاقۀ لزومیه به معنای ضرورت این امر در قضایاست، این ضرورت در حقیقت نشأت‌گرفته 

1. شیرازی، قطب‌الدین محمود بن مسعود، درة التاج، تصحیح سید محمد مشکات، ص 448. حمی: تب. غب: یک روز 
در میان. حمی الغب: تب نوبه.

2. طوسی،‌ محمد بن الحسن، الجوهر النضید، ص 202.
3. رازی، قطب‌الدین محمد، شرح مطالع الانوار فی المنطق، ص 202 تا 203.



442 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

از مقدمات برهان است که بایستی چنین ویژگی را داشته باشند.
2. وجه شرط رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول

می‌توان برای لزوم این شرط این‌گونه استدلال نمود اگر رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول نباشد، 
وجود موضوع کاشف از وجود محمول نخواهد بود؛ زیرا وجود رابطۀ لزومی باعث می‌شود که وجود 
موضوع وجود محمول را لازم داشته باشد و الا وجود موضوع، محمول را در پی ‌ندارد، اگر وجود 
موضوع، محمول را در پی نداشته باشد، مقدمات نیز نمی‌توانند کاشف از نتیجه باشند؛ چرا که با 
کاشف بودن موضوع از محمول در مقدمۀ اول و سپس کاشف بودن موضوع از محمول در مقدمۀ دوم 
نتیجه شکل می‌گیرد. بر این اساس ضروری است که رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول باشد. از 

قضا در مورد ذاتی بودن به همین دلیل استدلال شده است. علامه حلی می‌گوید:
و إنما شرطنا ذلک لأن الغریب لا یفید الیقین بما لا یناسبه لعدم العلاقه‌ای الطبیعیة بینهما؛1 
ذاتی بودن مقدمۀ برهان را به این جهت شرط نمودیم که عرض غریب مفید یقین نیست؛ زیرا در این 

صورت به دلیل عدم تناسب و سنخیت رابطۀ طبیعی میان موضوع و محمول وجود ندارد.
ممکن است تصور شود این شرط تکرار همان شرط ضرورت است که قبلًا بحث گردید، چون 
رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول بیان دیگری از رابطه ضروری میان موضوع و محمول است. 
می‌توان این‌گونه توضیح داد همان‌گونه که در مباحث پیشین دانسته شد، در مورد ضرورت اختلاف 
نظر وجود دارد، طبق هر یک از دیدگاه‌ها این‌همانی‌ میان ضرورت و لزوم تفاوت می‌یابد. طبق دیدگاه 
کسانی که ضرورت را به ضرورت به حسب جهت تفسیر کرده‌اند، گزاره‌های امکانی جزء مقدمات 
برهان به شمار می‌رود، طبق این دیدگاه شرط ضرورت شامل این شرط نمی‌گردد. طبق دیدگاه کسانی 
که ضرورت را تفسیر به ضرورت به حسب جهت نموده‌اند، ضرورت شامل این شرط می‌گردد، ولی 
همان‌گونه که دانسته شد طبق این دیدگاه ضرورت شرط عام نیست، بلکه اختصاص به امور ضروری 
دارد. تنها طبق مبنای مختار که مراد از ضرورت، ضرورت به حسب جهت و ماده قضیه است، شامل 
این شرط می‌شود. در این صورت ذکر این شرط در حقیقت تبیین شرط پیشین خواهد بود؛ اما این 
نفع را دارد که ما از این طریق اولا می‌توانیم سخن منطق‌دانان را در این بحث بررسی نماییم و هم 
این‌که می‌توانیم از این طریق وجه تقسیم برهان به برهان لمّ و انّ را بیان نماییم و عیار اعتبار هر کدام 

را بسنجیم.
3. انواع رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول

علاقۀ لزومی و ملازمه میان دو شئ در سه مورد وجود دارد: ملازمه میان علت و معلول، ملازمه میان 

1. حلی، حسن بن یوسف بن مطهر، الجوهر النضید، ص 208.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 443

معلول و علت، ملازمه میان دو معلول دارای علت ثالث،‌ در غیر این سه مورد ملازمه میان دو شئ 
وجود ندارد؛‌زیرا رابطه لزوم از سه حالت خارج نیست یا یک شئ با شئ دیگر به این جهت ملازمه 
دارد و یک شئ مستلزم وجود شئ دیگر است که شئ الف علت وجود ب است، روشن است با وجود 
علت معلول نیز محقق می‌گردد و یا به این جهت یک شئ‌ مستلزم وجود شئ دیگر است که معلول 
شئ دیگر است؛ زیرا هرگاه معلول وجود داشته باشد علت نیز در رتبه پیشین وجود دارد و الا مستلزم 
آن است که معلول بدون علت محقق گردد و یا دو شئ‌ به آن جهت با همدیگر تلازم وجودی دارند 
که هر دو معلول علت شئ سوم‌اند؛ اما به لحاظ وجودی هر دو معلول به گونه‌ای است که هرگاه یکی 
محقق شود دیگری نیز محقق می‌گردد، وجود هر یک کاشف از وجود دیگری است. در غیر این سه 
مورد ملازمه وجودی میان اشیاء وجود ندارد؛ ازاین‌رو برهان هم منحصر به همین سه قسم خواهد 

بود. صدر المتألهین می‌گوید:
إذ العلاقة‌ ای العقلیة إنما یتحقق بین أمور یکون بعضها علة موجبة لبعض آخر أو بین أمور تکون 
معلولة لعلة واحدة موجبة بلا واسطة أو بوسط فإنا نعلم أن الأمور التی لیست بینها علاقة ای العلیة 
العقل وجود بعضها منفکا عن  أو بوسط یجوز عند  بغیر وسط  المعلولیة و الافتقار و الارتباط  و 
الآخر؛1علاقه و رابطۀ عقلی یا بین اموری تحقق می‌پذیرد که بعضی علت موجبه بعض دیگر باشد و 
یا بین اموری که معلول علت واحده باشد اعم از این‌که با واسطه باشد و یا بدون واسطه؛ اما اموری 
که میان آن‌ها علاقه علی و معلولی وجود ندارد، از نظر عقلی ممکن است بعضی آن‌ها از بعضی دیگر 

منفک شود.
صدر المتألهین در تعلیقات بر الهیات شفا با صراحت تمام اظهار می‌کند که ملازمه صرفا در 
همین سه مورد وجود دارد و در غیر این سه مورد ملازمه میان دو امر وجودی تحقق ندارد. می‌گوید:‌
أن التلازم عند التحقیق لا بدّ له من علّة مقتضیة و یکون إما بینها و بین معلولها أو بین معلولین 
لها لا کیف اتفق بل من حیث یقتضی العلّة الموجبة تعلقا ما وحاجة لکل واحد منهما بالآخر؛ إذ کل 
شیئین لیس أحدهما علّة موجبة للآخر ولا معلولا له ولا ارتباط بینهما بالانتساب إلى ثالث کذلک 
فلا تعلق لأحدهما بالآخر ولا وجوب له بالقیاس إلیه و یمکن للعقل فرض أحدهما منفکا عن الآخر 
لکن کثیر من الناس و منهم أبو البرکات البغدادی والإمام الرازی و صاحب الإشراق لم یتفطنوا لذلک 
و زعموا أن التلازم بین شیئین لیس أحدهما علّة للآخر ربما یکون من غیر أن یوجب الارتباط بینهما 
ثالث و یتمثلون فی ذلک بالمتضایفین و ذلک ظن باطل؛2 ملازمه میان دو شئ نیاز به سبب و علت 
دارد و آن یا میان شئ و معلول آن است و یا میان دو معلول علت سوم است به گونه‌ای که علت مقتضی 

1. صدر المتألهین، محمد شیرازی، الحكمة المتعالية فى الاسفار العقلية الاربعة، ج 1، ص 94.
2. صدر المتألهین، محمد شیرازی، الحاشية على الهيات الشفاء، ص 32.



444 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نیاز هر کدام به دیگری باشد؛ زیرا اگر دو شئ یکی علت دیگر و یا معلول دیگری نباشد و از طریق شئ 
سوم نیز با همدیگر ارتباط نداشته باشد، هیچ کدام به دیگری ارتباط نخواهد داشت و یکی نسبت به 
دیگری واجب بالقیاس نخواهد بود، عقل می‌تواند یکی را منفک از دیگری فرض نماید؛ اما بسیاری 
از مردم مانند ابوالبرکات بغدادی؛ امام رازی و شیخ اشراق متوجه این نکته نشده و تصور نموده‌اند که 
ملازمه میان دو شئ در صورتی که یکی علت دیگری نباشد و هیچ ارتباط با همدیگر نداشته باشد، 
امکان‌پذیر است و به متضایفین مثال زده‌اند، چنین تصوری باطل است. آیت‌الله محقق خراسانی به 

تبع شارح تهذیب نیز همین نظر را دارد.1
5. اعتبارسنجی اقسام برهان

اگر ملازمه میان دو شئ از قبیل ملازمه میان علت و معلول باشد، به این معنا که موضوع علت و 
محمول معلول آن در هر دو مقدمه باشد، برهان لمّی خواهد بود. اگر ملازمه میان دو شئ از قبیل 
ملازمه میان معلول و علت باشد، به گونه‌ای که موضوع معلول و محمول علت آن در هر دو مقدمه 
قرار بگیرد، برهان انّ خواهد بود. اگر ملازمه میان دو شئ‌ از قبیل دو معلول دارای علت سوم باشد، 
این قسم نیز برهان انّ به شمار می‌رود. اگر ملازمه میان دو شئ از قبیل دو متلازم بدون علت باشد، در 
این صورت نیز برهان ان مطلق نام دارد. بر این اساس ما چهار نوع برهان داریم. در این بحث سخن 
در مورد اعتبار هر یک از براهین ذکر شده است، کدام یک از اقسام چهارگانه برهان مفید یقین است 

و کدام یک مفید یقین نیست؟
الف. برهان لم

برهان لمّ برهانی است که به ترتیب اصغر علت وجود اوسط و اوسط علت وجود اکبر باشد، لازمۀ 
علّیت اوسط برای وجود اکبر آن است که علّت برای ثبوت اکبر برای اصغر نیز قرار بگیرد. البته این‌که 
گفته شده است حد اوسط علّت ثبوت اکبر برای اصغر باشد، هر چند خود معلول اصغر باشد، سخن 
ناتمامی است، ولی مجال تفصیل فعلًا در این باره وجود ندارد، معیار آن است که اصغر علّت وجود 

اوسط و اوسط علّت اکبر باشد.
این قسم از برهان کاشف از واقع و مفید یقین است؛ زیرا ملازمه میان علت و معلول جزء امور 
بدیهی است، هرگاه علت تامه تحقق یابد به این معناست که معلول نیز تحقق می‌یابد، انفکاک معلول 
از علت تامه محال است. بنابراین، وجود علت تامه کاشف از وجود معلول است و افزون بر این‌که 

اصل وجود معلول کشف می‌گردد نوع وجود معلول نیز کشف می‌گردد.

1. خراسانی، محمدعیسی قاسمی، الیتیمة شرح و ایضاح لحاشیة التهذیب، ص 249 تا 250.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 445

ب. برهان انّ دلیل
برهان انّ برهانی است که اصغر معلول اوسط و اوسط معلول اکبر است، لازمۀ معلول بودن اوسط 

برای اکبر آن است، که اصغر نیز معلول اکبر باشد. 
این قسم از برهان نیز کاشف از واقع و مفید یقین است؛ زیرا ملازمه میان معلول و علت روشن 
است، چون هیچ معلولی بدون علت تحقق نمی‌یابد، هرگاه معلول تحقق داشته باشد، کاشف از تحقق 
علت در رتبه قبل است. البته روشن است وجود معلول صرفاً خبر از اصل وجود علت می‌دهد و 

هیچگاه علت را به صورت واضح و آشکار مشخص نمی‌کند.
ج. برهان انّ متلازم

برهان ان متلازم برهانی است که اصغر و اوسط و اکبر هر سه معلول شئ ثالث‌اند که در مقدمات 
برهان ذکر نشده است، ولی معلول بودن این سه به گونه‌ای است که هرگاه یکی تحقق یابد نشانۀ آن 

است که دیگری نیز تحقق دارد.
این قسم از برهان نیز دارای اعتبار و مفید یقین است؛ زیرا با فرض این‌که دو معلول با همدیگر 
تلازم وجودی داشته باشند، وجود هر یک کاشف از تحقق دیگری نیز هست. تمام سخن در این است 

که تلازم میان دو معلول علت شئ سوم باید اثبات گردد.
اشکال علامه طباطبایی

علامه طباطبایی این دو نوع اخیر از برهان را لغو و تحصیل حاصل دانسته است، به این دلیل که در 
این دو قسم سیر از معلول به علت وجود دارد، علم به معلول بودن در صورتی حاصل می‌شود که در 
مرتبۀ قبل علم به علت آن حاصل گردد و الا معنا ندارد چیزی به عنوان معلول فرض شود. اگر بنا 
شود در رتبۀ قبل از علم به معلول، علم به علت حاصل گردد، دوباره از معلول پی به علت ببریم لغو و 

تحصیل حاصل خواهد بود. می‌گوید: 
و فرعوا على ذلک عدم إفادة أحد ـ قسمی البرهان الإنّی للعلم و هو القیاس الذی أوسطه علّة 
لوجود الأصغر و بعبارة أخرى ـ القیاس الذی یتوسل فیه بآثار الشی‏ء إلى إثبات نفسه؛ و ذلک ان العلم 
بالمعلول لا یتم الّ مع العلم به وجود علّة قبله فیکون اثبات وجود العلة به ثانیاً لغواً لا اثر له؛1 متفرع 
بر مطلب پیشین برهان انّ مفید یقین نخواهد بود، برهان انّ برهانی است که اوسط علت وجود اصغر 
است و یا به عبارت دیگر استدلالی است که از راه آثار برای اثبات شئ استدلال می‌شود؛ زیرا علم 
به معلول در صورتی حاصل می‌گردد که در رتبۀ پیشین علم به علت آن حاصل شده باشد، در چنین 

فرضی اثبات وجود علت با معلول لغو خواهد بود.

1. صدر المتألهین، محمد شیرازی، الحکمة المتعالیة فی الاسفار الاربعة العقلیة، تعليقة الطباطبایی، رقم 1، ج 3، ص 396.



446 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

به نظر می‌رسد ضرورتا چنین تلازمی وجود ندارد که علت به معلول بودن تنها در فرض علم به 
علت حاصل گردد، بلکه چه بسا ممکن است شخص از راه‌ نشانه‌ها علم به معلول بودن چیزی پی 
ببرد، از همین طریق می‌تواند برای اثبات معلول بودن و وجود علت استدلال کند. البته روشن است 
صرف معلول بودن وجود اصل علت را ثابت می‌کند، آنگاه اگر علت منحصره باشد همان علت ثابت 

می‌گردد، اگر علت غیرمنحصره باشد، علت خاص از میان علل متعدد معین نمی‌گردد.
د. برهان تلازم

علامه طباطبایی قسم چهارم از برهان را ذکر کرده است و آن برهانی است که هیچ گونه رابطه علی و 
معلولی میان دو شئ وجود ندارد؛ اما دو شئ‌ از نظر حقیقت خارجی شئ واحد است، ولی به لحاظ 
تحلیل عقلی متعدد است، در این صورت به دلیل وحدت وجود خارجی می‌توان از طریق حیثیت و 
جهتی، حیثیت و جهت دیگر را اثبات نمود، مثلا حقیقت واحدی به نام وجود هست می‌توان از آن 
مفاهیم متعدد مثل اصالت، وحدت، فعلیت و... را انتزاع نمود که همه این امور از حقیقت واحد 
حکایت می‌کند، مصداق واحد است و مفاهیم متلازم‌اند، مثلا خارجیت ملازم فعلیت است و فعلیت 
ملازم اصالت است. منشأ این تلازم علیت و معلولیت نیست، چون علیت و معلولیت فرع بر دوگانگی 
و اثنینیت است و مفروض آنست در خارج اثنینیت در کار نیست، بلکه صرفاً بعضی ملازمات نسبت 
به ذهن اظهر از بعضی ملازمات دیگر است. فلذا حد وسط برای وصول به ملازم دیگر قرار می‌گیرد. 

این قسم از برهان مفید یقین است. می‌گوید:
ان برهان انّ یجب ان یتألف من مقدمات لا سبب فیها. قال الشیخ فی الفصل الثامن من المقالة 
الاولی من کتاب البرهان: فان کان الاکبر للاصغر لا سبب لذاته لکنه لیس بین الوجود له و الاوسط 
کذلک للاصغر الّ انه بین الوجود للاصغر ثم الاکبر بین الوجود للاوسط فینعقد برهان یقینی و یکون 
برهان انّ لیس برهان لمّ؛1 برهان انّ لازم است از مقدماتی تشکیل شود که سبب ندارد. شیخ الرئیس 
در برهان شفا می‌گوید: اگر ثبوت اکبر برای اصغر فی حد ذاته سبب نداشته باشد؛ اما بیّن الوجود 
نسبت به آن نباشد، همین‌طور اوسط برای اصغر سبب نداشته باشد،‌ ولی بیّن الوجود برای اصغر باشد 
و اکبر بیّن الوجود برای اوسط باشد، در این صورت برهان یقینی فراهم می‌گردد. این قسم برهان انّ‌ 

است نه برهان لمّ.
در مباحث فلسفی صرفاً این قسم از برهان را مفید یقین می‌داند:

ای کون موضوعها اعم الاشیاء یوجب ان لا یکون معلول لشئ خارج منه اذ لا خارج هناک، فلا 
علّة له فالبراهین المستعمله فیها لیست ببراهین لمّیة و اما البرهان الان فقد تحقق فی کتاب البرهان 
من المنطق ان السلوک من المعلول الی العلّة لا یفید یقینیاً فلا یبقی للبحث الفلسفی الّ البرهان الانّ 

1. طباطبايی، محمدحسين، البرهان فى المنطق، ص 137.



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 447

الذی یعتمد فیه علی الملازمات العامة فیسلک فیه من احد المتلازمین العامین الی الآخر؛1 موضوع 
فلسفه عام‌ترین اشیاست، این امر موجب می‌شود که موضوع آن معلول چیز خارج از این موضوع 
نباشد؛ زیرا چیزی خارج از وجود نیست. در نتیجه برای موضوع آن علت وجود ندارد. بر این ‌اساس، 
برهان‌هایی که در فلسفه مورد استفاده قرار می‌گیرد، برهان لمّ نیست؛ اما برهان انّ همان‌گونه که در 
کتاب برهان ثابت شده سیر از معلول به علت مفید یقین نیست. بنابراین، در فلسفه تنها بر برهان 
مبتنی بر ملازمات عامه اعتماد می‌شود، در این نوع از برهان‌ها یکی از دو امر متلازم عام به دیگری 

سیر می‌شود.
نقد و بررسی

 تلازم در وجود خارجی منحصر به ملازمه علی و معلولی و ملازمه دو معلول علت سوم است، در 
غیر از سه مورد مذکور میان اشیای خارجی تلازم وجود ندارد. ‌در نتیجه ما نمی‌توانیم به جز از سه راه‌ 

ذکرشده از چیزی به چیزی دیگر استدلال نماییم.
اما یک مشکل در این مسأله وجود دارد مباحث فلسفه یکی از بارزترین موارد استدلال برهانی 
است، موضوع فلسفه هستی است و مسائل آن مباحث کلی هستی است، روشن است کلی هستی 
علت ندارد تا بتوان برای اثبات و یا نفی چیزی استدلال برهانی نمود؛ ازاین‌رو ما باید برای این مشکل 

راه‌حلی بیابیم.
از علیت  اعم  از علیت  نموده است: مقصود  این طریق حل  از  را  این مشکل  آیت‌الله مصباح 
خارجی و علیت به حسب اعتبارات عقلی است، در فلسفه درست است برهان به حسب علیت و 
معلولیت خارجی وجود ندارد؛ ولی علیت و معلولیت به حسب اعتبارات عقلی وجود دارد، فی المثل 
امکان علت نیاز ممکن به واجب است. از این ‌رو، اگر استدلال فلسفی به این شکل تشکیل شود: 
عالم ممکن است و هر ممکنی نیاز به واجب دارد. بنابراین، عالم نیز نیاز به واجب دارد، چنین برهانی 

لمّی خواهد بود.2
پذیرش این سخن دشوار است؛ زیرا مراد فلاسفه از علیت و معلولیت به حسب خارج و عالم عین 
است و علیت و معلولیت در اعتبارات عقلی جایی ندارد. در خصوص امکان اگر مراد امکان ماهوی 
باشد، علت وجود نیست، چون امکان وصف ماهیت متأخر از ماهیت است و ماهیت متأخر از وجود 
است، شئ متأخر نمی‌تواند علت احتیاج شئ متقدم باشد. اگر مراد امکان فقری باشد نحوه‌ای وجود 

است. در این صورت، این‌که جزء اعتبارات عقلی باشد، جای بحث دارد.
راه‌حل دیگر این است که در مباحث فلسفی نیز همواره برهان فلسفی از طریق علیت و معلولیت 

1. طباطبايي، محمدحسين، نهاية الحكمة، ص 6.
2. مصباح یزدی، محمدتقی، تعلیقة علی نهایة الحکمة، ص 15.



448 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

است، این‌که موضوع فلسفۀ هستی فی حد نفسه است، مانع آن نیست که استدلال فلسفی علّی و 
معلولی در آن راه نداشته باشد؛ زیرا هستی فی حد نفسه نه علت دارد و نه نیاز به علت دارد، امر بدیهی 
است؛ اما استدلال همواره به منظور اثبات صفات و ویژگی‌ها و یا برخی ساحت‌های وجود است. در 
این‌گونه موارد علیت و معلولیت راه دارد، چرا که مراد از علیت و معلولیت در مباحث فلسفی ضرورتا 
علیت و معلولیت به معنای علیت ایجادی نیست، بلکه مطلق سببیت و مسببیت میان دو شئ را 
شامل می‌شود، رابطۀ سببیت و مسببیت همواره میان ذات و صفات وجود دارد، اگر هستی را بسان 
ذات تصور نماییم و صفات آن بسان اعراض ذات است، اگر با واسطۀ قرار دادن ذات به صفات برسیم 
برهان علّی و اگر از راه آثار برسیم برهان انّی و اگر از راه صفات به صفات دیگر برسیم برهان تلازم 
خواهد بود. شاهد بر مدعا که مراد از علیت و معلولیت، سببیت و مسببیت است، این‌که از شرایط 
برهان ذاتی بودن مقدمات است، ذاتی بودن به این معناست که صفت عارض بر ذات ذاتی آن باشد، 

این با سببیت سازگار است.
پایان و نتیجه بحث

در پایان این نوشتار به عنوان نتیجه این‌که در بحث مقدمات برهان، ذاتی بودن از شرایط مقدمات 
برهان است و از تفسیرهای ذکرشده، نظریۀ علامه طباطبایی دقیق‌تر است. ضروری بودن به معنای 
ضرورت به حسب ماده و جهت است و بر خلاف آرای منطق‌دانان شرط لازم برای همۀ مقدمات 
برهان است و اختصاص به استنتاجات ضروری ندارد. کلیت به مفهوم شمول و فراگیری نسبت به 
همۀ افراد در همۀ زمان‌ها شرط دیگری است که بایستی در مقدمات برهان باشد و اختصاص به نتایج 
کلی ندارد. در آخر رابطۀ لزومی میان موضوع و محمول و مقدم و تالی نیز شرط است. بر پایۀ همین 
شرط برهان به سه دسته برهان لمّی،‌ برهان انّی دلیل و برهان انّی تلازم تقسیم می‌شود و همۀ اقسام 
آن مفید یقین است و قسم سوم به نام برهان تلازم مطلق که بدون رابطۀ علّی و معلولی باشد، وجود 

ندارد.
ختم این نوشتار مورخه 23/ 1/ 1396 هـ.ش برابر با 13 رجب سالروز ولادت مولای متقیان 

علی بن ابی طالب سال 1438هـ.ق.
منابع

ابن سینا، حسین )370- 428هـق(، الاشارات و التنبیهات، قم: نشر البلاغة، اول، 1375.
ـــــــــــــــــ، الشفاء –المنطق، البرهان، تحقیق: سعید زاید و همکاران با نظارت ابراهیم مدکور، 

قم: کتابخانه آیت‌الله مرعشی نجفی، بر اساس چاپ مصر، اول، 1404.
الضلالات، تحقیق و تصحیح محمدتقی دانش‌پژوه،  الغرق فى بحر  النجاة من  ـــــــــــــــــ، 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 449

دوم،‌ 1379. تهران،  دانشگاه  تهران: 
اصفهانی، محمدحسین )1296- 1361هـ.ق(، نهایة الدرایة فی شرح الکفایة، بیروت: مؤسسه آل 

البیت، دوم، 1429.
بهمنیار بن مرزبان )458هـق(، التحصیل، تحقیق مرتضی مطهری، تهران: انتشارات دانشگاه تهران، 

دوم، 1375.
تهانوی، محمدعلی، کشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، بیروت: مکتبة لبنان ناشرون، اول، 1996م.
حلی، حسن بن یوسف بن مطهر )م726(، القواعد الجلیة فی شرح الرسالة الشمسیة، تحقیق شیخ 

فارس الحسون، قم: مؤسسة النشر الاسلامی، اول، 1412.
خراسانی، محمدعیسی قاسمی، الیتیمة شرح و ایضاح لحاشیة التهذیب، نجف: مطبعة‌ النعمان، 

1967م.  =1386 اول، 
خراسانی، محمدکاظم )1255- 1329هـق(، کفایة‌ الاصول، قم: مؤسسة آل البیت، اول، 1409.

رازی، فخر الدین محمد بن عمر )544- 606هـ.ق(، منطق الملخص، تهران: دانشگاه امام صادق، 
اول، 1381.

رازی، قطب‌الدین محمد محمد بن محمد بویه ورامینی )م 776هـ.ق(، المحاکمات بین شرحى 
الاشارات، قم: نشر البلاغة، اول، 1375.

تصحیح محسن  الشمسیة،  الرسالة  فى شرح  المنطقیة  القواعد  تحریر  رازی، قطب‌الدین محمد، 
دوم، 1384. قم:  بیدار،  انتشارات  بیدارفر، 

رازی، قطب‌الدین محمد، شرح مطالع الانوار فى المنطق، قم: انتشارات کتبی نجفی، بی‌تا.
ربانی گلپایگانی، علی، مناهج الاستدلال، مؤسسة النشر الاسلامی، اول، 1414.

سبحانی،‌ جعفر، ارشاد العقول، تقریر محمدحسین، عاملی، قم: مؤسسه امام صادق، اول،‌1324.
سبزواری، هادی )1212- 1289هـ.ق(، شرح المنظومة، تصحیح و تعلیق حسن حسن‌زاده آملی، 

تهران: نشر ناب، اول، 1369.
سبزواری، هادی )1212- 1289هـق(، التعلیقات على الشواهد الربوبیة، تحقیق سید جلال الدین 

آشتیانی، ایران: مشهد، المرکز الجامعی للنشر، دوم، 1360.
اول،  تهران،  دانشگاه  تهران:  نجفقلی حبیبی،  تحقیق  الحسنی،  سبزواری، هادی، شرح الاسماء 

.1372
سهروردی، شهاب الدین یحیی بن حبیش )549- 587هـ.ق(، مجموعه مصنفات )اللمحات(، 
تصحیح و مقدمه هانری کربن، سید حسین نصر و نجفقلی حبیبی، تهران، مؤسسات مطالعات و 

تحقیقات فرهنگی، دوم، 1375.



450 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

شهابی، محمود، رهبر خرد، قم: انتشارات عصمت، 1382.
شهرزوری، شمس الدین محمد بن محمود )زنده تا 687هـ.ق(، رسائل الشجرة الالهیة فى علوم 

الحقایق الربانیة، تحقیق نجفقلی حبیبی، مؤسسه حکمت و فلسفه ایران، اول، 1383.
شیرازی، قطب‌الدین محمود بن مسعود )633-710هـ.ق(، درة التاج، تصحیح سید محمد مشکات، 

تهران: انتشارات حکمت، سوم، 1369.
صدر المتألهین، محمد شیرازی )979- 1045هـ.ق(، الحکمة المتعالیة فى الاسفار العقلیة الاربعة، 

بیروت:‌ دار احیاء التراث العربی،‌ سوم، 1981م.
صدر المتألهین، محمد شیرازی، شرح الهدایة الاثیریة، تحقیق محمد مصطفی فولادکار،‌ بیروت:‌ 

مؤسسة التاریخ العربی، اول، 1422.
ــــــــــــــــــــــــــــــــ، الحاشیة علی الهیات الشفاء، قم: انتشارات بیدار،‌ بی‌تا.

صدر، محمدباقر )1353- 1400(، بحوث فی علم الأصول، تقریر سید محمود هاشمی شاهرودی، 
قم: مؤسسۀ دایرةالمعارف فقه السلامی، ج 1، چاپ سوم، 1417ق.

صنقور، محمد، المعجم الأصول‏ى، قم: منشورات الطیار، دوم، 1428.
طباطبایی، محمدحسین، البرهان فی المنطق، تحقیق و تعلیق غالب الکعبی، قم: انتشارات مدین، 

اول، 1428.
ـــــــــــــــــــــــــ، حاشیة الکفایة، قم: بنیاد علمی و فکری علامه طباطبایی، اول، 1402.

ـــــــــــــــــــــــــ، نهایة الحکمة، مؤسسة النشر الاسلامی، بی‌تا.
طوسی، محمد بن الحسن و حلی، حسن بن یوسف، الجوهر النضید، تصحیح محسن بیدارفر، قم: 

انتشارات بیدار، پنجم، 1371.
تهران،  دانشگاه  تهران:  تصحیح مدرس رضوی،  الاقتباس،  اساس  الحسن،  بن  طوسی، محمد 

.1361 سوم، 
ـــــــــــــــــــــــــ، تعدیل المعیار فی نقد تنزیل الافکار، تهران: دانشگاه تهران، اول، 1385.

اول،  البلاغة،  نشر  قم:  الطوسى،  للمحقق  التنبیهات  و  الاشارات  ـــــــــــــــــــــــــ، شرح 
.1375

عراقی، ضیاء‌الدین علی بن ملا محمد، بدائع الافکار فی الأصول، تقریر میرزا هاشم آملی، نجف، 
المطبعة‌ العلمیه، اول، 1370.

ـــــــــــــــــــــــــ، نهایة الأفکار، تقریر محمدتقی بروجردی، قم: انتشارات اسلامی، اول، 
.1417

فارابی، ابو نصر محمد بن محمد بن طرخان )260- 338هـ.ق(، کتاب الحروف، تحقیق محسن 



  فصل چهارم؛ بازتاب اندیشه‌ها / 451

مهدی، دار المشرق، بیروت: اول، 1986م.
ـــــــــــــــــــــــــ، المنطقیات للفارابى، تحقیق محمدتقی دانش‌پژوه، قم: کتابخانه مرعشی 

نجفی، اول، 1408.
فیاض لاهیجى، عبدالرزاق )1072هـ.ق(، شوارق الإلهام فی شرح تجرید الکلام، اصفهان، بی‌تا.

قوام صفری، مهدی، ترجمه و پژوهش برهان شفا، تهران: انتشارات فکر روز، اول، 1373.
مشکینی، ابوالحسن، حاشیة کفایة‌ الاصول، )کفایة الاصول با حواشى مشکینى(، قم: لقمان، اول، 

.1413
مشکینی، علی، اصطلاحات الأصول و معظم أبحاثها، قم: الهادی، ششم، 1374.

مصباح یزدی، محمدتقی، تعلیقة علی نهایة الحکمة، قم: مؤسسه در راه حق، اول، 1405.
مظفر، محمدرضا، المنطق، بیروت: دار التعارف للمطبوعات، 1427هـق= 2006م.





فصل پنجم
نگاهی به آثار علمی محقق خراسانی





نردبان عروج به آسمان
)نگاهی به سلّم الصعود اثر اخلاقی آیت‌الله محقق خراسانی(

اسدالله جعفری
ماه شعبان ماه مناجات با یگانه معبود است، درهای آسمان بر روی کبوتران حرم باز شده تا بال نیاز 
گشایند و برتارک قاف وصال آشیان گزینند و بر ماسوی برافشانند. دراین ایام عروج و صعود به جهان 
متعالی، می‌خواهم کتابی از عالم ربانی، زاهد مجاهد، علامه محقق خراسانی را به دوستان معرفی 

کنم تا در پرتو انفاس قدسیه مؤلف پارسایش پله‌پله تا ملاقات خدا عروج کنیم.
اصول ایمان یا اصول سعادت قسمت اول از کتاب گران‌سنگ سلم الصعود الی منتهی المقصود 
است که به زبان فارسی نگارش یافته است. این اثر در حوزۀ علمیۀ نجف نوشته شده و به قطع رقعی 
در 344 صفحه در مطبعة النعمان نجف اشرف بدون تاریخ نشر به چاپ رسیده است. همان‌طوری که 

از نام کتاب پیداست، کتاب اخلاقی در حوزۀ‌ آموزه‌های اخلاق دینی می‌باشد.
محقق خراسانی کتاب »سلم الصعود« را در سه قسمت نوشته و یا قصد نوشتن آن را داشته است 
که عبارتند از: ایمان یا اصول سعادت، سموم کشنده و اخلاق رفیعه. بخش اول کتاب سلم الصعود 
دربارۀ ایمان تدوین شده و دارای شش فصل می‌باشد. نویسنده علی‌رغم این‌که عنوان کتاب ایمان 
یا اصول سعادت است به تعریف ماهوی ایمان و سعادت نپرداخته، بلکه به نمودهای عینی از عمل 
مؤمنان پرداخته و در همین راستا تاریخ ظهور و بروز ایمان را در حیات مؤمنان بیان کرده است. برای 
همین کتاب در عین حال که اثر مذکور یک کتاب اخلاقی است، یک دورۀ مختصر تاریخ اسلام نیز 

می‌باشد. جلوه‌های از ایمان را در میدان نبرد صدر اسلام گزارش داده است. 
محقق خراسانی فصل اول را به تعریف نقلی ایمان از دیدگاه قرآن و سنت اختصاص داده است 
و در همین فصل راجع به علم و ارزش علم هم سخن گفته و علم را زیربنای ایمان دانسته و ایمان 
را سرچشمۀ فضایل اخلاقی و سعادت دستیابی به اخلاق تعریف نموده است و در تبیین و شرح 

گفته‌های خود آیات قرآن و احادیث و روایات را گردآورده و تاحدی شرح وبسط داده است.
در فصل دوم راجع به اخلاق و غرایز و چگونگی تهذیب آن سخن گفته است. در این فصل نیز از 
گاه به  روایات و تاریخ فراوان بهره برده و به شیرینی کتاب افزوده است به گونه‌ای که خواننده ناخودآ



456 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

ادامۀ خواندن کتاب تشویق و ترغیب می‌شود.
از فصل سوم به بعد وارد بحث‌های تاریخی ایمان می‌شود، جلوه‌های از ایمان یاران رسول را در 
رویارویی با کفار و پیش‌آمدهای فتنه‌انگیز با نثر روان، عموم فهم، شیرین، جذاب و در عین حال 
مختصر و دقیق گزارش می‌دهد. فصل‌های آخر خواندنی‌ترین بخش کتاب است و دایرة‌المعارفی از 

پدیدۀ ایمان به خواننده عرضه می‌شود.
محقق خراسانی در جای‌جای از فصول کتاب به نقد بعضی از روایات و گزارش‌های تاریخی 
می‌پردازد و عالمانه و منصفانه نقد علمی می‌کند که از تتبع و تحقیق و تدقیق ایشان در حوزۀ حدیث، 

رجال، تاریخ، تفسیر و ادبیات حکایت دارد.
این کتاب برای عموم خوانندگان عزیز،‌ در گروه‌های سنی مختلف قابل استفاده است، دارای نثر 
روان و به دور از اصطلاحات پیچیده علمی می‌باشد و در گزارش‌های تاریخی هم بسیار روان و دقیق 

و در عین حال گویا و رسا گزارش داده است.



مؤلفان معاصر افغانستان
)نگاهی به کتاب المؤلفون الافغانیون المعاصرون(

محمدعلی برهانی شهرستانی
عربی،  زبان  به  القاسمی‌الافغانی،  محمدعیسی  تألیف  المعاصرون«  الافغانیون  »المؤلفون  کتاب 
باقطع رقعی، در 200 صفحه در سال 1389 ه‌ـ.ق مطابق 1970 م در مطبعة‌ النعمان نجف اشرف و 
با هزینۀ مرد خیری به نام »عبد الجلیل محمدافضل« که دوست مؤلف بوده، به چاپ رسیده است. 
نارسایی‌های  نامطلوب، اغلاط چاپی و  کیفیت چاپ مرغوب نیست، کاغذ کاهی، حروف‌چینی 

دیگر؛ اما وزین بودن محتوا این نارسایی‌ها را تحت‌الشعاع قرار داده است.
فی  »الافغانیون  کتاب  اول  بخش  مذکور  کتاب  پیداست،  کتاب  اول  از صفحۀ  که  همان‌گونه 
التاریخ« می‌باشد، در صفحۀ دوم تصویری از مؤلف زینت‌بخش کتاب شده که حکایت از دوران 

جوانی، شور و نشاط و رشادت مؤلف دارد.
در صفحۀ سوم اهدانامه درج شده است. مؤلف اثر خود را به  محمدظاهر، پادشاه وقت افغانستان، 
با ذکرالقاب و عناوین پرطمطراق اهدا نموده و در پایان صفحه نوشته است: »این اثر ناچیز خود را 
توسط سفیر کبیر افغانستان استاد خلیل‌الله خلیلی، به مقام شامخ اعلی‌حضرت همایون اهدا نموده، 

امیدوارم مورد قبول آن شاه ادب دوست بگردد.«
آیت‌الله محقق خراسانی با اهدای کتاب خود به محمدظاهر شاه این هدف را دنبال می‌کرد که 
روابط حسنه با حکومت افغانستان داشته باشد تا بتواند از این طریق برای طلاب خدمت کند. در 
همین راستا با استاد خلیل‌الله خلیلی سفیر وقت دولت افغانستان در بغداد، طرح مراوده و دوستی 
می‌ریزد، از این طریق موفق می‌شود مسائل اقامتی و تمدید پاسپورت و امور دیگر طلاب را تسهیل 
نماید؛ طلابی که برای حل مشکل‌شان از محقق خراسانی به سفارت نامه می‌برده‌‌‌اند، کارشان بدون 

تکلف حل می‌گردیده است.
از صفحۀ چهار تا چهارده، عناوین »ملاحظه«، »اعتذار عن الحوزة العلمیة و اساتیدها الکرام«، 
»اعتذار آخر«، »کلمة المؤلف« و»تمهید« به چشم می‌خورند که در ذیل این عناوین، مؤلف گرانمایه 



458 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

به مطالب مختلفی از جمله به مشکلات فراروی نبود منابع مکتوب در موضوع مورد نظر و اهمیت 
و اولویت موضوع، در دل داشتن آرزوی به انجام رساندن این مهم، علل و اسبابی که مشوق مؤلف 
در خلق این اثر نفیس شده، اشاره کرده است. از علما و بزرگان و مؤلفین افغانستانی که نام‌شان 
در این کتاب نیامده عذر خواسته و وعده داده است، در مجلد ‌یا مجلدات بعدی این پروژۀ مهم را 
تکمیل نماید. همین‌طور، از بزرگان و مؤلفینی که زندگی‌نامه‌‌‌‌های‌شان در کتاب »المؤلفون الافغانیون 

المعاصرون« آمده، ولی حق‌شان به خوبی ادا نشده، عذرخواهی کرده است.
در ذیل عناوین »سخن مؤلف« و »مقدمه«، مؤلف می‌نویسد: ‌یکی از آرزوهایم که همواره تحقق 
آن را از خدای بزرگ مسألت می‌نمودم، این بود که کتابی بنویسم که شامل زندگی‌نامۀ علما و فضلای 
افغانستانی از گذشته تا حال باشد و معرفی آثار علمی ‌و ادبی آن‌‌‌‌ها را احتوا نماید، خداوند این توفیق 
را داد که این آرزو تا حدی محقق گردد، لذا در ملاقات از قبل تعیین‌ناشده با سفیر افغانستان در بغداد 
استاد خلیل‌الله خلیلی در منزل‌ یکی از کارمندان سفارت افغانستان داشتیم، در زمینه‌‌‌‌های مختلف 
بحث و گفتگو شد و از جمله از موقعیت و تقدم علمی ‌طلاب مهاجر افغانستانی در حوزۀ علمیۀ 
نجف اشرف صحبت به میان آمد. ایشان بنده را مکلّف نمود تا رساله‌ای بنویسم که شامل زندگی‌نامۀ 
علمی ‌طلاب و مؤلفین و نویسندگان افغانستانی در عراق باشد؛ از آن‌جایی که تألیف چنین کتابی از 
هدف‌های جدی و آرزو‌‌‌‌های اصلی‌ام بود، تشویق و ترغیب استاد خلیل‌الله خلیلی مرا مصمم‌تر کرد 
و به کارم سرعت بخشید و در همان‌جا به ایشان وعده دادم که به زودی چنین کتابی خواهم نوشت. 
بعد در آخر کتاب می‌نویسد: از همان وقتی که استاد خلیل‌الله خلیلی مرا به نوشتن این جزوه تکلیف 
نمود آن را در طی بیست روز نوشته و تکمیل نمودم و در تاریخ 1/5 / 1390 از چاپ آن فارغ شدم.

از صفحۀ پانزده مطالب اصلی کتاب آغاز گردیده و شرح حال 23 نفر از علما، بزرگان و مؤلفین 
افغانستانی که دارای آثار و تألیفات مطبوع و غیرمطبوع بوده به طور فشرده گردآوری شده است. 
زندگی‌نامۀ هر شخصی در فصل جداگانه مورد بررسی قرار گرفته، به ذکر نام و نام خانوادگی، نام پدر، 
زادگاه، محل رشد و نمو، آثار و تألیفات، خدمات علمی ‌و تبلیغی و دینی و اجتماعی او پرداخته شده 

است. بعضی از بزرگان تصویر مبارک‌شان نیز زینت‌بخش فصل شده است.
افرادی که شرح حال‌شان در کتاب »المؤلفون الافغانیون المعاصرون« آمده است، به ترتیب و 

عناوین مذکور در کتاب به صورت ذیل است:
1. سیدمحمد‌سرور واعظ بهسودی؛

2. شیخ محمد‌اسحاق فیاض؛
3. شیخ قربانعلی محقق ترکمانی؛

4. شیخ محمدعلی مدرس افغانی؛



  فصل پنجم؛ نگاهی به آثار علمی محقق خراسانی / 459

5. شیخ محمدآصف محسنی قندهاری؛
6. شیخ موسی عالمی‌ بامیانی؛

7. شیخ صفرمحمد عالمی؛
8. شیخ غلام‌حسین توسلی؛

9. سید نادر واعظی؛
10. شیخ عبدالله موحدی کیسوی؛

11. شیخ امان‌الله عارفی؛
12. شیخ محمد‌حسین نوری؛

13. شیخ علی‌محمد شریعتی؛
14. سید محمد محقق دیزنگی؛
15. سید غلام‌حسین موسوی؛
16. شیخ غلام‌حسن فصیحی؛

17. سید اسماعیل حسینی؛
18. شیخ محمدحسن مولوی قندهاری؛

19. سید جواد حسینی؛
20. شیخ نصر الله ناصری.

بیشتر  تاریخی‌اش  و  اصلی  هویت  روی  ولی  دارد؛  را  ایران  تابعیت  این‌که  با  محترم  مؤلف 
این‌گونه معرفی می‌نماید: »محمدعیسی  را  پایان کتاب خود  لذا در آخر مقدمه و  تأکید می‌ورزد، 

الخراسانی.« بالمحقق  الاحباب  لدی  المدعو  القاسمی‌الافغانی 
 در قسمت آخر کتاب، متن زندگی‌نامۀ آیت‌الله محقق خراسانی است به قلم دو تن از دوستان و 
شاگردان ایشان به زبان فارسی تهیه و ضمیمه کتاب »المؤلفون الافغانیون المعاصرون« چاپ شده 

است.
تعداد زیادی از شاگردان و دوستان استاد علامه محقق داوطلب شده که برای آن بزرگوار نیز 
زندگی‌نامه‌ای تهیه نمایند تا در کتاب مذکور به مناسبت این‌که ایشان شاه‌فرد »مؤلفان افغانستانی« 
است به چاپ برسد، ولی ایشان حاضر نمی‌شده که شرح حال ایشان در این کتاب بیاید، بعد از اصرار 
زیاد قبول می‌کند و از مجموع زندگی‌نامه‌‌‌‌های تهیه‌شده برای ایشان، نوشتۀ سید محمد محقق ورسی 

و استاد شیخ غلام‌حسن فصیحی‌ یکه‌ولنگی را انتخاب و در آخر کتاب چاپ می‌شود.



مبارزه با فقر
)نگاهی به کتاب الکفاح الاسلامی فی مشکلة الفقر(

یوسف عارفی
کتاب: »الکفاح الاسلامی فی مشکلة الفقر« نوشتۀ علامه بزرگوار مرحوم آیت‌الله محقق خراسانی 
است. این کتاب در سال 1393هـ.ق. در نجف اشرف و به وسیله چاپ‌خانۀ نعمان )مطبعة النعمان(، 

در قطع وزیری و جلد شومیز چاپ شده است.
نویسندۀ کتاب آیت‌الله محقق خراسانی، از دانش‌آموختگان حوزۀ علمیۀ نجف است. مرحوم 
گاهی گسترده و عمیق  علامه، در حوزه‌های مختلف علوم اسلامی، عقلی و نقلی، دارای تخصص و آ
بوده است، از فقه، اصول، حدیث و تفسیر گرفته تا منطق، فلسفه و کلام آبشخور اندیشه و حوزه‌های 
گاهی و تخصص او را شکل می‌داد. آثار به‌جامانده از ایشان گویای این واقعیت است؛ اما آن ویژگی  آ
بارزی که موجب شهرت فراگیر ایشان گردید و او را در نظر عالم و عامی بزرگ و متمایز ساخت، 
خطابه‌های متفاوت و ابتکاری او بود؛ خطابه‌های بی‌نظیر و شیوای مرحوم علامه آن‌چنان گیرا و 
عالمانه بوده است که علاوه بر اقشار مختلف مردم از عرب و عجم و بزرگان حوزۀ علمیۀ نجف، 
سرآمدان حوزه، مانند مرحوم آیت‌الله العظمی خویی، مرحوم آیت‌الله العظمی امام خمینی و آیت‌الله 
صدرای بادکوبه‌ای را نیز به پایی منبرهای او می‌کشاند. برخی از آثار ایشان که در نجف چاپ شده 

است عبارت است از:
1. سلّم الصعود، در حوزۀ عقاید و اخلاق؛

2. الیتیمه، شرح کتاب حاشیه، در حوزۀ منطق؛
3. هدایة المنطق، شرح منطق منظومه، در حوزۀ منطق؛

4. المؤلفون الافغانیون، معرفی عالمان و نویسندگان افغانستانی.
کتاب »الکفاح ‌الاسلامی فی مشکلة الفقر« چنان‌که از عنوانش پیداست رویکرد اقتصادی دارد 
و به زبان عربی نوشته شده است. مرحوم علامه، در این کتاب، در صدد شناسایی، شرح و تفسیر 
امروزین راه‌حل‌هایی است که دین اسلام برای رهایی از چنگال فقر ارائه کرده است. براساس آن‌چه 
که مؤلف علامه در مقدمه یادآوری نموده است، این کتاب قرار بوده در سه جزء و جلد تدوین و منتشر 



  فصل پنجم؛ نگاهی به آثار علمی محقق خراسانی / 461

شود، ولی فعلا فقط یک جزء از کتاب در دسترس است. جلد اول کتاب به صورت کلی، از دو بخش 
شکل گرفته است. بخش اول مفاهیم و کلیات است که سهم بسیار اندکی نسبت به کل کتاب دارد. 

بخش دوم راه‌حل‌ها است که به تعداد راه‌حل‌های ارائه‌شده قابل تقسیم است.
به هر حال کتاب با بحث دقیق مفهومی در مفهوم فقر، شروع می‌شود و پس از یکسری مباحث 
مقدماتی، وارد بحث و راه‌حل‌هایی که هدف اصلی تدوین و تکوین کتاب است، می‌گردد‌. ‌از نظر 
مرحوم علامه، راه‌حل‌هایی را که اسلام برای رهایی از چنگال فقر ارائه نموده‌ است، تدریجی و فرایندی 
است. از توجه به فرد و برنامه دادن به افراد جامعه شروع می‌شود و به جامعه و ارائۀ برنامه‌های 
اجتماعی منتهی می‌گردد. مطالب کتاب بر مبنای همین رأی و نظر ترتیب داده شده و روی‌هم‌رفته، 

سه راه‌حل فردی و اجتماعی در این جلد از کتاب بحث شده است.
الف. اولین راه‌حل به نظر ایشان، راه‌حل فردی و تربیتی است که با ترغیب و تشویق افراد به کار 
و کسب شروع می‌شود. برخی از مباحث و عناوین زیرمجموعه این راه‌حل، از این قرار است: کسب 
و کار در قرآن، کسب و کار در سنت، آثار شوم فقر، توجه جدی به کار در سیرۀ انبیاء، کار در سیرۀ 
رهبران و پیشوایان مسلمین، سیرۀ امامان معصوم)ع(، کار عبادت است، کار جهاد در راه خدا است 

و...
ب. دومین راه‌حل، راه‌حل اخلاقی است: مؤلف علامه برای این راه‌حل دو وجه تعریف می‌کند؛ 

از یک جهت، آن را یک راه‌حل فردی و از جهت دیگر نوعی راه‌حل اجتماعی محسوب می‌دارد:
1. وجه فردی: راه‌حل اخلاقی از یک جهت متوجه فقیر است و آموزه‌های اسلامی به انسان 
گرفتار فقر، جهت بهره‌برداری درست، توصیه‌های اخلاقی دارد و او را به پایداری، ریاضت و تربیت 
نفس فرا می‌خواند. مباحثی چون اصل پایداری و ریاضت، فضیلت فقر بر غنا و جایگاه بلند فقر و 

فقیر صابر در آموزه‌های اسلامی، زیر‌مجموعۀ این وجه بحث قرار گرفته‌اند.
2. وجه اجتماعی: راه‌حل اخلاقی از جهت دیگر متوجه جامعه و اجتماع است و آموزه‌های 
اسلامی جامعه و اجتماع را به تعاون و هم‌دردی با فقرا فرا می‌خواند. مؤلف علامه، مباحثی چون 
ارزش تعاون و هم‌دردی، ارزش شاد کردن دل‌ها، ارزش برآوردن نیازمندی‌های مؤمن، ارزش تلاش 
برای رفع گرفتاری مؤمن، ارزش اطعام و پوشاندن مؤمن و... را در آموزه‌های اسلامی مطرح می‌کند.
ج. کفالت و تکافل اجتماعی: تکافل اجتماعی به این معنا است که افراد جامعه همدیگر را 
سرپرستی و ضمانت کنند و در آن‌چه که در اختیار دارند به همدیگر کمک و مساعدت نمایند چه به 
صورت ایجابی، مانند سرپرستی یتیمان و از کارافتادگان و کمک به فقیران و... و یا به صورت سلبی، 
مانند تحریم احتکار و جلوگیری از غش و خیانت. مرحوم علامه، از سه نوع کفالت سخن می‌گوید: 
کفالت بعضی از اقارب مانند انفاق بر پدر و مادر و...، کفالت دولت و حکومت اسلامی و کفالت 



462 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

عام. مباحث و مطالبی چون فقر و اصل کفالت بعضی از اقارب، اصل کفالت بعضی از اقارب و 
اندازۀ کارایی آن، فقر و اصل کفالت حکومت اسلامی و...، در این راه‌حل مطرح شده است.

مباحث کتاب در نوع خود ابتکاری و شرح آموزه‌های اسلامی مربوط به هر باب بسیار عالمانه 
است.‌ روش کتاب آمیزه‌ای از روش نقلی و عقلی است. هدف استخراج راه‌حل‌های دین اسلام از 
آیات قرآن و روایات معصومین)ع( برای مدیریت فقر در جامعۀ بشری است، ولی در مواردی، بینش 
فلسفی مرحوم علامه چه در شرح و تفسیر آیات و روایات، چه در تحلیل مباحث و چه در رد شبهات 
و پاسخ به سؤالات، با روش نقلی در می‌آمیزد. با این‌که مرحوم علامه، عرب‌زبان نیست؛ اما از زبان 
و ادبیات فاخر عربی امروزین بهرۀ وافر دارد. کلمات در نوشتار ایشان در عین سلاست و روانی، 
ترکیب فاخر، ادبی و سحرآمیز می‌گیرد. مطالب غامض و پیچیدۀ علمی، بدون این‌که از شأن و عمق 

علمی‌شان کاسته شود، در قالب جذاب، روان و همه‌فهم جای داده می‌شود.
کتاب الکفاح الاسلامی فی مشکلة الفقر، پس از کتاب اقتصادنا، اثر گران‌سنگ شهید صدر 
نوشته شده است، به همین جهت در جای‌جای کتاب از آن کتاب نقل قول می‌کند و آرای شهید صدر 
را به نقد و بررسی می‌گیرد. احتمالا شیوع ایدئولوژی‌های ضد دین به‌ویژه ایدئولوژی کمونیستی در 
کشورهای اسلامی خصوصا در دانشگاه‌ها یکی از دلایل قیام به نوشتن این کتاب بوده است. چنان‌که 
می‌دانید در زمان تألیف این کتاب؛ یعنی نیمۀ دوم قرن بیستم، ایدئولوژی کمونیستی در جوامع اسلامی 
و مجامع دانشگاهی جایگاه و پایگاه خاص یافته و طرفداران زیادی را جذب خود نموده بود. یکی 
از شاهراه‌های نفوذ این ایدئولوژی در کشورهای اسلامی، مسائل اقتصادی خصوصا مشکل فقر 
فراگیر در این کشورها بود. کمونیست‌ها با شعار حمایت از کار و کارگر و بهانه ساختن فقر، بسیاری 
از آموزه‌های اسلامی را زیر سؤال می‌بردند. مؤلف علامه بدون این‌که یادی از این ایدئولوژی نماید، 
راه‌حل دین برای فقر و جایگاه کار و کارگر در دین اسلام را بیان و برخی از شبهات را با بیان عالمانه‌ 

رد می‌کند.



درّ یگانه در منطق
)معرفی دو اثر منطقی از آیت‌الله محقق خراسانی(

حبیب‌الله فهیمی
»علم منطق علم ترازوست و علم‌های دیگر علم سود و زیان

 است و رستگاری مردم بپاکی جانست و پاکی جان به صورت
 بستن هستی‌هاست اندر وی و به دور بودن از آلایش طبیعت و

راه بدین هر دو به دانش است و هر دانشی که به ترازو سخته نشود
 یقین نبود، پس به حقیقت دانش نبود، پس چاره نیست از آموختن

علم منطق.1«
انسان‌های  از  یکی  خراسانی  محقق  به  قاسمی ‌معروف  محمدعیسی  شیخ  آیت‌الله  مرحوم 
آمده است. فقیه فرزانه‌ای که  به نکبت »هزاره بودن« گرفتار  خودساخته و فرهیخته‌ای است که 
می‌توانست خود »مرجع تقلید« باشد، ولی او در کمال پارسایی ترجیح داد تا آخر »مرجع تحقیق« 
بماند. خراسانی عالم زمان بودن را نه تنها در مرجعیت و »درسِ خارج« بلکه در اهتمام به »خارجِ 
در  درست  دلیل  همین  به  و  می‌دانست  زمانه  ناگزیر  الزامات  و  واقعیت‌ها  درست  و درک  درس« 
نقطه‌های عطف از تاریخ قومش در کمال تواضع و فروتنی و با بیان رسا و گویا و قدرت استدلال و 
اقناع بی‌مانند که خداوند به وی ارزانی داشته بود، در راه تثبیت مرجعیت اولین مرجع تقلید از میان 
مردم نگون‌بختش کوشید و با شجاعت و بصیرت تمام پی‌آمد این کارش را هم به جان خرید. اکنون 
که چند سالی بیش از در گذشت غریبانۀ وی نمی‌گذرد، غباری از خاموشی و فراموشی نام و یاد و 
خاطرۀ او را نزدیک است از یادها بزداید، در حالی‌ که فرزانگی شخصیت و اصالت آثار علمی‌ وی 
می‌طلبد تا آثارش به بهترین شکل ممکن تجدید چاپ شود و از شخصیت علمی‌ و انقلابی وی تکریم 
گاهی بسیاری از ماها را به  شایسته به عمل آید. البته در این روزگار غلبۀ میان‌مایگی که محتوای آ
طور یکسان یادداشت‌های ژورنالیستی منتشره در اینترنت تشکیل می‌دهد و به کمک »گوگل« این 
آصف بن برخیای دنیای جدید مطلوب را به یک چشم برهم‌زدن در دسترس داریم، زبان نخبه‌پسند و 

1. ابن‌سینا، دانشنامۀ علایی، بخش منطق، صفحه 6.



464 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

محتوای عمیق کتاب‌های خراسانی، در ناشناخته ماندن شخصیت و آثار وی بی‌تأثیر نیست، ولی در 
دسترس نبودن کتاب‌ها و نایاب بودن بیشتر این آثار که از چاپ برخی بیش و کم نیم‌قرن زمان گذشته 
می‌تواند دلیل عمدۀ گمنا‌می ‌این شخصیت در محافل علمی‌باشد. بگذریم از برخی عوامل بیرونی 
دیگر که جای گفتن آن این‌جا نیست »آن کس است اهل بشارت که اشارت دانند«. با این وجود در 
این قحط‌سال همت و جوانمردی این‌که دوستانی پیدا می‌شود تا به خواست دل و انگیزش وجدان، 
نور چشم و نقد عمر صرف کاری کند که برای آنان نه نا‌می‌دارد و نه نانی، بر این همت‌ها آفرین باید 
گفت. از جان و دل از بارگاه بلند باری به دعا خواستاریم تا به این دوستان سلامتی و توفیق عنایت 
کند، تا بتواند در این مسیر گام‌های استوارتر بردارد و در زنده نگهداشتن شعله یاد این فرزانگان توفیق 
روزافزون به دست آرد که به راستی اگر وجدان ما به خواب نرفته باشد، خَستُو می‌شویم )اعتراف 
‌می‌کنیم( که این بزرگان حق بس عظیم بر ذمه هریک از ما‌ دارد. به هر روی آن‌چه این دوستان از 
روی پندار نیک‌شان از این کمترین بنده خدا خواسته معرفی اجمالی دو اثر منطقی از مرحوم خراسانی 
است که سطری چند به اندازه فهم و درک ناقص خود دربارۀ این کتاب‌ها ارائه خواهم کرد تا باشد 

که چه در نظر آید.
1. الیتیمة فی شرح الحاشیة

کتاب نخست از آثار منطقی مرحوم خراسانی که در این نوشته معرفی می‌‌‌‌‌‌‌گردد »الیتیمة« نام دارد که 
شرح تحقیقی بر کتاب معروف »الحاشیة علی التهذیب« است. خود کتاب »الحاشیه« از آثار منطقی 
قرن دهم هجری قمری و مؤلف آن جناب مولی شهاب الدین حسین یزدی معروف به ملا عبدلله 
)متوفی 981 ق( از شاگردان غیاث‌الدین منصور بن صدرالدین دشتکی است. همان‌گونه که از نام 
کتاب پیداست این اثر حاشیه بر کتاب »تهذیب المنطق« اثر دانشمند منطقی و متکلم نام‌آور جهان 
اسلام جناب مسعود بن عمر سعد تفتازانی )متوفی 793ق( از دانشمندان قرن هشتم است. نظر به 
این‌که کتاب حاشیه در زمان مرحوم محقق خراسانی یکی از اصلی‌ترین متون آموزشی در علم منطق 
بوده و تا کنون هم به طور کامل کنار گذاشته نشده است، ایشان مطابق سنّت رایج در حوزه‌های علمیه 
و به ضرورت پاسخ‌ِگویی به نیازمندی طالبان علوم دینی به شرح و توضیح این کتاب اقدام کرده است.
کتاب مرحوم خراسانی دقیقا نیم‌قرن پیش؛ یعنی در سال )1967م مطابق با 1386 هجری قمری( 
در نجف اشرف منتشر شده است. ساختار کتاب مانند بسیاری از دیگر آثار منطقی تدوین‌یافته، دو 
بخشی در دو قسمت اصلی و جداگانه »تصورات« و »تصدیقات« سامان داده شده است که با در 
نظر گرفتن مباحث مقدماتی و خاتمۀ کتاب می‌توان گفت اجزای اصلی کتاب را چهار بخش تشکیل 

‌می‌دهد که عبارتند از:
1. امور مقدماتی که برای ورود به مباحث اصلی کتاب لازم است؛



  فصل پنجم؛ نگاهی به آثار علمی محقق خراسانی / 465

2. بخش اصلی قسمت اول؛ یعنی بحث تصورات، که مباحث الفاظ و دلالت‌شناسی، بحث از 
کلیات و مباحث تعریف را در بر دارد؛

3. مباحث تصدیقات )بخش اصلی قسمت دوم( که در آن انواع قضایا از جهات گوناگون بررسی 
می‌شوند و سپس از گونه‌های مختلف استدلال )قیاس، استقراء، تمثیل( سخن به میان ‌می‌آید و 
سر‌انجام نوبت به مواد قیاس ‌می‌رسد که در این کتاب هم مانند معمول کتاب‌های منطق دو بخشی1 

صناعات خمس )مواد قیاس( به طور بسیار فشرده و گذرا بررسی شده است؛
4. بخش پایانی کتاب بررسی اجزای علوم است که از موضوع، مسائل و مبادی علوم و دیگر 
»رئوس ثمانیه« علم مانند وجه تسمیه، مؤلف، جایگاه شناسی و سنخ‌شناسی علم بحث می‌کند. 
مباحث این بخش از کتاب را اگر به ادبیات رایج امروز معادل‌سازی کنیم، در واقع به روش‌شناسی 
)متدولوژی( و علم‌شناسی فلسفی یا فلسفۀ علم نزد منطق‌دانان گذشته به طور اجمال اشاره دارد.
اگر به این نگاه اجمالی بسنده نشود و اندک تأملی پیرامون مباحث کتاب صورت گیرد، آشکارا 
دیده می‌شود که کتاب مرحوم محقق خراسانی یک دورۀ منطق تحقیقی در قالب شرح حاشیه است. 
به دیگر سخن کاربرد متعارف و متداول از شرح دست‌کم در زمانۀ ما این است که شارح با توجه به متن 
کتاب خاص، می‌کوشد غرض مصنف را با بیان روشن‌تر و به تفصیل بیشتر برای خوانندگان بازگوید 
تا محتوای سخن او هماهنگ و هم پیوسته با عبارات کتابش در دسترس خوانندگان قرار گیرد. اگر 
مقصود از شرح یک کتاب همین معنا باشد به راستی که شرح محقق خراسانی فراتر از این است؛ مگر 
این‌که شرح یک کتاب و دیدگاه را به معنایی بگیریم که در قدیم معمول و متعارف بوده است و مبتنی 
بر آن گاه گفته می‌شده که مثلا »المنطقیات« فارابی یا منطق »شفا«ی بوعلی شرح »ارگانون« ارسطو 
است که در این کاربست سخنان شارح از تفسیر ظاهر عبارات بسی فراتر ‌می‌رود و در این تلقی شرح 
در واقع همان تفسیر و هم افق شدن با مؤلف و در برخی مواقع فراروی از آن است. به نظر می‌رسد 

شرح خراسانی از سنخ دوم است.
با در نظر داشت این واقعیت که شارح یک اثر به الزام حرکت در چهارچوب متنی از پیش‌تعیین‌شده 
در سنجش با نویسندۀ کتاب در استفاده از متون و منابع، قدرت انتخاب محدودتری دارد، استفادۀ 

1. اصطلاح منطق دو بخشی و نه بخشی، اصطلاحی است که جناب آقای دکتر احد فرامرز قراملکی استاد دانشگاه تهران، 
منطق‌دان و روش‌شناس معاصر ایرانی با نظر به ساختار متفاوت در دو کتاب منطق شفا و منطق اشارات بوعلی بر ساخته و 
به کار برده و اکنون در محافل علمی و نزد منطق‌دانان معاصر ایرانی تقریبا جا افتاده است. توضیح بیشتر رجوع شود به مقدمه 
مفصَل و عالمانه ایشان بر کتاب »التنقیح فی المنطق« اثر منطقی فیلسوف عالیقدر جهان اسلام صدرالدین شیرازی معروف 
به ملَا صدرا، نشر بنیاد حکمت اسلامی صدرا صفحات )8 تا 15( و نیز مقاله »الاشارات و التنبیهات، سرآغاز منطق دو 
بخشی«، مجلۀ آیینه‌ پژوهش، شمارۀ 24 و هم‌چنین مقاله خانم فرشته ابوالحسنی نیارکی با عنوان »مقایسۀ الگوی رشد و 
قرا ملکی در تفسیر تطور تاریخی منطق در دورۀ اسلامی«، کتاب ماه فلسفه، شماره 26. ویژه‌نامه نیکولاس رشر منطق‌دان و 

فیلسوف آلمانی.



466 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

محقق خراسانی از آثار متنوع و گوناگون در این شرح حیرت‌انگیز است؛ به‌خصوص که منابع کتاب 
خراسانی گسترۀ وسیع علوم اسلا‌می‌ را در‌بر می‌گیرد. به پندار این نوشته تنوع منابع در شرح خراسانی 
علوم  گوناگون  گستره‌های  به  خراسانی  اشراف  بیانگر  ویژگی  این  نخست،  است:  امر  دو  بیانگر 
اسلا‌می‌است. خراسانی در واقع علامه‌ای است که گریز از نام‌جویی و فروتنی بیش از حد لازم و نیز 
شرایط عمو‌می‌ زندگی و زمانۀ وی سبب شده آن طوری که شایسته شخصیت وی بود، مطرح نشود. 
در گام دوم حضور این همه منابع متنوع در آثار خراسانی از نگاه مسأله‌یاب و ذهن پرسشگر وی پرده 
بر می‌دارد و به خوبی نشان می‌دهد که این محقق فرزانه با ذهن مسأله‌‌مندش با فراخوان گستره‌های 
گوناگون علوم اسلا‌می ‌از آن‌ها برای یافتن پرسش و حل مسأله‌ای که دارد استمداد می‌کند. روشن 
است که هیچ‌گاه یک ذهن منفعل، خنثی و خالی از مسأله نمی‌تواند علوم گوناگون از گستره‌های 
مختلف را به گفتگو وا دارد تا از دیالکتیک هدایت‌شده میان این گستره‌ها معرفت نو پدید آید یا مسألۀ 
ابعاد  به دیدن  کهن از چشم‌انداز متفاوت نگریسته شود. اصولا ذهن‌های بسیط اگر هم بخواهد 

گوناگون مسأله و توجه به زوایای پنهان و ناپیدای آن توانا نیست.
علی‌رغم محدودیت خراسانی در چهارچوب متن از پیش‌تعیین‌شده، این رویکرد و نگاه جامع به 
خوبی در کار او پیداست. منابع کار خراسانی در این اثر تا جایی که بررسی شد، به بیش از سی‌وچهار 
اثر بالغ می‌گردد. از »کتاب الحروف« اثر معروف فارابی )الیتیمة: 2/ 13( تا کتاب معروف »رهبر 
خرد« از میزرا محمود شهابی خراسانی که معاصر به حساب می‌آید؛ به دیگر سخن تمام آثار منطقی 
قابل توجه و مربوط به بحث در دورۀ اسلا‌می‌ تا جایی که در دسترس بوده از آغاز تا فرجام از دید این 
محقق گرا‌می‌ پنهان نمانده‌اند، به علاوۀ این، امتیازی که وی از برخی آثار تفسیری، ادبی، کلا‌می‌ و 
اصولی نیز برای شرح و توضیح متن مورد نظر هرجا مناسبت دست داده، کوتاهی نکرده است. مهم‌تر 
از همه باید این واقعیت را فراموش نکنیم که خراسانی این اثر را در حدود سی سالگی نوشته است. 
سال تولد ایشان اگر دقیقا )1355 قمری( باشد با توجه به سال نشر کتاب که سال )1386 قمری( 
‌می‌باشد و حدود یک سال را هم برای فرایند چاپ در نظر بگیریم به همین نتیجه می‌رسیم. در چنین 
سن و سال مواجهۀ چنین استادانه با آثار پهلوانان عرصۀ منطق و پدید آوردن اثری که در آن از منابع 
درجه‌یک هم‌چون شفای بوعلی، شرح اشارات، شرح شمسیه، الجوهر النضید و شرح مطالع به 
خوبی و با اشراف کامل استفاده شده و برخی از حاشیه‌های بسیار گمنام چون حاشیۀ عطار بر شرح 
تهذیب خبیصی و حاشیه مرحوم فاضل جیلانی بر »التقریب« فروگذار نشده است، وسعت دامنه 
تحقیق خراسانی را به خوبی نشان ‌می‌دهد. در یک کلام منابع اثر خراسانی در این شرح بسی بیش از 

منابع بسیاری از معاصران صاحب‌نام برای تألیف مستقل است.1

1. برای نمونه دکتر غلام‌حسین ابراهیمی دینانی کتابی دارد به نام »درخشش ابن رشد در حکمت مشاء« که منابع این کتاب با 



  فصل پنجم؛ نگاهی به آثار علمی محقق خراسانی / 467

 توجه معنادار خراسانی به شرح‌ها و حاشیه‌های نگاشته‌شده بر تهذیب المنطق مانند حاشیه 
محقق دوانی بر تهذیب و حاشیۀ مرحوم عطار بر شرح خبیصی نشان ‌می‌دهد مرحوم خراسانی به فراز 
و فرود بحث و تمام گستره‌ای کارهای انجام‌شده دربارۀ مسأله یا متن مورد تحقیق نگاه فراگیر دارد و 
خوب ‌می‌داند که کاروان تحقیق در این موضوع خاص از کجا حرکت کرده، اکنون در کدام منزلگاه بار 
انداخته و در آینده باید به کدام مسیر گام بردارد تا به سر منزل مقصود برسد. این نگاه تاریخی وی به 
مسأله یا موضوع بحث موجب ‌می‌گردد تنگناها و کاستی‌های احتمالی بیشتر و نمایان‌تر به چشم آیند.
برخلاف برخی از شروح متداول و رایجی که عبارات آسان‌یاب کتاب‌ها را با تفصیل خسته‌کننده 
می‌کند،  عبور  ماله‌کشی  با  دیریاب  و  از جاهای سخت  داده،  توضیح  و  نیاز شرح  از حد  بیش  و 
خراسانی در اثرش عملا نشان داده که بر نقاط عطف در مسائل و مباحث به خوبی واقف است. برای 

مستندسازی این ادعا بسی شایسته است به برخی از این مسائل اشاره شود.
از باب مثال توجه ایشان به اختلاف دیدگاه صاحب رهبر خرد و حکیم سبزواری از یک سو و 
محقق دوانی از طرف دیگر دربارۀ مقسم، در تقسیم علم به تصور و تصدیق که محقق دوانی مطلق 
علم را مقسم ‌می‌داند، ولی شهابی و حکیم سبزواری معتقدند تنها علم حصولی مقسم این تقسیم 
است و نقد دیدگاه دوانی،1 جالب توجه است. شاید بسیاری برای اولین بار از طریق اثر خراسانی به 
این دیدگاه واقف شود؛ چه این‌که بدیهی‌انگاری برخی مسائل مشهور و غفلت از دیدگاه غیرمتعارف 
به یک رویه و عادت ذهنی ما تبدیل شده است. هم‌چنین طرح تفصیلی دیدگاه‌ها دربارۀ بساطت یا 
ترکیب تصدیق در قضیه و بیان دیدگاه فخر رازی در این باب که در نتیجه بر مبنای فخر هر یک از 
تصورات موضوع و محمول و نسبت میان آن دو شرط و جزو تصدیق و بر مبنای حکما و فلاسفه 

تصورات چندگانه شرط تصدیق است و خود تصدیق امر بسیط به حساب ‌می‌آید.2
یکی دیگر از مباحث جالب توجه است. شجاعت و اعتماد‌به‌نفس ایشان در نوآوری و طرح 
دیدگاه ویژه دربارۀ مشتقات شایستۀ ستایش و تحسین است؛ بر خلاف دیدگاه جمهور که معتقدند 
ماده و هیأت افعال و مشتقات به‌ طور جداگانه و مستقل بر امر مخصوص به خودشان دلالت دارد. 
خراسانی معتقد است در افعال و مشتقات ماده در ضمن هیأت خاص بر معنایی به‌خصوص دلالت 

احتساب مجلۀ مورد استناد به عدد انگشتان یک دست هم نمی‌رسد، ولی شهرت نویسنده موجب گردیده این ضعف به چشم 
نیاید و کسی به نقد آن هم چندان مایل نباشد. شاید گفته شود ایشان نظام فکری ابن رشد را تحلیل کرده و در کار تحلیل نیازی 
به استفاده از منابع نبوده است. ناگفته پیدا است که هر تحلیلی مسبوق و مبتنی بر توصیف و توضیح کافی داده‌های پیش از خود 
است و هر توصیف و توضیح اگر قرار است حداقل‌هایی از قواعد روش‌تحقیق در آن رعایت گردد، بایستی مستند باشد. تاجایی 

که می‌دانم تنها آثار منطقی ابن رشد بیش از تمام منابع کتاب دکتر دینانی است.
1. همان، ج 1، ص 79.

2. همان، ص 83.



468 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

دارد از باب مثال »ضرب« با این مادّه و هیأت خاص وضع شده است، برای زدن منسوب به فاعل 
این‌طور نیست که مادهّ جدا و هیأت هم جدا از هم در بردارندۀ معنای مستقل باشد.1 مهم‌تر از همه 
اشارۀ ایشان به دیدگاه فارابی و بوعلی دربارۀ »عقد الوضع« قضیه است که یکی عقد الوضع قضیه را 
امکانی و دیگری فعلی می‌داند.2 و نیز توجه دادن به تفاوت میان قضایای موجبه معدوله موجبه سالبۀ 
المحمول و سالبه محصله که یک بحث بسیار دقیق و فنَی در منطق است3 و پیگیری تفصیلی بحث 

از موجَهات که یکی ازپیچیده‌ترین بخش منطق است، همه گواه بر مدعای ما است.4
به هر روی کتاب خراسانی با این‌که شرح است، ولی بیش از هر کتاب مستقل و مشابه معاصر 
در عرصۀ خودش دربردارنده نکته‌ها و دقت‌های شگرف و جالب توجه است که ای کاش خراسانی 
این تحقیقش را فارغ از چهارچوب متن تهذیب تفتازانی و حاشیۀ ملاعبدالله سامان ‌می‌داد که در این 
صورت شاید با خارج شدن کتاب حاشیه از درسی بودن و محوریت در منطق‌آموزی عارضۀ فراموشی 
دامنگیر آن نمی‌شد. اگر در پایان قرار باشد در کنار این همه هنر و محسنات کتاب از عیب آن هم 
چیزی بگوییم، نداشتن شناسنامۀ کامل، نبود فهرست تفصیلی و راه یافتن اشتباهات مطبعی فراوان، 

نداشتن نمایه اعلام و اصطلاحات از کاستی‌های مهم این کتاب به شمار می‌آیند.
2. نگاهی به هدایة المنطق

اثر منطقی دیگری که قرار است در نوشتۀ کم‌برگ و بار به آن اشاره شود، کتاب »هدایة المنطق« شرح 
تفصیلی بخش منطق کتاب منظومه، اثر حکیم ملاهادی سبزواری است. آن‌طوری که مؤلف کتاب 
در پشت جلد اثرش بشارت داده گویا دو جلد دیگر از این کتاب هم آمادۀ چاپ بوده‌اند و حتی جلد 
اول قسمت حکمت و فلسفه هم تدوین شده بود، ولی اکنون ما دقیقا نمی‌دانیم که آیا مؤلف گرا‌می 

1. همان، ص 83.
2. همان، ج 2، ص 123.

3. همان، ص 31.
4. اگربه یک نکته جانبی دیگر توجه داشته باشیم که قضیه‌ای به نام قضیۀ »موجبه سالبۀ المحمول« موضوع یکی از 
بحث‌برانگیزترین مکاتبات علمی می‌اند و متفکر اصیل و فیلسوف عالی‌مقام معاصر، فیلسوف و مفسر گرانقدر علامه 
طباطبایی و جامع‌الحکمتین دکتر مهدی حائری یزدی نویسندۀ کتاب‌های »کاوش‌های عقل نظری« و »هرم هستی« و ... 
واقع شده توجه و التفات خراسانی به این قضیه بیشتر معنادار می‌گردد. به خصوص این‌که تمرکز خراسانی برای نقضیه و بیان 
تفاوت آن با دو قضیۀ همگون دیگر پیش از مکا‌تبات و مجادلات علمی این دو فیلسوف بوده است، این پندار که خراسانی 
تحت تأثیر مباحث مذکور به این قضیه توجه کرده باشد از میان می‌رود؛ بلکه باید گفت خراسانی در توجه به این قضیه بر آن 
دو فیلسوف عالی‌مقام فضیلت‌قدم دارد. به دلیل این‌که از نشر کتاب خراسانی دقیقا نیم قرن می‌گذرد؛ ولی مقاله دکتر مهدی 
حائری یزدی به نام »موجبه سالبۀ المحمول چیست؟« در پاسخ به مقاله »امکان عام« از علامه طباطبایی که سرآغاز بحث 
تفصیلی از این قضیه است، مطابق آن‌چه در مقدمه کتاب »جستارهای فلسفی« آمده اولین بار در سال 1353 هجری شمسی 
در مجلۀ دانشکدۀ ادبیات نشر گردیده است که چیزی حدود چهل‌ودو سال از نشر آن می‌گذرد. تفصیل این مکاتبات را در 

کتاب جستارهای فلسفی، نشر موسسۀ پژوهشی حکمت و فلسفۀ ایران، 1384، صفحات 203 تا 278 ببینید.



  فصل پنجم؛ نگاهی به آثار علمی محقق خراسانی / 469

‌این آثار موفق شده به این بشارت‌ها و وعده‌ها عمل کند و این آثار را چاپ و منتشر سازد یا این‌که وی 
هم بسان بسیاری از آد‌می‌زادگان آرزوهایش را به خود به خاک برده است. اکنون دست‌کم نویسنده 
این سطور در این باره چیزی نمی‌داند. آن‌چه عجالتا در دسترس است، تنها جلد اول از مجموعۀ سه 
جلدی شرح منطق منظومه است که در این جلد تا پایان مباحث »کلیات خمس« به همان سبک 
و سیاق کتاب پیش‌گفته تدوین گردیده است. این کتاب هم مانند کتاب دیگر محقق خراسانی طبع 
نجف است که در چاپخانه نعمان چاپ گردیده و ناشر آن معلوم نیست که خود مؤلف است یا کسی 
دیگر. هرچند به لحاظ سال‌های قمری این کتاب هم سال 1386 را نشان می‌دهد؛ ولی از جهت 
تاریخ میلادی ثبت‌شده در جلد کتاب که سال 1966 میلادی را نشان می‌دهد، گویا این کتاب یکی دو 
ماه یا شاید چند ماه زودتر از کتاب »الیتیمة« چاپ و منتشر شده است. همان‌طوری که از پیش گفته 
شد، روش خراسانی در این کتاب هم مانند کتاب الیتمیة است؛ یعنی مطالب کتاب شرح منظومه را 
با استفاده از مهمترین منابع در دسترس با نگاه اجتهادی و انتقادی شرح ‌می‌دهد و در صورت لزوم 
دیدگاه خود را با ذکر دلیل در رد یا اثبات آن بیان می‌کند. با در دسترس نبودن همۀ مجلدات این کتاب، 
نمی‌توان میان این دو اثر سنجش منصفانه داشت و یکی را از دیگری برتر نهاد، ولی از این‌که خود 
مصنف بارها در شرح حاشیه به کتاب شرح منظومه ارجاع داده، نشان می‌دهد، این کتاب گذشته از 
این‌که به لحاظ زمانی بر کتاب الیتیمة تقدم دارد، به لحاظ اهمیت و تفصیل مباحث هم در نظر مؤلف 
جایگاه ویژه داشته است. اکنون بیش از این دربارۀ این کتاب نمی‌توان تفصیل داد. با این وجود یک 
امر نیاز به گفتن ندارد که این کتاب با نقص بزرگ ناتمام بودن مطابق برداشت و فهم این حقیر یکی از 

بهترین شرح‌های موجود است.
منابع

حائری یزدی، مهدی، جستارهای فلسفی، تهران: مؤسسۀ پژوهشی حکمت و فلسفه ایران، 1384.
اسلا‌می‌ صدرا،  بنیاد حکمت  تهران:  کتاب(،  )مقدمه  المنطق  فی  التنقیح  احدفرامرز،  قراملکی، 

.1378
ابوالحسنی نیارکی، فرشته، کتاب ماه فلسفه، تهران: خانه کتاب، شماره پیوسته 26، آبان ماه 1388.
قراملکی، احدفرامرز، آیینه پژوهش، قم: بوستان کتاب، شماره پیوسته 24، فروردین ـ اردیبهشت 

.1373





فصل ششم
نکته‌ها و خاطره‌ها





ویژگی‌های درس آیت‌الله محقق خراسانی
محمدحسین فاضل1
کیفیت درس آیت‌الله محقق خراسانی بدون اغراق و مبالغه در حد بسیار عالی بود. ما در درس‌های 
استاد سید جعفر سیدان و استاد صابری از فضلای مشهد مقدس حضور یافتیم، درس تجرید آیت‌الله 
محقق را هم دیدیم. با حفظ حرمت همۀ اساتید، استاد محقق با دیگران قابل قیاس نبود، بسیار 
مسلط بر مطالب و مسلط بر عبارات بود، قدرت تبیین ایشان بی‌نظیر بود. شرح منظومۀ سبزواری 
و کشف المراد را حدود چهل دقیقه از خارج توضیح می‌داد، مطالب را بدون مکث و تکرار بیان 
می‌کرد، سپس در حدود ده الی پانزده دقیقه به توضیح عبارات می‌پرداخت. شیوۀ اساتید و مدرسان 
در تدریس متون پیچیده و مطالب سنگین این‌گونه است، وقتی عبارت ابهام دارد، استاد سعی می‌کند 
با بیان‌های مختلف آن را توضیح دهد و چه بسا در کلام استاد تکرار زیاد صورت می‌گیرد؛ اما درس 
آیت‌الله محقق این‌گونه نبود، ایشان در عین حالی که بسیار بیان واضح از مطالب داشت، تکرار در 
کلام ایشان وجود نداشت. کتاب شرح منظومه در زمینۀ فلسفه دارای متن مغلق و پیچیده است، متن 
و شرح و حواشی در مجموع بر پیچیدگی این متن درس افزوده است. ایشان بسیار روان و عالی این 
کتاب را درس می‌گفت. افزون بر آن بر حواشی دیگران مانند حاشیۀ آملی، حاشیۀ هیدجی و دیگران 
اشراف کامل داشت و مطالب آنان را طرح می‌کرد. بنابراین، ویژگی‌های تدریس ایشان را می‌توانم در 
چند جمله خلاصه نمایم: اول این‌که تسلط ایشان بر متن عالی بود؛ دوم، قدرت تبیین ایشان بسیار 

1. حجت الاسلام و المسلمین محمدحسین فاضل از اساتید سطوح عالی و فضلای حوزه علمیه قم و از شاگردان آیت‌الله 
محقق خراسانی به شمار می‌رود. ایشان از سال 1361 دروس ادبیات و منطق را در مشهد مقدس در نزد استاد حجت هاشمی 
خراسانی و استاد واعظی و دروس فقه و اصول سطح را نزد استاد سید حسن صالحی مدرس فراگرفته است. جلدین کفایة 
الاصول را نزد استاد رضا زاده تلمذ نموده است. درس‌های کشف المراد و شرح منظومه را نزد آیت‌الله محقق خراسانی آموخته 
است. از درس‌های خارج اصول اعاظم مشهد آیت‌الله میرزا علی فلسفی و آیت‌الله سید حسن مرتضوی بهره برده است. بعد 
از 13 سال اقامت در مشهد مقدس به قم منتقل شده و در محضر اساتید بلندآوازه دروس خارج آیت‌الله تبریزی و آیت‌الله 
وحید خراسانی حضور یافته است. همزمان مدت ده سال مشغول تدریس سطوح عالی در حوزه علمیه قم می‌باشد. در زمینۀ 
تألیف آثاری چون کتاب بازسازی افغانستان و بزرگان افغانستان در حوزه‌های علمیه دارد. در یک روز زمستانی در منزل ایشان 
واقع در مدینة العلم قم حضور یافته و از ویژگی‌های درس آیت‌الله محقق خراسانی از ایشان جویا شدیم. فشرده صحبت ایشان 

مطالب فوق بود. عبدالله جعفری زمستان 1395.



474 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

عالی بود؛ سوم، متنی را که تدریس می‌کرد به حواشی و تعلیقات آن نظر داشت. 
البته قبلا در حوزۀ علمیه مشهد اقبال زیاد نسبت به مباحث کلامی و فلسفی وجود نداشت، از 
سال 1371 ـ 1370 حوزۀ علمیه مشهد بناگذاشت مباحث کلامی و فلسفی را در برنامۀ درسی حوزه 
بگنجاند، از آن زمان اساتیدی مانند آیت‌الله سید جعفر سیدان و استاد صابری درس‌های کلام شرح 
تجرید محقق طوسی را گذاشتند و در سال 1373 ما از آیت‌الله محقق خراسانی درخواست نمودیم 
که درس شرح منظومه را بگذارد و پس از اصرار ایشان پذیرفت و در حقیقت بانی دورۀ اخیر درس 
فلسفۀ ایشان بنده بودم. مباحث امور عامه را در خدمت ایشان به پایان رساندیم، سپس مسیر انتقال 
به حوزۀ علمیۀ قم باز شد و به قم منتقل شدیم، بعد از آن نتوانستیم در درس ایشان حضور یابیم. از 
این جهت که به قم انتقال یافتیم، خوشحال شدیم و از این جهت که درس ایشان را از دست دادیم، 
متأسفیم. تقریرات درس کشف المراد و تقریرات درس شرح منظومۀ ایشان موجود است. در همان 
زمان یکی از طلاب کابل به نام شیخ مقداد صادقی معروف به جهش درس‌های شرح منظومه ایشان 
را ضبط می‌کرد، اگر این نوارها موجود باشد، می‌تواند منبع مناسب برای نوشتن متن درس ایشان قرار 

بگیرد. آقای صادقی فعلا در مسجد فاطمیه در کابل مشغول فعالیت است.
به هر روی کیفیت تدریس آیت‌الله محقق خراسانی عالی بود. شاید آیت‌الله محقق خراسانی 
اولین کسی باشد که از همشهریان در نجف درس خارج گذاشته باشد. ایشان به من گفت بابت درس 
خارج بنده نزد آیت‌الله شهید صدر شکایت شد، ایشان جواب داده بود اگر قوت علمی درس خارج 
ایشان به پایۀ دروس خارج دیگران باشد، چه اشکال دارد که ایشان هم درس بگذارد. این نشان 

می‌دهد که ایشان بر مباحث تسلط کامل داشت.
خاطراتی از آیت‌الله محقق خراسانی

آیت‌الله محقق خراسانی در عین توانایی علمی مظلوم بود. دو خاطره از مظلومیت ایشان را می‌آورم.
خاطرۀ اول: خاطرۀ درس خارج

آیت‌الله محقق اشتغال به تدریس سطوح عالی مانند رسایل و مکاسب و کفایه و اشارات داشت؛ اما 
ایشان در سال 1370 ـ 1369 درس خارج فقه گذاشت. از همین زمان برخی از برخوردهای نامناسب 
شروع شد. در حوزۀ علمیه این‌گونه معمول است که شهریۀ اساتید به واسطه پرداخت می‌گردد، بر 
اساس همین روال شهریۀ آیت‌الله محقق خراسانی نیز به واسطه پرداخت می‌گردید؛ اما همین‌که 
ایشان درس خارج گذاشت، پیام دادند که خود ایشان بیاید شهریه‌اش را دریافت کند، انگار حوزه 
نمی‌خواست عالم دیگر درس خارج بگوید، این یک نوع اهانت و بی‌احترامی به ایشان بود. البته این 
درس هم ادامه نیافت و به دلیل گرفتاری‌های شخصی و مشکلات اقتصادی و شاید عوامل دیگر بعد 



   فصل ششم؛ نکته‌ها و خاطره‌ها / 475

از یک ماه این درس تعطیل گردید.
خاطرۀ دوم: خاطره از زمان کسالت ایشان

وقتی مرض دیابت ایشان تشدید یافت برای دریافت کمک و مساعدت از دفاتر آیات عظام جهت 
درمان و معالجه به قم آمد، شاید ایشان به دفاتر و بیوت تعداد زیادی از مراجع مراجعه کرد. واقعا مایۀ 
تأسف است که شخصیت‌های علمی و اجتماعی ما برای حل مشکلات درمان و معالجه‌شان دفتر به 
دفتر سراغ مساعدت و کمک برود؛ متأسفانه از سوی دفاتر مراجع مساعدت کافی نشد، به‌خصوص 
انتظار می‌رفت دفتر آیت‌الله محقق کابلی مساعدت کافی نماید؛ چرا که ایشان جزء شخصیت‌های 
علمی ما و جزء اعضای دفتر بود و کسی بود که برای بسط و ترویج مرجعیت تلاش کرده بود، اگر 
تلاش‌ها و تبلیغ خالصانه ایشان نبود، نظام مرجعیت در افغانستان استوار نمی‌گردید؛ لذا جا داشت 
که دفتر مرجعیت با تمام توان از این شخصیت فرزانه حمایت کند و نیازمندی‌های ایشان را رفع نماید 

و درمان ایشان را به عهده بگیرد.



تلاش برای ترویج مرجعیت
علی‌احمد راسخ
گاه به‌ یاد مرحوم آیت‌الله محقق خراسانی )رضوان  هر وقت به آیت‌الله کابلی فکر می‌کنم، ناخودآ
الله تعالی علیه( می‌افتم. شاید به این دلیل که اگر ایشان نمی‌بود، نه آیت‌الله کابلی مسألۀ مرجعیت 
را قبول می‌کرد و نه موانع اجازه می‌دادند. بنابراین، آیت‌الله خراسانی نباید به این راحتی از اذهان ما 
پاک شود. آن روز‌‌‌‌هایی که طلبه‌‌‌‌ها و نیروهای فکری فعال در مشهد اطراف آیت‌الله محقق کابلی را 
گرفتند و تقاضا کردند که ایشان مرجعیت را بپذیرد و رساله چاپ کنند، آیت‌الله کابلی قبول نمی‌کرد. 
این وضعیت چند روز دوام آورد. راستی نیروهای جوان خواهان مرجعیت پشت سر آیت‌الله محقق 
خراسانی قرار داشتند، ایشان باید در صف اول کار اصلی را انجام می‌داد، ‌یادم است‌ یکی از روز‌‌‌‌ها در‌ 
یکی از جلسات، آقای خراسانی صحبت کرد و به آیت‌الله کابلی گفت که ایشان اعلم علمای این مردم 
است و باید مرجعیت را قبول کند. آیت‌الله کابلی باز قبول نمی‌کرد، ایشان متقابلا آقای خراسانی را 
اعلم خطاب کرد و گفت که اگر اعلمیت را در نظر بگیریم، شخص آیت‌الله خراسانی باید مرجعیت را 
قبول کند. پس از ختم‌ یکی از جلسات، ما چند نفر آیت‌الله خراسانی را تا بیت‌شان همراهی کردیم؛ 
با توجه به این احساس که ممکن است آیت‌الله کابلی قبول نکند، من به آیت‌الله خراسانی عرض 
کردم چه اشکال دارد که ایشان پیشنهاد آیت‌الله کابلی را مبنی بر مرجعیت قبول کند. ایشان در جواب 

فرمود که گذشته از مسألۀ اعلمیت به دو دلیل آقای کابلی مناسب‌ترین فرد است:
اولا؛ ایشان آدم متدین است، ‌یقینا خداوند در این راه توفیقش می‌دهد؛

ثانیا؛ ایشان قوم دارد، حتی اگر دیگران وجوهات خود را ندهند، به کمک آنان می‌تواند به کار ادامه 
دهد. با آن که در آن روز‌‌‌‌ها هزینه جلسات بر دوش حاجی‌‌‌‌های بازاری ترکمنی بود، من متوجه تحلیل 

درست و عمیق آیت‌الله خراسانی نشدم.



یادگاری از استاد محقق خراسانی
غلام‌نبی نظری
1. یکی از روزها حوالی ساعت 10 قبل از ظهر با حاجی آقای محمدنبی خطیبی جهت احوال‌جویی 
زمینه‌‌‌‌های  پذیرفت، در  به گر‌‌می ‌به حضور  را  ما  ایشان  آیت‌الله محقق خراسانی رسیدیم،  حضور 
مختلف ‌‌صحبت ‌شد که برای من بسیار شیرین و لذّت‌بخش بود. در پایان آن دیدار به حضرت استاد 
گفتم: از یکی از دوستان شنیده‌ام حضرت‌عالی دعای سر سفره خیلی خوب بلد هستید،‌ اصل آن 
دعا فارسی بوده و شما آن را به عربی برگردانده‌اید، خواهش ‌‌می‌کنم آن دعا را به من هم بیاموزید. 
فرمود: بنویس، گفتم اگر شما لطف نموده آن را با دست‌خط مبارک خود بنویسید و من به رسم یادگار 
پیش خود نگهدارم، سپاسگزار ‌‌می‌شوم. خدا رحمتش‌‌ کند اخلاق ایشان به گونه‌ای بود که خواهش 
و تمنای کسی را رد ‌‌نمی‌‌کرد، قبول فرمود و بعد از مدتی دعای منظور را نوشته توسط حاجی آقای 

خطیبی برایم فرستاد و من بسیار خوشحال شدم.
2. یکی از سخنان ناروایی که بعضی از جاهلان به آیت‌الله محقق خراسانی ‌‌می‌زدند این بود که 
ایشان را ضد سادات معرفی ‌‌می‌کردند و حال آن‌که آن بزرگوار به سادات واقعی و متدین احترام خاص 
قائل بود. خوب به خاطر دارم که در کتابخانه قائم آل محمد)عج( مراسمی‌ بود و آیت‌الله خراسانی 
سخنرانی داشت، بنده تقریبا در تمام سخنرانی‌های آیت‌الله خراسانی شرکت ‌‌می‌کردم در آن مجلس 
نیز بودم، وقتی آقای خراسانی روی منبر قرار گرفت و ‌‌می‌خواست خطبه بخواند، سیدی که من او 
را ‌‌نمی‌‌شناختم از جلسه بلند شد و کاغذی را به دست آقای فاضل پسر مرحوم آقای شیخ سلطان 
ترکستانی داد تا به آیت‌الله خراسانی بدهد، آقای خراسانی فرمود: من عینک ندارم چشمم ‌‌نمی‌‌بیند، 
آقای فاضل آن نوشته را برای آیت‌الله خراسانی خواند ایشان فرمود خیلی خوب، فهمیدم. در آن کاغذ 
نوشته بود که شما با سادات خصومت دارید، بعد آیت‌الله خراسانی فرمود: این‌ها حرف‌های جهّال 

است، من با سادات هیچ‌گونه خصومت و دشمنی ندارم؛ بلکه ارادت خاص به سادات دارم.
3. یکی از سوژه‌‌‌‌هایی که علیه آیت‌الله خراسانی استفاده کردند، عکس ایشان با داوود سرخوش 
بود، عده‌ای که با ‌‌‌اندیشه‌‌‌‌ها و تلاش‌های آقای خراسانی مخالف بودند، سر و صدا و تبلیغات کردند که 



478 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

فلانی با داوود سرخوش عکس گرفته و آبروی روحانیت را برده است. شبی در کتابخانۀ رسالت پای 
منبر آیت‌الله خراسانی بودیم ایشان فرمود: دوست من آقای نهضت به من گفت که بعضی‌‌‌‌ها ‌‌می‌گویند 
شما با شخصی به نام داوود سرخوش عکس گرفته‌اید و او را تأیید نموده‌اید. من در یک جلسه‌ای 
دعوت شدم و آن‌جا کسی ایشان را برای من معرفی نمود و گفت این آقا یکی از هنرمندان و شعرای 
افغانستان است و من هم شناختی از ایشان نداشتم، وی را در مسیر انقلاب و مجاهدین افغانستان 
تشویق نمودم و خدا را شاهد ‌‌می‌گیرم که هیچ وقت کسی را در راه خلاف تأیید نکرده و ‌‌نمی‌‌کنم. دیگر 

این‌که هر کسی که دوست دارد با من عکس بگیرد، بگیرد، ولی من عاشق عکس کسی نیستم.



صدای رسای عزت و شکوه ملت
غلام‌حسن اکبری
آیت‌الله محقق خراسانی  در سال‌هایی که دید در پرتو جهاد مقدس و مقاومت خستگی‌ناپذیر و 
تحولات پیش‌آمده در افغانستان بعد از سال‌ها محرومیت، یأس و حرمان، روزنۀ امیدی بر روی مردم 
ما گشوده شده، از دل و جان مایه گذاشت و نقش‌آفرینی کرد و در طی چند سال با تمام وجود از سر 
گاهی‌بخش و تحول‌آفرین  دلسوزی و با مهر و محبت تمام با سخنان شیوا و شورانگیز و خطابه‌های آ
با مردم سخن گفت. آن مرحوم با بیانات ارزنده‌اش مردم را جهت داد و امید‌ها را در دل زنده نمود و 
پایۀ یک اقتدار و سربلندی در عرصه‌های علمی و سیاست را پی‌ریزی کرد. خدایش بیامرزد و او را 

همنشین انبیا و اولیا قرار دهد.
خوب به خاطر دارم که در کتابخانۀ قائم آل محمد)عج( و کتابخانۀ رسالت گلشهر مشهد که آن 
روز مراکز مهم تصمیم‌گیری‌های سرنوشت‌ساز و محل اجتماعات بزرگ مردمی بود، آن مرحوم در 
این دو مکان و جاهای دیگر به کرّات در اوج صحبت‌هایش مشت‌های مبارک را گره کرده بالابرده 

فریاد می‌زد:
مردم عزیز! ملت غیور! من محصول سه حوزه )حوزۀ علمیۀ مشهد، قم و نجف( و یک عمر 
تجربه‌ام، سرد و گرم روزگار را دیده، شیرینی‌ها و تلخی‌های فراوان چشیده‌ام، با عرب و عجم کار 
کرده‌ام، در کنار آیت‌الله سید محسن حکیم بوده‌ام و آیت‌الله خویی و امام خمینی را همراهی کرده‌ام. 
امروز همین چند صباحی که در کنار شما قرار دارم، راحتم و احساس می‌کنم بار مسئولیتم را به منزل 
رسانده‌ام. مردم حرمان‌زده و غیور و شجاع امروز تحول پیش‌آمده، شما را در جایگاه بلندی قرار 
داده، نسبت به سرنوشت خود و کشور و مملکت بی‌تفاوت نباشید. من بارها گفته و بازهم می‌گویم 
اگر می‌خواهید برای خود مردمی باشید، اگر می‌خواهید به حق و حقوق خود برسید، اگر می‌خواهید 
در تصمیم‌گیری‌های کشور سهیم باشید، اگر می‌خواهید در بدنۀ دولت آینده جایگاهی داشته باشید 
و نظر شما را لحاظ کنند، سه چیز را باید داشته باشید: اول، داشتن رهبر قدرت‌مند و قوی؛ دوم، 
داشتن مرکزیت فقهی؛ سوم، ‌داشتن قدرت سیاسی و نظامی. اگر این سه امر را داشتید جای نگرانی 



480 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

نیست به همۀ خواسته‌های تان می‌رسید و گرنه به کوچکترین خواسته‌‌تان دست پیدا نخواهید کرد و 
در فردای انقلاب کسی از شما نام نخواهد برد. همان‌گونه که با وجود دادن این همه شهید در مقابل 
تجاوز شوروی و حتی داشتن سنگرهای مشترک جهادی با برادران اهل سنت، بعد از شکست ارتش 
سرخ برادران مجاهد اهل سنّت رفتند در پاکستان به توافق هم دولت ائتلافی تشکیل دادند بدون این‌که 

نامی از شما ببرند.
پس ملت بزرگوار! مردم عزیز! رهبران جهادی! روی این سه موضوع با همبستگی و اتحاد و اتفاق 
سرمایه‌گذاری کنید، سیاسیون با تدبیرشان اهل علم با تنویرشان، تجار با صرف مال و هر کس به هر 

نحوی برای تحقق این سه موضوع عزّت‌آفرین تلاش کنند.



یست   محقق خراسانی گمنام و مظلوم ز
و مظلوم رفت

محمد‌حسین ابراهیم‌زاده
به یاد دارم وقتی آیت‌الله محقق خراسانی از سفر پاکستان برگشته بود با چند نفر برای زیارت به منزل 
ایشان واقع در منطقه‌طلاب مشهد رفتیم. هنگام ورود چند نفر طلبه از منزل ایشان خارج شدند، من 

آن‌ها را خوب ‌‌می‌شناسم، ولی صلاح ‌‌نمی‌‌دانم نام‌شان را ذکر کنم.
بعد از احوال‌پرسی، ایشان شروع به صحبت کردند و گلایه داشتند از علمایی که لحظه‌ای قبل 
به زیارت‌شان رفته بودند. آیت‌الله گفت: »آقایان طلاب مرا سخت محکوم ‌‌می‌کنند به این‌که من 
آبروی علما و روحانیون را برده‌ام. ‌‌می‌گویند چرا شما با یک دمبوره‌چی؛ یعنی داوود سرخوش عکس 

گرفتید؟«
ایشان توضیح دادند اگر این جماعت به خود نیایند، مردم ما روی خوبی را نخواهند دید. عکس 
گرفتن من چند دلیل دارد: اولا که من به منزل آن‌‌‌‌ها نرفتم و آن‌‌‌‌ها به دیدن من آمدند؛ ثانیا، وظیفۀ من 
به عنوان آیت‌الله این است که به سؤالات آن‌‌‌‌ها پاسخ بگویم و آن‌‌‌‌ها را نصیحت کنم؛ سوم،‌ خداوند 

برای مردم حجت فرستاده و من ‌‌نمی‌‌توانم این حق را از آن‌‌‌‌ها بگیرم.
گاه هستم و تاریخ و گذشتۀ مردم را به خوبی  ایشان اضافه کرد: من به سرگذشت تلخ شما خیلی آ
‌‌می‌دانم. چرا تاریخ و گذشته خود را از من ‌‌نمی‌‌پرسید؟ چرا تحقیق و پرسش ‌‌نمی‌‌کنید؟ من تاریخ 
مظلومیت هزاره را به خوبی ‌‌می‌دانم. من به خوبی ‌‌می‌دانم که مردم ما و شما برای این‌که مالیات 
سنگین و کمرشکن دولت ستمگر وقت را تأمین کنند، مجبور شدند دختران جوان‌شان را بفروشند و 

بهای‌شان را مالیات بدهند.
شما ‌‌نمی‌‌دانید و یا خیلی کم ‌‌می‌دانید این مردم همه چیز خود را داد برای این‌که روغن کته‌پاوی را 
بدهد. ایشان بعد از گفتن این حرف اشک از چشمان‌شان ریخت. گفت: »به خدا قسم اگر توان مالی 
داشتم، مجسمۀ ابراهیم خان گاوسوار را از طلا ‌‌می‌ساختم. چون این ابراهیم خان گاوسوار بود که در 

آن زمان شجاعت کرد و قیام نمود و این مالیات کمرشکن را از دوش مردم برداشت.«



482 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

کنده از  آیت‌الله هم‌چنان سخن ‌‌می‌گفت و اشک ‌‌می‌ریخت و معلوم بود که دل پرخون و قلبی آ
درد دارند.

آیت‌الله خراسانی گمنام و مظلوم زیست و مظلوم رفت و مردم هزاره از گنجینۀ وجود و حضورشان 
هیچ بهره‌ای نبرد و ایشان را از دست داد.

بنده ماهیانه یک بار به زیارت آیت‌الله ‌‌می‌رفتم. به یاد دارم یک بار ایشان ‌‌می‌گفت: فلانی ظلمی‌که 
در حق مردم و قوم هزاره شد، در دنیا بی‌نظیر و یا حداقل کم‌نظیر است. از تاریخ عبدالرحمان و 
دستگیر شدن و کشتار رجال ارزگان گفت. به قدری در این باره سخن گفت که من خود را فراموش 

کرده بودم.
آیت‌الله فرمودند: »فلانی طاقت شنیدن تاریخ قوم خود را نداری؟« روزی آیت‌الله گفت: فلانی 
من شعری سروده‌ام و چند بیتش را ‌‌می‌خوانم. بیتی که خواندند به عربی بود، من چیز زیادی به یاد 

ندارم فقط ‌‌می‌دانم مطلع آن این بود: ای هزارستان وای لانۀ شیران...
آیت‌الله بنده را خیلی نصیحت فرمود و گفت: خود را فراموش مکن و سعی کن خود را بشناسی. 

حرف مردم را بشنو، ولی تا برایت ثابت نشود باور مکن.
‌‌می‌گفت: فلانی آثار قلمی ‌و نوشته‌جات زیاد دارم؛ اما افسوس که بعد از من از بین خواهند رفت 

و کسی پیدا ‌‌نمی‌‌شود که آن را چاپ‌‌ کند.
بندۀ حقیر تنها یک سؤال برایم باقی ماند: علما و شاگردانی که فیض‌‌‌‌ فراوان از حضور آیت‌الله 
خراسانی بردند، چرا یادی از این گنجینه علم و تاریخ ‌‌نمی‌‌کنند و بعد از ده سال مراسم یادبودی هم 

برگزار ‌‌نمی‌‌کنند.
در آخر این سؤال را از خود می‌کنم که من کی هستم؟ باز هم یادم ‌‌می‌آید نصایح آیت‌الله خراسانی 
که فرمود: باید خودت باشی تا با مردمت باشی. زبانم و توانم قاصر است از وصف صفات آیت‌الله 
خراسانی آن دریای علم و معرفت. افسوس، افسوس که کسی نمانده تا از حضرت آیت‌الله خراسانی 

یادی کند. چه کنم از این‌که لیاقت ندارم یا خداوند لایق ندیده است.



قصیده‌ای در شرح زندگی »استاد محقق«
سید جواد حسینی

بلبل طبعم سخن آغاز کرد
پیر فکرم دفتر نو باز کرد

رفت در دریای مواج وجود
موج‌‌‌‌ها از هر طرف در کار بود

بهر یک ترکیب ناقص‌ یا تمام
جملۀ ذرات در جنبش مدام

هر گروهی از عناصر سوی هم
گاه در جنگ و گهی دلجوی هم

بیشتر از صد فزون ‌‌‌اندر شمار
رفت در اشیای این عالم به کار

از تسالم در کنار هم شدند
وز تخالف دشمن خود می‌زدند

اولین سلول چون بیدار شد
هی به خود جنبید تا بسیار شد



484 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

رفت در ترکیب انسان بی‌شمار
هر کدامین بهر کاری زیر بار

گاه ‌یار و گاه مار هم شدند
باربر، هم گاه بار هم شدند

زین عوامل صد هزار‌ ‌‌اندر گرو
تا که آدم پیشتازد در جلو

ای خوش انسانی ز حیوانی رمید
رفت تا بر حد انسانی رسید

شد مقدم آدم از آدم شدن
نی فقط همچون بهائم دم زدن

هر که چون خر خورد و خوابش کار شد
همچو خر از بهر هر کس بار شد

عرش انسانی اگر داری گنان
رو نفخت فیه من روحی بخوان

غرق نعمت دسته‌ای گمراه شد
دسته‌ای از فقر مرد راه شد

خود تحول پخته سازد مرد را
پختگی خود می‌رساند درد را

از نوابغ هر چه شد از درد شد
هر که دردش نیست خود بی‌درد شد



   فصل ششم؛ نکته‌ها و خاطره‌ها / 485

یک هزار و سیصد و پنجاه و پنج
رفت از تاریخ هجرت خود بسنج

روستایی نام او قاسم‌علی
در گیامی‌ اصلش از کرمان ولی

نی ز کرمانی که در ایران بود
تابع لعل است و در افغان بود

در دهستانی که بودی پای کوه
کوه بدهد مرد بینا را شکوه

کودکی در خانه‌اش بگشاد چشم
خالی از مهر و دلی خالی ز خشم

از محبت کرد عیسی نام او
همچو عیسی صید چرخش دام او

در گیامی ‌ماند ده سال دگر
بود شغلش در فلاحت سر به سر

برد آخر روزگار از وی قرار
می‌کشانیدش به هر سو و کنار

تا در آخر در نجف بگذاشت پای
همچو دری در صدف بگرفت جای

چون نجف هر شهر دانش را در است
بحر گیتی دان، نجف چون گوهر است



486 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

دین احمد زین نجف بر جاستی
منطق حق زین نجف بر پاستی

نی نجف بل بحر مواج علوم
کوه آهن را نجف سازد چو موم

مرشد خلقان نجف را مسکن است
حی و میت را نجف خود مأمن است

رفت عیسی ‌‌‌اندر آن امواج‌ها
گه حضیض و گاه در معراج‌‌‌‌ها

گر نباشد موج اوجش از کجاست
گر نباشد عسر ‌یسرش بی‌بهاست

عمر او نبود فزون از سی‌وچار
هم کنون آثار مغزش را شمار

رفت در علم لغت استاد شد
تا که هر استاد را زو ‌یاد شد

در عرب شد ‌یک ادیب ماهری
در فصاحت ‌یکه تاز باهری

»الیتیمه« منطق گویای او
»‌‌‌‌هادی حکمت« ‌ید بیضای او

فقه شرح بیع تحریرات ازو
در اصولش نیز تقریرات از او



   فصل ششم؛ نکته‌ها و خاطره‌ها / 487

فلسفه رکنی‌ست در »ارغام« او
وز بیانش زنده باشد نام او

دیگر از تعلیم و تدریس و حساب
وز علوم اجتماعی کامیاب

»الکفاحش« وعظ و توجیهات او
»‌‌‌‌هادی منطق« ز تنزیهات او

هست اخلاقش ز »سلّم« بازگو
المؤلف سیر در تاریخ او

شد محقق چون که تحقیقش به جاست
هر که تحقیقش نباشد بی‌بهاست

هر که را ظرفی‌ست چون دریای نیل
گر بداند خود ورا نبود بدیل

بر سبیل رشد هر کس اوفتاد
می‌شود همچون محقق اوستاد

مر »حسینی« را چه باشد بیش ازین
تا کند تشریح‌ یک مغز وزین



 قصیده‌ای در وصف کتاب
 »المؤلفون الافغانیون المعاصرون«

محمدحسین نوری
ای دل ز انصاف در این ورطه گذر کن

گلزار اثرها تو تماشا و نظر کن

جاوید بود آن کس که آثار گذارید
دائم تو خواهی ماند رو ابراز اثر کن

تحقیق محقق چه عجب جالب و زیباست
هرگز نشود محو تو امعان نظر کن

سلّم چو مسلم از او پاینده و باقی‌ست
احوال رجالش بنگر باز بصر کن

از راه هدایت سوی منطق در بگشود
در منطقۀ منطق ازین راه سفر کن

گرخواهی در این دهر ابدالدهر بمانی
در صحنۀ ایام چنین رسم و هنر کن

او از منطقۀ کرمان نسبش هست هزاره
نسبت نبود فضل تو تکمیل هنر کن



   فصل ششم؛ نکته‌ها و خاطره‌ها / 489

ای شاخ فضیلت ز قاسم شده ممتد
جاوید اگر مانی چنین شاخ و ثمر کن

بود مرکز پیدایش او ارض گیامی‌
تبریک باد ای ارض چنین بار دگر کن

زان پس به نجف شیوۀ تحصیل بپیمود
نوری بسرا شعر و زو شرح دگر کن

در مرحلۀ تحصیل قصب‌ السبق ربودی
آری که ربودی تو جولان دگر کن

ای شیر میادین ای استاد سخنور
وز سحر بیانت همه را زیر اثر کن

این بحر سخن گر سخن آغاز نماید
تسخیر کند افکار وزین سحر سحر کن

گر نقطه لب او به تدریس گشاید
لعل و گهر بارد ازو کسب هنر کن

داریم تقاضا ما ز درگاه تو ای حق
وی را تو مسلم ز انواع خطر کن





 

تصاویر آیت‌الله خراسانی



492 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی



    محقق خراسانی در آیینۀ تصویر / 493

آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی



494 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

 آیت‌الله خراسانی در حال سخنرانی در مسجد موسی بن جعفر)ع(، 
کوی  صاحب‌الزمان ـ  مشهد مقدس.

آیت‌الله خراسانی در حال سخنرانی در مسجد موسی بن جعفر)ع(، کوی صاحب 
الزمان، مشهد مقدس.



    محقق خراسانی در آیینۀ تصویر / 495

آیت‌الله خراسانی در حال سخنرانی در مسجد موسی بن جعفر)ع(، 
کوی صاحب‌الزمان ـ مشهد مقدس.

آیت‌الله خراسانی در حال سخنرانی در مسجد موسی بن جعفر)ع(، 
کوی صاحب‌الزمان، مشهد مقدس.



496 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

از راست: استاد نهضت یکه‌ولنگی، استاد فصیحی، آیت‌الله العظمی محقق کابلی، 
آیت‌الله محقق خراسانی، بیست متری طلاب، منزل آیت‌الله کابلی.

از راست: استاد حاجی کاظم یزدانی، آیت‌الله العظمی محقق کابلی و آیت‌الله 
محقق خراسانی، بیست متری طلاب، منزل آیت‌الله کابلی.



    محقق خراسانی در آیینۀ تصویر / 497

جلسه اعلام مرجعیت آیت‌الله العظمی محقق کابلی در مشهد.

از راست: آیت‌الله محقق خراسانی، حاجی اخلاقی، آیت‌الله العظمی 
محقق کابلی و حاجی خطیبی، سال ۱۳۷۲.



498 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

از راست: حاجی خطیبی، مرحوم آیت‌الله حسن خسروی، آیت‌الله العظمی محقق 
کابلی و آیت‌الله محقق خراسانی، مشهد، منزل آیت‌الله کابلی، آغاز مرجعیت آیت‌الله 

العظمی محقق کابلی.

از راست: حاجی خطیبی، استاد نهضت، استاد فصیحی، آیت‌الله العظمی محقق کابلی، 
آیت‌الله محقق خراسانی، احسانی، شهید سردار جهانی )در حال سخنرانی( و حاجی 
اخلاقی، مشهد، منزل آیت‌الله کابلی، آغاز مرجعیت آیت‌الله العظمی محقق کابلی.



    محقق خراسانی در آیینۀ تصویر / 499

از راست: استاد اسناعشری پنجابی، حلیمی یکه‌ولنگی، حاجی ناصر اخلاقی، 
آیت‌الله محقق خراسانی و محمدعلی دانش دایکندی، قم.

نهضت، استاد فصیحی، اخلاقی، آیت‌الله خراسانی و خطیبی، هیأت تبلیغ از 
مرجعیت آیت‌الله العظمی محقق کابلی در بندرعباس.



500 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

حاجی اخلاقی، آیت‌الله محقق خراسانی و حاجی خطیبی، سال ۱۳۷۲.

آیت‌الله خراسانی و حاجی اخلاقی در پاکستان.



    محقق خراسانی در آیینۀ تصویر / 501

از چپ: مرحوم استاد فصیحی یکه‌ولنگی، آیت‌الله خراسانی، حاجی اخلاقی، غلام‌نبی 
نظری و نوری، بیست متری طلاب، منزل آیت‌الله العظمی محقق کابلی، سال ۱۳۷۳ 

مشهد.

از راست: آیت‌الله محقق خراسانی، برهانی شهرستانی و عارفی. مراسم شیرینی‌خوری 
دکتر علی‌احمد راسخ، مشهد.



502 / یادنامۀ آیت‌الله محمدعیسی محقق خراسانی

مرحوم آیت‌الله محقق خراسانی و محمدحسین ابراهیم‌زاده

سنگ قبر مرحوم آیت‌الله محقق خراسانی


